
        
            
                
            
        

    
PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM 

THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

HT. Tịnh Không giảng 

(Tập 211 - 260) 



Tập 211 

Kinh văn: "Thiện hộ khẩu nghiệp, bất cơ tha quá. Thiện hộ thân nghiệp, bất thất 

oai nghi. Thiện hộ ý nghiệp, thanh tịnh vô nhiễm". 

Đoạn này là "khéo giữ ba nghiệp", là khai thị quan trọng nhất của Thế Tôn ở bổn Kinh 

đối với đệ tử sơ học chúng ta phát tâm cầu sanh Tịnh Độ. Trong "nhị lợi hành", phía 

trước chúng ta đọc qua  "trang nghiêm chúng hạnh, quỹ phạm cụ túc, quán pháp như 

 hóa, tam muội thường tịch" . Hôm nay đây là đoạn nhỏ thứ ba. Đoạn nhỏ thứ ba này 

Kinh văn không dài, chúng ta nhất định phải ghi nhớ ở trong tâm, mỗi giờ mỗi phút 

phải dùng nó để quán chiếu, cũng chính là nói, dùng cái này làm tiêu chuẩn, ở mọi lúc 

vào mọi nơi, khởi tâm động niệm, lời nói việc làm phải tương ưng với tiêu chuẩn này, 

đây chính là đệ tử của Di Đà. Nếu như chúng ta không tương ưng với tiêu chuẩn này 

thì chúng ta không phải chân thật học Phật. 

Từ ngay  chỗ  này  mà  quán  sát, đệ  tử  Di Đà và  đệ  tử  Phật  thông thường  đích thực là 

không  giống  nhau.  Ở  trong  bổn  Kinh,  Thế  Tôn  vì  chúng  ta  nói  rõ,  A  Di  Đà  Phật  ở 

trong chư Phật Như Lai nhận được sự tôn trọng rất lớn của đại chúng. Đại chúng ở đây 

là chư Phật Như Lai. Do đó đệ tử của Di Đà ở ngay trong chư Phật Như Lai cũng như 

vậy, nhận được tôn trọng đặc biệt của đệ tử chư Phật. Mọi người tại vì sao tôn trọng 

bạn?  Chính  là  bạn   "nhị  lợi  cụ  túc" ,  bạn  là  tấm  gương  của  tất  cả  chúng  sanh,  là  mô 

phạm ngay trong tất cả đệ tử Phật, đương nhiên nhận được sự tôn trọng của mọi người. 

Đệ tử Di Đà ngay trong ý thức  "trang nghiêm chúng hạnh, quỹ phạm cụ túc" . Họ có 

cái ý thức này, có cái ý niệm này, dùng lời của chúng ta để nói, có cái nguyện tâm này, 

mỗi niệm mỗi hành động đều làm ra tấm gương tốt cho người thế gian. Điều này vô 

cùng quan trọng. Lại có trí tuệ cứu cánh viên mãn. Trí tuệ cứu cánh viên mãn là một 

đoạn nhỏ phía sau nói  "quán pháp như hóa, tam muội thường tịch" .   "Quán pháp như 

 hóa",  câu này là trí tuệ viên mãn.  "Tam muội thường tịch"  là đức hạnh viên mãn. Trí 

tuệ và phước đức hai loại viên mãn, đây là chúng ta xưng tán Phật Đà là "nhị túc tôn", 

chính là hai câu này. 

Thực tiễn ở ngay trong cuộc sống thường ngày chính là ngày nay chúng ta đọc sáu câu 

này, đây là thực tiễn "ba nghiệp thanh tịnh". Nếu như không có hai đoạn phía trước, 

không  có  "quỹ  phạm  cụ  túc",  không  có  "quán  pháp  thường  tịch",  chỉ  có  "ba  nghiệp 

thanh tịnh", xin nói với các vị, đây cũng xem là không tệ rồi. Đây là phước báo trời 

người thế gian, không ra khỏi tam giới, cũng chính là không ra khỏi sáu cõi. Đầy đủ 

hai đoạn phía trước thì không phải phàm  phu sáu  cõi.  Việc này  chúng  ta  ngay  trong 

- 1 - 

lúc giảng dạy thường hay khuyến khích các đồng tu, học Phật chỗ tốt ở chỗ nào? Tại 

vì sao phải học Phật? Không có lợi ích chân thật, chúng ta hà tất phải học chứ? Lợi ích 

chân  thật  chính  ở  đoạn  Kinh  văn  này  đã  nói, trí  tuệ  viên  mãn, phước  đức viên  mãn, 

chuyển thân nghiệp báo của chúng ta từ vô lượng kiếp thành nguyện thân của Phật Bồ 

Tát. Chuyển bằng cách nào vậy? Chuyển trên ý niệm. 

Bốn  câu  phía  trước,  nếu  bạn  chân  thật  hiểu  được,  chân  thật  thể  hội  được,  vào  được 

cảnh giới này rồi, thì bạn chuyển rồi. Phàm - Thánh chính ngay ở một niệm. Một niệm 

chuyển đổi lại, bạn liền cùng Thế giới Tây Phương Cực Lạc, chư đại Bồ Tát không hề 

khác biệt. Không thể chuyển đổi, đó là phàm phu, tích công bồi đức, đoạn ác tu thiện 

cũng chỉ có thể được phước báo tam giới hữu lậu mà thôi. Những đạo lý chân tướng 

sự thật này, chúng ta nhất định phải rõ ràng, nhất định phải tường tận. Đặc biệt là đoạn 

nhỏ phía trước này.   "Quán pháp như hóa"  là nhìn được thấu,  "tam muội thường tịch" 

là buông được xuống. Tịch là tịch tịnh, cũng chính là chúng ta thường nói "tâm thanh 

tịnh". 

Trong tâm thanh tịnh chắc chắn không có chút nào nhiễm trước. Nếu như có chút nào 

nhiễm trước, cái tâm này liền không thanh tịnh. Hay nói cách khác, cần phải buông xả 

tất  cả,  không  chỉ  pháp  thế  gian  buông  xả  (cái  "buông  xả"  này  chính  là  không  để  ở 

trong tâm), Phật pháp cũng buông xả, Phật pháp cũng không nên chấp trước (để vào 

trong tâm chính là chấp trước), không thể chấp trước. Tâm phải thanh tịnh, tâm phải 

hư, phải không. Hư thì linh. "Linh" là gì? Trí tuệ sanh khởi rồi. Trong tâm có thứ gì 

tồn  tại  thì  không  sanh  trí  tuệ,  liền  sanh  phiền  não,  trí  tuệ  liền  biến  thành  phiền  não. 

Trong tâm để nó trống không, để nó trong sạch vô nhiễm, cái tâm này liền sanh trí tuệ. 

Cho nên Đại Sư Huệ Năng Tổ thứ sáu Thiền tông ở trong "Đàn Kinh" nói:  "Bổn lai vô 

 nhất vật" , đó chính là "thường tịch". Bổn lai vô nhất vật, cho nên Ngài nói với Ngũ Tổ 

Hoằng Nhẫn:  "Trong tâm đệ tử thường sanh trí tuệ" . Tại vì sao thường sanh trí tuệ? 

Bổn lai vô nhất vật, không nhiễm trước bất cứ thứ gì, thân tâm thế giới tất cả buông 

xả. Trên "Kinh Kim Cang", Thế Tôn rõ ràng vì chúng ta khai thị:  "Pháp còn nên xả, 

 huống hồ phi pháp?" . Cái pháp đó là Phật pháp. Thế Tôn 49 năm nói ra tất cả pháp 

đều  phải  xả.  "Xả"  là  gì?  Không  thể  để  vào  trong  tâm,  cũng  chính  là  nói,  không  nên 

phân biệt, không nên chấp trước. Nếu bạn khởi phân biệt chấp trước đối với Phật pháp, 

thì "tam muội" bạn cũng không có. Các vị phải nên biết, trong tâm có thứ gì tồn tại, 

cái tâm này gọi là "tâm luân hồi". 

Sáu cõi luân hồi do đâu mà ra? Là do trong tâm bạn có thứ gì thì có sáu cõi luân hồi. 

Hôm nào trong tâm bạn không có thứ gì, luân hồi liền không có. Lời nói này rất khó 

giảng, nói ra rồi sợ mọi người nghe rồi sanh ra hiểu lầm. Nghe nói trong tâm không có 

bất cứ thứ gì thì có thể siêu vượt luân hồi, tốt, bạn đem thân tâm thế giới mọi thứ thảy 

đều  buông  xả,  tất  cả  cũng  không  phân  biệt  cũng  không  chấp  trước,  đúng  hay  không 

vậy? Không hề thấy. Vì sao không thấy được? Bạn biến thành "vô tưởng định". Không 

nghĩ bất cứ thứ gì, thứ gì cũng đều buông xả, đây là tu vô tưởng định. Vô tưởng định 

là  ngoại  đạo,  tu  đến  sau  cùng,  kết  quả  là  đến  thọ  sanh  ở  trong  tứ  thiền  Vô  Tưởng 

Thiên, học Phật học thành ngoại đạo. Cho nên, cái thứ này rất khó coi. "Có" không thể 

chấp trước, "không" cũng không thể chấp trước, không và có hai bên đều không chấp 

trước. Sự việc này thì quá phiền phức. Bạn phải nên hiểu được, cái gì gọi là  "không và 

 có hai bên đều không chấp trước" . Nếu như ngay chỗ này chỉ có  "quán pháp như hóa, 

- 2 - 

 tam muội thường tịch" , không có sáu chữ này ngày nay, họ liền dính vào không. Bạn 

nghĩ xem, đúng hay không? Dính vào không rồi, có phía sau sáu câu, họ liền không 

dính  không.  Tuy  không  dính  không,  họ  lại   "quán  pháp  như  hóa,  tam  muội  thường 

 tịch" , họ cũng không dính có, không và có hai bên đều không chấp trước, cho nên họ 

là tích cực, họ không phải tiêu cực. Chúng ta phải hiểu rõ đạo lý này, tích cực đi biểu 

diễn, vì tất cả chúng sanh làm mô phạm. Tuy là tích cực biểu diễn nhưng không dính 

tướng, đây gọi là không và có hai bên đều không chấp trước. Phàm phu thông thường 

chấp trước có, Nhị Thừa chấp trước không, đều có sai lầm. Chỉ có Bồ Tát thông minh, 

Bồ Tát hành trung đạo, không dính "không". Họ tùy duyên thị hiện, tùy cơ giáo hóa, 

đây  là  không  dính  không. Tuy là  làm  nhiều  thứ thị  hiện, giáo  hóa tất  cả  chúng  sanh 

nhưng  tâm  địa  thanh  tịnh,  không  nhiễm  một  trần,  không  dính  "có".  Đây  là  chúng  ta 

phải biết học tập. Tu học như vậy mới có thể vào được cảnh giới của Phật, mới có thể 

cùng chư Phật Bồ Tát hòa thành một mảng. 

Ba nghiệp là thân khẩu ý. Các vị phải đặc biệt lưu ý đến ngay chỗ này, ba nghiệp nói 

"thân khẩu ý", Kinh văn chỗ này nói "khẩu thân ý", đây là ý gì vậy? So với cách nói 

thông thường, thứ tự đã bị đảo ngược. Không phải Kinh văn sắp xếp sai, trong đây có 

ý nghĩa rất sâu trong đó. Đại phàm chúng ta tạo nghiệp, tạo khẩu nghiệp rất nhiều, tạo 

khẩu nghiệp rất nặng, cho nên đem khẩu nghiệp xếp vào thứ nhất, đặc biệt nhắc nhở 

bạn,  chúng  ta  ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày,  hữu  ý  vô  ý  đều  đang  tạo  khẩu 

nghiệp. 

Sáu câu phía sau này là ba cương lĩnh lớn của Bồ Tát tu hành, tóm lại một chữ "thiện". 

Trong ba nghiệp, nặng nhất là "ý nghiệp", dễ dàng phạm nhất là "khẩu nghiệp", cho 

nên đem khẩu nghiệp xếp ở hàng thứ nhất. Phàm phu vào cửa phải từ chỗ này mà vào, 

cần  phải  giữ  khẩu  nghiệp,  không  nói  lỗi  người.  Việc  này  ở  trong  Phật  pháp,  không 

luận Đại thừa, Tiểu thừa, không luận Tông môn, Giáo hạ, cũng không luận Hiển giáo, 

Mật giáo, đều bắt tay vào từ chỗ này. Chúng ta ở ngay trong một đời nếu muốn thành 

tựu, cần phải tuân thủ giáo huấn của Phật Đà dạy cho chúng ta. Đặc biệt là Thế Tôn 

trước khi nhập diệt dạy chúng ta  "Tứ Y Pháp" , chúng ta hiểu được tuân thủ cũng giống 

như Phật còn tại thế vậy. Nếu như trái với  "Tứ Y Pháp" , cho dù Phật ở ngay bên cạnh 

chúng ta, chúng ta cũng không có được lợi ích của Phật pháp. Cái điểm này rất quan 

trọng. 

TỨ Y PHÁP 

 Tứ Y Pháp câu thứ nhất dạy chúng ta: "Y pháp bất y nhân" . Phật không còn ở đời, 

truyền thừa của Phật pháp do đệ tử đời sau. Ngay trong đệ tử thành tựu có cao thấp 

không như nhau, cho nên Phật dạy chúng ta câu này đặc biệt quan trọng. 

Kinh điển là Phật nói. Năm xưa Phật giảng Kinh nói pháp, các vị phải biết, tuyệt nhiên 

không có ghi chép. Cả đời của Phật không có viết sách. Phật Đà tại thế là ngôn giáo. 

Kinh  bổn do  đâu  mà  có?  Các vị đồng  tu  đều  biết là  tôn  giả  A Nan  cùng  một  số  các 

đồng tu kết tập. Kết tập lần đầu là có năm trăm đại A La Hán, tôn giả A Nan lên đại 

trùng  tuyên  giảng  lại.  Các  vị  phải  biết,  chúng  ta  ngày  nay  trong  lớp  bồi  huấn  huấn 

luyện đồng tu, để các vị lên đài giảng giảng lại, cách "giảng lại" này là chúng ta tổ tổ 

truyền nhau, tôn giả A Nan truyền lại. Đây không phải là sáng ý của chúng ta, không 

phải phát minh của chúng ta, mà lão qui củ tổ tổ truyền nhau. Giảng lại không được 

- 3 - 

phép thêm ý riêng của chính mình vào trong, thêm ý riêng của chính mình vào trong 

thì bạn sai rồi. Ngày nay có mấy người hiểu được đạo lý này? Thích Ca Mâu Ni Phật 

nói ra tất cả Kinh, chúng ta ở trên "Kinh Hoa Nghiêm" xem thấy trong chú sớ của Đại 

Sư Thanh Lương, Đại Sư Thanh Lương nói cũng không phải Thích Ca Mâu Ni Phật 

chính mình nói ra. Thích Ca Mâu Ni Phật chính mình cũng thừa nhận, Ngài ngay trong 

một đời không nói ra một câu nói nào, không nói qua một chữ nào, nếu ai nói Phật nói 

pháp, đây là báng Phật. Lời nói này là thật, không giả chút nào. Ngài đã nói 49 năm, 

nói nhiều đến như vậy, tại vì sao nói không nói chữ nào, không nói một câu nào? Ngài 

nói ra đều là cổ Phật đã nói, không phải chính mình nói. Cùng thái độ Khổng Lão Phu 

Tử của Trung Quốc hoàn toàn như nhau. Khổng Lão Phu Tử nói, ông chính mình đã 

nói  "thuật nhi bất tác" . Phu Tử không có sáng tạo, đều là truyền nói giáo huấn của cổ 

Thánh tiên Hiền, không có ý riêng của chính mình. Do đây có thể biết, Thích Ca Mâu 

Ni Phật đã nói là cổ Phật quá khứ đã nói. Chúng ta học Phật phải tường tận nguyên lý 

nguyên  tắc này. Cho  nên  mới  biết được, “Đại  Tạng  Kinh” là Phật  Phật  truyền  nhau, 

không phải sáng tạo của Thích Ca Mâu Ni Phật, chúng ta mới không đến nỗi đi vào 

con đường khó khăn, mới không đến nỗi đi sai đường, ở vào thời đại hiện tại này quan 

trọng hơn bất cứ thứ gì. 

Do đây có thể biết, tu học của chúng ta cần phải nương vào Kinh điển. Kinh điển quá 

nhiều rồi, chúng ta rốt cuộc nương vào bộ Kinh nào? Nhất định phải biết căn tánh của 

chính mình. "Căn tánh" là thuật ngữ của nhà Phật, nếu dùng lời hiện đại mà nói, phải 

biết trình độ của chính mình. Chúng ta học một pháp môn nào, học một loại Kinh điển 

nào,  chính  mình  có  thể  được  thọ  dụng,  có  thể  được  lợi  ích  chân  thật.  Pháp  môn  rất 

nhiều,  pháp  môn  nếu  không  khế  cơ  cũng  giống  như  trị  bệnh  mà  không  đúng  thuốc. 

Đạo  lý  này  giống  như  vậy.  Thuốc  không  đúng  bệnh,  không  chỉ  bạn  uống  thuốc  này 

bệnh không thể khỏi, mà có thể còn nặng thêm. Phật pháp cũng là như vậy. Nếu như 

không khế cơ, không những không được lợi ích, trái lại còn hại mình. Hiện tại, chúng 

ta xem thấy có rất nhiều nơi học Phật học thành ma chướng, danh từ trong y học hiện 

tại là học thành thần kinh phân liệt, Phật pháp chúng ta gọi là trước ma, rất nhiều. Do 

nguyên  nhân  gì?  Thuốc  không  đúng  bệnh,  pháp  môn  không  khế  cơ,  học  Phật  học 

thành  tẩu  hỏa  nhập  ma,  sau  cùng  chỉ  có  vào  bệnh  viện  thần  kinh,  rất  đáng  tiếc.  Tôi 

xem thấy rất nhiều người trẻ tuổi đã học qua giáo dục cao đẳng, ở Hoa Kỳ lấy được 

thạc sĩ, tiến sĩ, khi chưa học Phật thì rất tốt, rất bình thường, nhưng học Phật được nửa 

năm, một năm, liền vào bệnh viện thần kinh, rất là đáng tiếc. Không phải Phật pháp 

không tốt, họ không đúng bệnh, không khế cơ của họ, họ mới biến thành hậu quả như 

vậy. Việc này chúng ta không thể không biết. 

Nếu như thật tại không biết căn tánh của chính mình, làm thế nào chọn lựa pháp môn? 

Giả như bạn chân thật tin tưởng Thích Ca Mâu Ni Phật, chịu tiếp nhận kiến nghị của 

Ngài, là việc tốt. Thế Tôn trong "Kinh Đại Tập" ám thị cho chúng ta rất tốt, dùng lời 

hiện tại để nói, cũng là dự ngôn, Ngài nói:  "Thời kỳ Chánh Pháp giới luật thành tựu, 

 Thời kỳ Tượng Pháp thiền định thành tựu, Thời kỳ Mạt Pháp Tịnh Độ thành tựu" , đây 

là Ngài chỉ ra cho chúng ta một đại phương hướng. Chúng ta ngày nay sanh vào Thời 

kỳ Mạt Pháp, mà  "Thời kỳ Mạt Pháp Tịnh Độ thành tựu" , cho nên chúng ta chọn lấy 

pháp môn Tịnh Độ đại khái không hề sai. Đây là chịu tiếp nhận chỉ đạo của Thế Tôn, 

trên đại thể không hề sai. Hiện tại chúng ta xem thấy trong xã hội, tuyệt đại đa số học 

Phật dính ma phần nhiều đều là học Mật, học Thiền, hai loại này tương đối dễ dàng 

- 4 - 

dính ma. Do nguyên nhân gì? Hai thứ này thực tế mà nói, rất khó thích hợp căn tánh 

của người hiện đại; tâm của người hiện đại bao chao, họ không thể định lại; không thể 

định được mà miễn cưỡng định, dùng phương pháp đem nó khống chế lại để định, đây 

là không phù hợp với pháp tắc tự nhiên. Cưỡng chế định phải có hạn độ, vượt quá hạn 

độ thì tâm bệnh liền xuất hiện. Do đó tu học Phật pháp cần phải thuận theo căn tánh 

của chúng ta, đó là tự nhiên; tự nhiên thì sẽ không có phiền não, sẽ không rối loạn trật 

tự. Đạo lý này không thể không biết. Phải biết được làm thế nào chọn lựa pháp môn. 

Kinh điển của Tịnh tông không nhiều, bao gồm tất cả tông phái, Kinh điển Tịnh tông 

là ít nhất, chỉ có năm Kinh một luận, chỉ có sáu thứ. Cái này đối với người hiện đại mà 

nói, đích thực là phương tiện, nhất là đồng tu ở tại gia, phân lượng ít, dễ dàng học. Lại 

huống hồ sáu loại này chỉ cần có một loại thì đủ rồi, không cần sáu loại đều học, học 

một loại thì được rồi. Nếu như chính  mình có thời gian, có tinh thần, có thể học hai 

loại, ba loại thì cũng đủ rồi. Ba loại trở lên thì không dễ dàng rồi. 

Còn  phương  pháp  học  tập, nhất  định  là   "một  môn  thâm  nhập" .  Ta  chỉ  chọn  lựa  một 

loại, học một loại. Một loại này chân thật học được, có tâm đắc rồi, học thành tựu rồi, 

ta lại học thêm một loại. Nếu như một loại này vẫn chưa học thành, nhất định không 

thể học loại thứ hai. Bạn học nhiều rồi thì không có thứ nào có thể thành tựu, vậy thì 

rất đáng tiếc. 

Một môn học thành cần phải có thời gian tương đối. Chúng ta ngày nay thông thường 

dự tính, một môn học được có thành tựu chí ít phải tốn thời gian mười năm. Mười năm 

chuyên công một môn, thì môn này bạn có thành tựu. Sau khi bạn thành tựu thì học 

môn thứ hai, một năm thì được rồi. Lại học tiếp môn thứ ba, đại khái nửa năm thì được 

rồi. Học môn thứ năm một tháng thì được rồi. Về sau này học "Đại Tạng Kinh", đại 

khái không cần nửa năm thì thông rồi. Đây chính gọi là "một Kinh thông, tất cả Kinh 

thông". Bạn không thể ở một môn dụng công thời gian mười năm, xin nói với các vị, 

chính  là  ở  ngay  chỗ  này  đã  nói   "trang  nghiêm  chúng  hạnh,  quỹ  phạm  cụ  túc,  quán 

 pháp như hóa, tam muội thường tịch",  bạn không đạt được. Bạn ở một môn hạ công 

phu mười năm, bốn câu này bạn liền đạt được, bạn  mới là đệ tử Phật chân thật, bạn 

mới là chúng sanh chân thật giác ngộ. Nếu dùng danh từ Phật học để nói, bạn mới là 

một  Bồ  Tát  chân  thật  (Bồ  Tát  chính  là  chúng  sanh  giác  ngộ),  bạn  đã  chuyển  phàm 

thành  Thánh.  Mười  năm  trước  bạn  là  phàm  phu,  mười  năm  sau  bạn  là  Thánh  nhân. 

Thực tế mà nói, mười năm cũng không xem là dài lắm, bạn phải có tâm nhẫn nại, phải 

có thể  vượt qua  được, làm  tấm  gương cho  chúng  sanh, làm  một tấm  gương  tu hành. 

Phải làm như vậy mới có thể thành công. Nếu như bạn tham nhiều, tham nhiều không 

thể thành tựu, mỗi thứ chỉ có thể học được chút ngoài da, không thể thâm nhập. Đây là 

nói rõ  "y pháp bất y nhân".  Người đó nói ra không đúng pháp, tức là không có Kinh 

điển Kinh văn làm y cứ, chúng ta đều có thể không tiếp nhận. Nhất định phải có Kinh 

điển làm y cứ. 

 Tứ Y Pháp câu thứ hai là "Y nghĩa bất y ngữ".  

Hoàn toàn có cách làm như vậy vẫn không đủ, cho nên Phật lại dạy cho chúng ta điều 

thứ hai:  "Y nghĩa bất y ngữ" . Điều này quan trọng nhất. Nghĩa lý Phật nói quan trọng, 

ngôn ngữ không quan trọng. Giáo huấn này của Phật đối với hậu học của chúng ta giải 

quyết được rất nhiều vấn đề trọng đại. Vấn đề trọng đại của người sau là gì? Nghi hoặc 

- 5 - 

quá nhiều. Bộ Kinh này rốt cuộc có phải Phật nói hay không? Phiên dịch này rốt cuộc 

có  đáng  tin  hay  không?  Loại  nghi  hoặc  này  vào  thời  xưa  đã  có, người  hiện  tại  càng 

nhiều, cho nên câu nói này Phật giúp cho chúng ta giải đáp rồi, chỉ cần ý nghĩa đúng, 

họ nói thêm mấy câu, nói ít mấy câu không quan hệ. Cho nên cùng đồng một bộ Kinh 

điển bằng tiếng Phạn, sau khi truyền đến Trung Quốc, có rất nhiều loại bản dịch khác 

nhau. Như "Kinh Kim Cang", hiện tại trong “Đại Tạng Kinh” đã có sáu loại bản dịch 

khác  nhau.  Bạn  nói  loại  bổn  nào  đúng,  loại  bổn  nào  không  đúng?  Mỗi  một  bổn  đều 

đúng. Chữ phiên dịch bên trong không như nhau, ý nghĩa đều như nhau, vậy thì được. 

Ý nghĩa đúng thì được rồi, không nên tính toán ở trên mặt chữ. Vấn đề này giải đáp 

cho chúng ta rồi. Chúng ta học Phật cũng phải hiểu được, không nên chú trọng ở hình 

thức quá mức, phải chú trọng thực chất. Đạo lý giống như vậy, không nên chấp trước 

ở nghi thức, mà chú trọng ở tinh thần của nó, khiến cho tư tưởng hành vi của chúng ta 

chuyển biến. Việc này quan trọng. 

Nghi thức cũng không thể nào xem thường. Vào thời xưa, loại nghi thức này là làm cái 

gì? Hai loại tác dụng, một cái tác dụng là mỗi giờ mỗi phút nhắc nhở chính mình, một 

tác dụng khác là tiếp dẫn những đại chúng vẫn chưa phát tâm học Phật. Nghi thức có 

hai loại ý nghĩa này. 

Chúng ta chính mình học Phật rồi, trong nhà thiết lập Phật đường cúng dường tượng 

Phật, đây không phải cúng thần, không phải mong cầu thần bảo hộ. Nếu bạn dùng tâm 

trạng này mà cúng Phật là bạn đã mê tín rồi. Cúng dường tượng Phật, dụng ý có hai ý 

nghĩa.  Ý  nghĩa  thứ  nhất  là  tri  ân  báo  ân. Loại  giáo  học  phước  đức,  trí  tuệ  viên  mãn 

Thích Ca Mâu Ni Phật truyền lại, chúng ta cúng một tôn tượng Phật là kỷ niệm Ngài, 

mỗi  niệm  không  quên  vị  lão  sư này. Cũng  giống  như người  Trung  Quốc  chúng  ta ở 

trong từ đường thờ cúng bài vị tổ tiên vậy,  "thận chung truy viễn" . Đây là một ý nghĩa. 

Ý nghĩa thứ hai còn quan trọng hơn so với ý nghĩa thứ nhất:  "Kiến hiền tư tề" . Xem 

thấy tượng Phật, các Ngài là phàm phu tu thành, ta ngày nay cũng là phàm phu, ta phải 

nên giống như họ vậy, cũng phải tu thành Phật. Xem thấy Quán Âm Bồ Tát, ta phải 

học Quán Âm Bồ Tát, ta phải thành Quán Âm Bồ Tát. Xem thấy A Di Đà Phật, ta phải 

học A Di Đà Phật, ta phải làm A Di Đà Phật. Cái ý này quan trọng, mỗi giờ mỗi phút 

nhắc  nhở  chúng  ta,  phải  học  tập  với  Phật  Bồ  Tát.  Cho  nên,  cúng  dường  tượng  Phật 

công  đức  lợi  ích  vô  lượng  vô  biên  chính  ngay  chỗ  này.  Nếu  bạn  xem  Ngài  là  thần 

minh, không những không có công đức mà còn có tội lỗi. Tội ở chỗ nào? Đề xướng 

mê tín. Phật pháp là phá mê khai ngộ, bạn thì trái ngược với Phật, bạn đề xướng mê 

tín, vậy thì sai rồi. Cho nên phải hiểu được "y nghĩa bất y ngữ", ý nghĩa trong đây rất 

sâu. 

 Tứ Y Pháp câu thứ ba dạy bảo chúng ta: "Y liễu nghĩa bất y bất liễu nghĩa".  

Câu nói này nói được quá tốt. Cái gì gọi là "liễu nghĩa"? Liễu nghĩa là đối với chính 

mình ngay đời này có được lợi ích chân thật, đây gọi là "liễu nghĩa". Đối với đời sống 

của chúng ta không có lợi ích chân thật, thì cái này đối với ta chính là "bất liễu nghĩa". 

Hay nói cách khác, bạn ở trong tất cả Kinh chọn lấy một bộ Kinh, đây là liễu nghĩa. 

Bạn chọn lấy mấy chục bộ, mấy trăm bộ Kinh thì không liễu nghĩa. Vì sao vậy? Bạn 

chắc  chắn  không  có  được  lợi  ích.  Nhất  định  phải  thích  hợp  với  căn  tánh  của  chính 

mình, thích hợp hoàn cảnh sinh hoạt của chính mình, chọn lấy một bộ Kinh luận thật 

- 6 - 

có lợi ích, có sự giúp đỡ đối với đời sống hiện thực, cũng có sự giúp ích đối với công 

tác của ta, ta học rồi chân thật có thể sử dụng được, Kinh điển này đối với ta mà nói 

chính là liễu nghĩa. Trong liễu nghĩa Phật pháp có một tầng ý nghĩa sâu hơn, chính là 

chắc chắn phải giúp đỡ ngay trong một đời này của ta thoát khỏi sáu cõi luân hồi mới 

xem là chân thật liễu nghĩa. Ta hiện tiền được lợi ích, tương lai không thể giúp chúng 

ta ở trong ngay đời này thoát khỏi luân hồi, Kinh giáo này chính là không liễu nghĩa 

đối với ta. Đây là dạy chúng ta tiêu chuẩn để lựa chọn. 

Tứ Y Pháp, ba điều phía trước dạy cho chúng ta chọn lựa pháp môn phải nên suy nghĩ 

những điều kiện nào, để chúng ta chọn lựa pháp môn. Phật ám thị cho chúng ta:  "Thời 

 kỳ Mạt Pháp, Tịnh Độ thành tựu" . Pháp môn này là tốt, pháp môn này không chỉ bạn 

ngay đời này thoát khỏi sáu cõi luân hồi mà còn siêu việt mười pháp giới. Rất nhiều 

pháp môn có thể giúp bạn thoát khỏi sáu cõi luân hồi, chứng được quả A La Hán, quả 

Bích Chi Phật, Quyền Giáo Bồ Tát quả vị, nhưng không ra khỏi mười pháp giới, thế 

nhưng  đó  cũng  xem  là  liễu  nghĩa,  liễu  nghĩa  không  thể  nói  là  cứu  cánh  liễu  nghĩa. 

Pháp môn Tịnh Độ là cứu cánh liễu nghĩa, ngay trong đời này không chỉ bạn siêu việt 

sáu cõi, mà mười pháp giới cũng siêu việt, không những siêu việt mười pháp giới, mà 

sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc liền chứng được quả vị A Duy Việt Chí, cho 

nên gọi là cứu cánh liễu nghĩa. Đây là pháp môn hi hữu khó gặp khó tin, chính là đại 

đức xưa đã nói  "Trăm ngàn muôn kiếp khó được gặp" . Không nên cho rằng dường như 

chúng ta có được quá dễ dàng. Có được thực tế không dễ dàng.  "Thân người khó được, 

 Phật pháp khó nghe" , nhất là pháp môn Tịnh Độ. Quả nhiên có được cái duyên phận 

đạt được, chỉ cần bạn có thể tin, có thể hiểu, có thể y giáo phụng hành… "Giáo" này là 

gì? Ngày nay chúng ta đọc bộ "Kinh Vô Lượng Thọ" này chính là một bộ Kinh điển 

quan trọng nhất của Tịnh Độ tông. Y theo lý luận giáo huấn trong Kinh điển này chăm 

chỉ mà làm, ngay trong đời này chúng ta chắc chắn thành tựu, không có chút hoài nghi 

nào. 

Niệm  Phật  không  thể  vãng  sanh,  thành  thật  mà  nói,  mười  câu  này  không  làm  đến 

được. Nếu bạn làm được mười câu này thì bạn khẳng định vãng sanh, không còn chút 

hoài nghi nào. 

Cái đầu tiên, bắt đầu từ hôm nay, rất chăm chỉ học tập  "khéo giữ khẩu nghiệp, không 

 nói lỗi người" . Tu hành của Tịnh tông bắt đầu tu từ chỗ này. "Lỗi" là gì? Lỗi lầm. Bạn 

xem trong "Đàn Kinh", phương pháp Lục Tổ Đại Sư dạy người hoàn toàn như nhau. 

Lục Tổ nói:  "Nếu là người chân chính tu hành thì không thấy lỗi thế gian" . Ngày nay 

chúng ta tu hành sở dĩ không thể thành tựu, nguyên nhân ở chỗ nào? Ngày ngày xem 

thấy lỗi lầm của người khác, mắt xem thấy lỗi lầm của người khác, lỗ tai nghe được lỗi 

lầm  của  người  khác, trong  miệng  nói  lỗi lầm  của  người khác, đây  gọi là  tạo nghiệp. 

Ngày ngày không ngừng đang tạo nghiệp, niệm Phật còn muốn vãng sanh, việc này là 

không thể nào. Cho nên sau khi đọc Kinh này rồi, chúng ta biết được tại vì sao người 

niệm Phật không thể vãng sanh. Ngày trước lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam Đài Trung thường 

nói:   "Một  vạn  người  niệm  Phật,  chân  thật  có  thể  vãng  sanh  chỉ  có  một  hai  người" . 

Một-hai  phần  vạn,  tại  vì  sao  nhiều  người  như  vậy  niệm  Phật  không  thể  vãng  sanh? 

Bạn đem mười câu Kinh văn này đọc qua vài lần, bạn liền hiểu rõ họ tại vì sao không 

thể  vãng  sanh?  Họ  không  có  thật  tu, họ  không  hiểu  được  đạo  lý  này,  không  hiểu  rõ 

chân tướng sự thật. 

- 7 - 

Tây Phương gọi là Tịnh Độ, bạn nghĩ xem cái gì gọi là "tịnh"? Hơn nữa Phật ở trên 

Kinh lại nói:  "Tâm tịnh thời cõi Phật tịnh" . Mắt nhìn thấy là lỗi lầm, nghe là lỗi lầm, 

nói là lỗi lầm, tâm của bạn làm sao thanh tịnh? Tâm không thanh tịnh làm sao có thể 

sanh  Tịnh  Độ?  Cho nên  niệm  Phật  cũng không  hữu  dụng,  một  ngày  niệm  mười  vạn 

câu Phật hiệu, niệm một trăm vạn câu Phật hiệu đều không thể vãng sanh. Vì sao vậy? 

Tâm không thanh tịnh. 

Khẩu nghiệp quan trọng hơn bất cứ thứ gì. Tại vì sao chúng ta có thể tạo khẩu nghiệp? 

Tìm  nguyên  nhân  của nó, sở  dĩ  bạn  tạo  khẩu  nghiệp, chính  là  bạn  "thấy  lỗi  lầm  của 

người",  bạn  mới  tạo  khẩu  nghiệp.  Nếu  như  bạn  ngày  hôm  nào  không  thấy  lỗi  của 

người khác, Lục Tổ đã nói  "không thấy lỗi thế gian" , thì bạn chắc chắn sẽ không tạo 

khẩu nghiệp. Người chân thật tu hành không giống như người phàm phu thông thường 

chúng ta, người phàm ngày ngày thấy lỗi của người khác, người chân thật tu hành trái 

ngược với chúng ta, họ ngày ngày thấy lỗi của chính mình, không thấy lỗi của người 

khác.  Phàm  phu  chúng  ta  là  ngày  ngày  thấy  lỗi  của  người  khác,  không  thấy  lỗi  của 

chính mình, chính mình không có lỗi lầm, liền tạo ba đường, liền phải đọa ba đường. 

Có thể ngày ngày thấy lỗi chính mình mà không thấy lỗi người khác, con người này 

trình độ hướng lên trên. 

 Chúng  ta  phải  làm  thế  nào mới  có  thể  "không  thấy  lỗi  lầm của  người"?  Làm thế 

nào mới có thể làm được? Nếu muốn chân thật làm được, chỉ có một biện pháp, đó là 

 “rõ lý” . Bạn đem đạo lý làm cho thông, chân tướng sự thật hiểu tường tận rồi, bạn liền 

biết được tất cả chúng sanh không có lỗi lầm, mà lỗi lầm đều ở bên phía chính mình. 

Tất cả chúng sanh đích thực là không có lỗi lầm. 

A Di Đà Phật... 



Tập 212 

Vì sao nói tất cả chúng sanh không có lỗi lầm? Đạo lý này rất khó hiểu. Bạn cần phải 

hiểu rõ chân tướng sự thật. Chân tướng sự thật là gì? Phía trước nói qua  "quán pháp 

 như hóa" , họ làm gì có lỗi lầm? Lời nói này vẫn là khó hiểu, chúng ta nêu một thí dụ 

để nói. Tôi nghĩ mọi người đều xem qua điện ảnh, điện ảnh khi đang chiếu ra chỉ có 

một màn bạc, màn bạc này phần nhiều là dùng vải trắng làm, khi phim ảnh chiếu lên, 

hình  ảnh  hiện  tiền  rồi, bạn  thấy  ở  trong mắt, có  lúc  xem  thấy cười, có  lúc xem  thấy 

khóc, điện ảnh có lỗi lầm hay không? Không có lỗi lầm, nó không có thứ gì, hình ảnh 

không phải là người thật, đang biểu diễn, hình tượng mà thôi. Tại vì sao hình tượng 

này đã có thể lôi kéo cảm tình của bạn? Bạn đã bị nó xoay chuyển thì bạn quá đáng 

thương, nó không có lỗi lầm, lỗi lầm ở chính bạn, nó chẳng qua là hình ảnh mà thôi, 

mộng huyễn bào ảnh, là giả thôi, không phải là thật. Nó không phải là người thật, giả 

thôi.  Tại  vì  sao  bạn  có  thể  sanh  ra  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước?  Bạn  đã  dính 

tướng. Nếu như bạn biết được đó là giả, đó là một hình tượng, hoàn toàn không phải là 

thật, bạn hiểu rõ những chân tướng sự thật này, trong tâm bạn liền như như bất động, 

trong  cái  hình  tượng  này  chắc  chắn  không  có  phải  quấy  thiện  ác.  Đây  mới  là  chân 

tướng sự thật. Người tường tận hiểu được. Người mê hoặc không hiểu được thì thiệt 

thòi. Bạn bị nó mê hoặc, bạn thiệt thòi rồi, bạn khởi tâm động niệm, bạn ở nơi đó tạo 

- 8 - 

nghiệp.  Người  chân  thật  tường  tận  đó  là  mộng  huyễn  bào  ảnh,  cho  nên  họ  thấy  rồi 

nghe rồi, họ tuyệt đối sẽ không khởi tâm động niệm, chắc chắn không phân biệt, chấp 

trước, tâm của họ chính là  "quán pháp như hóa, tam muội thường tịch" . Cho nên, bạn 

ngày ngày xem phim ảnh, ngày ngày xem truyền hình, phải hiểu được xem truyền hình 

là  "quán pháp như hóa, tam muội thường tịch" . Các vị đối diện với truyền hình mà tu 

hành, tu hạnh Bồ Tát, công phu của bạn từ ngay chỗ này mà rèn luyện. Màn hình đó là 

giả,  tuyệt  đối  không phải là thật.  Bạn biết  được cái màn  hình này  là giả, sau đó biết 

được  cả  thảy  thế  giới,  tất  cả  cái  này  thảy  đều  là  giả,  không  có  thứ  nào  là  thật.  Trên 

"Kinh Kim Cang" đã nói:  "Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng. Tất cả pháp hữu vi 

 như mộng huyễn bèo bọt" . Bạn xem thấy cũng tốt, nghe thấy cũng tốt, tâm địa của bạn 

thanh tịnh, như như bất động, không nhiễm một trần, bạn liền vào được cảnh giới này. 

Người vào được cảnh giới này không tạo nghiệp, tâm địa thanh tịnh từ bi. 

Từ bi từ chỗ nào biểu hiện? Từ phía sau  "khéo giữ khẩu nghiệp"  đến  "thanh tịnh vô 

 nhiễm" , sáu câu này biểu hiện ra là đại từ đại bi. Cần phải thanh tịnh mới có từ bi, tâm 

không  thanh  tịnh  lấy  đâu  ra  từ  bi?  Do  đây  có  thể  biết,  bốn  câu  phía  trước  này  quan 

trọng,  nhất  là  hai  câu  "quán  pháp"  này  quan  trọng  hơn  bất  cứ  thứ  gì.  Người  có  thể 

quán như vậy thì sẽ không tạo nghiệp, tâm thanh tịnh, biết được tất cả hiện tướng này, 

họ thị hiện thiện, mặt này tốt, chúng ta phải nên bắt chước; họ thị hiện ác, mặt đó cũng 

tốt, nhắc nhở chúng ta không nên phạm cái lỗi lầm đó. Cho nên, tất cả thị hiện đều là 

thầy của ta, đều là thiện hữu của ta, đều là giúp chúng ta tinh tấn, đều là đang thành 

tựu đạo nghiệp của chúng ta. Bạn xem, tâm hạnh của Bồ Tát cùng phàm phu chúng ta 

đích thực không giống nhau. 

Sáu câu này đều là thuộc về giới hạnh. Giáo học của Phật, tổng cương lĩnh chỉ có ba 

cái là giới-định-huệ tam học. Sáu câu này là thuộc về giới học.  "Nhân giới được định, 

 nhân định khai huệ" , thế nhưng giới-định-huệ tam học là tương bổ tương thành, giới 

có thể giúp đỡ định huệ, định có thể giúp đỡ giới huệ, huệ có thể giúp giới định, nó là 

tương bổ tương thành. Người sơ học chúng ta cần phải từ "trì giới" mà bắt tay vào. 

Trì giới chính là tuân thủ giáo giới của Phật, tuân thủ Phật chế định qui củ, thành thật 

lão thật y giáo phụng hành, tâm của chúng ta mới có thể thanh tịnh, mới có thể được 

định. Cho nên đoạn Kinh văn này vô cùng quan trọng, ngàn vạn lần phải ghi nhớ. 

Khẩu nghiệp rất nhiều, nghiêm trọng nhất là nói lỗi lầm của người khác. Nói lỗi lầm 

của người khác là chính mình lỗi lầm nghiêm trọng nhất. Việc này phải nên hiểu. Làm 

sao đem lỗi lầm của người khác từ trong nội tâm của chúng ta tiêu trừ, đây mới là biện 

pháp căn bản. 

Gần  đây,  chúng  ta  sáng  sớm  mỗi  ngày  đọc  “Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  Kinh”.  “Thập 

Thiện Nghiệp Đạo Kinh”, Kinh văn vừa mở đầu, Phật nói cho chúng ta nghe một đoạn 

giáo huấn vô cùng quan trọng, tương ưng với sáu câu này. Ngài dạy Bồ Tát, Ngài nói: 

 "Bồ Tát có một pháp  (có một phương pháp) có thể đoạn tất cả khổ thế gian" . Cái này 

rất cừ khôi, tất cả thế gian bao gồm mười pháp giới, không chỉ là khổ của cõi người 

chúng  ta,  mà  mười  pháp  giới  tất  cả  khổ  đều  có  thể  đoạn  hết.  Cái  pháp  đó  quá  quan 

trọng, chúng ta muốn học hay không? Cái pháp này là pháp gì? Phật nói ra rồi,  "ngày 

 đêm  thường  niệm  thiện  pháp,  tư  duy  thiện  pháp,  quán  sát  thiện  pháp,  không  để 

 chút nào bất thiện xen tạp" , chính là cái pháp này. 

- 9 - 

 "Ngày đêm"  là không gián đoạn,  "thường niệm thiện pháp"  là tâm thiện,  "tư duy thiện 

 pháp"  là ý niệm thiện,  "quán sát thiện pháp"  là hành vi thiện. Bạn xem chỗ này nói 

khéo giữ khẩu nghiệp, khéo giữ thân nghiệp, khéo giữ ý nghiệp (thường niệm tư duy 

là  khéo  giữ  ý  nghiệp),  cùng  sáu  câu  này  trên  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ"  nói  hoàn  toàn 

tương ưng. Chúng ta có thể chân thật giữ gìn thân-khẩu-ý thuần thiện vô ác, bạn liền 

có thể đoạn tất cả khổ thế gian. Do đây có thể biết, tất cả thế gian khổ này từ do đâu 

mà ra? Là do tâm hạnh bất thiện của chúng ta mà ra. 

Tâm hạnh vì sao bất thiện? Không hiểu rõ chân tướng sự thật, tùy thuận vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước  của  chính  mình thì đang tạo  nghiệp. Trong ác nghiệp, căn bản 

chính là trên "Kinh Kim Cang" nói  "ngã tướng ngã kiến", đây là đại căn đại bổn của 

tất cả ác nghiệp. Nếu dùng lời hiện tại mà nói, chính là tự tư tự lợi. Các vị thử nghĩ 

xem, có người nào không tự tư tự lợi? Không có tự tư tự lợi thì không phải là người, 

chân thật không phải là người, họ là Phật, họ là Bồ Tát, họ không phải là người. Có tự 

tư tự lợi chính là người trong sáu cõi. Không có tự tư tự lợi, họ chính là Bồ Tát. 

Chúng ta muốn chuyển phàm thành Thánh chính là ý niệm tự tư tự lợi chuyển đổi lại, 

niệm niệm lợi ích tất cả chúng sanh, không nên nghĩ lợi ích chính mình. Mỗi niệm lợi 

ích tất cả chúng sanh, bạn liền chuyển phàm thành Thánh. Phàm Thánh thực tế mà nói 

là khác biệt ở một niệm. Phàm phu xem thấy người khác đều không tốt, chỉ có chính 

mình  tốt.  Bồ  Tát  xem  thấy  tất  cả  chúng  sanh  mỗi  mỗi  đều  tốt,  không  có  người  nào 

không  tốt,  xem  thấy  ác  quỷ  cũng  tốt, xem  thấy  độc  xà  mãnh  thú  cũng  tốt, xem  thấy 

chúng sanh địa ngục cũng tốt, họ thảy đều là tốt, đó là Bồ Tát. Chúng ta xem thấy cái 

này không vừa mắt, thấy cái kia không vừa ý, đây là phàm phu, không phải là Bồ Tát. 

Bồ Tát xem thấy tất cả chúng sanh đều tốt, tại vì sao đều tốt? Tất cả chúng sanh đều có 

Phật  tánh.  Phàm  phu  chúng  ta  không  biết  Phật  tánh,  phàm  phu  chỉ  chú  trọng  bên 

ngoài, đó là "tướng". Cái tướng kia tốt, tướng này không tốt, họ dính tướng, họ khởi 

phân biệt chấp trước. Phật Bồ Tát không dính tướng, xem thấy Phật tánh của bạn, Phật 

tánh là bình đẳng, Phật tánh là viên  mãn, Phật tánh của tất cả chúng sanh cùng Phật 

tánh của chư Phật Như Lai là không hề khác biệt, cho nên tâm của Phật bình đẳng, tâm 

của  chúng  sanh  không  bình.  Không  bình  là  bởi  vì  dính  tướng  mới  không  bình,  thấy 

tánh thì bình đẳng rồi. 

Do đây có thể biết, tu học của nhà Phật, không luận là tông phái nào, mục tiêu cuối 

cùng  đều  là  minh  tâm  kiến  tánh.  Vậy  chúng  ta  muốn  chính  mình  tu  hành  sớm  một 

ngày đạt đến mục tiêu của minh tâm kiến tánh, thì trước tiên chúng ta phải từ "không 

nói lỗi người”, trước tiên phải học xem thấy người người đều là đáng yêu, xem thấy 

người người đều là người tốt. Họ vốn dĩ là người tốt, họ xấu là do nhất thời hồ đồ. Bạn 

phải từ ngay chỗ này mà nghĩ thì bạn sẽ không quở trách họ. Họ vốn dĩ là người tốt, 

uống rượu say rồi nổi tửu phong, nói năng xằng bậy, đánh người lung tung là do họ 

nhất thời mê hoặc. Nếu chúng ta dùng thái độ này xem người ác thiên hạ tạo ác nghiệp 

thì bạn sẽ không trách họ, bạn tự nhiên liền sẽ tha thứ họ. Họ là người tốt, khi tỉnh ra 

thì liền tốt. Ngay đời này không thể tỉnh lại, sau khi chết rồi, đời sau có thể sẽ tỉnh lại. 

Ở  vào  xã  hội  hiện  tiền  chúng  ta,  quan  niệm  này  vô  cùng  quan  trọng.  Vì  sao  vậy? 

Không những có thể nâng cao cảnh giới của chính mình, mà cũng có thể tiêu trừ kiếp 

nạn  của  thế  gian.  Kiếp  nạn  thế  gian  là  mọi  người  cộng  nghiệp  tạo  thành.  Rất  nhiều 

- 10 - 

người tạo tác nghiệp bất thiện. Họ tạo tác nghiệp bất thiện, chúng ta có thể quay đầu 

lại tu thiện nghiệp, thì thiện nghiệp của chúng ta có thể giảm bớt nghiệp bất thiện của 

họ. Đây là đoạn ác tu thiện, tích công bồi đức. 

Vì  sao  tu  hành  tiêu  trừ  kiếp  nạn  thế  gian?  Nương  theo  lý  luận,  chúng  ta  tường  tận, 

chúng ta có lý luận y cứ. Cho nên, không nên cho rằng sức mạnh một mình ta đoạn ác 

tu  thiện  rất  mỏng  yếu,  rất  nhỏ  bé,  chúng  sanh  tạo  tác  ác  nghiệp  quá  nặng,  một  chút 

thiện nhỏ này của ta không thể địch nổi. Nếu bạn nghĩ như vậy, hoài nghi như vậy thì 

bạn thật không thể địch nổi. Quyết định không hoài nghi, phải tư duy nghĩ đến, một 

chút thiện nhỏ này của ta có thể cùng tương ưng với thiện tâm thiện hạnh của rất nhiều 

người thiện thế gian, có thể cùng tương ưng thiện tâm thiện hạnh của chư Phật Bồ Tát, 

cái sức mạnh này tập hợp lại thì rất lớn. 

Thế  gian này  có  tai nạn, trong  rất nhiều  tôn giáo  nói  là  "ngày cùng" đều là  nói  năm 

1999, năm 2000. Năm 1999 bình an đi qua rồi, năm 2000 cũng sắp qua rồi, không có 

tai nạn gì. Họ nói "ngày cùng" có phải có hay không? Xin nói với các vị là có. Tại vì 

sao bình an đi qua vậy?  Chính là thế gian này  cũng  có  một số người giác ngộ, chân 

thật  quay  đầu,  đoạn  ác  tu  thiện,  làm  cho  kiếp  nạn  bị  đẩy  lùi,  làm  cho  kiếp  nạn  này 

giảm  nhẹ,  tai nạn giảm  nhẹ, tai nạn lùi  lại,  không phải không có. Chúng ta vạn nhất 

không  nên  cho  rằng  việc  này  không  có,  họ  nói  ngày  cùng  là  giả,  không  cần  lo,  làm 

nhiều việc ác cũng không hề gì, bạn thấy, không có quả báo gì đâu. Bạn có cách nghĩ 

như vậy, ngày cùng này liền sẽ đến rất nhanh. Cho nên nhất định phải hiểu được, xác 

thực là có một số người giác ngộ rồi, họ chăm chỉ nỗ lực tập hợp sức mạnh của thiện 

tâm thiện hạnh trên thế gian này, tập hợp sức mạnh từ bi đại ái của chư Phật Bồ Tát 

chúng  thần  ẩn  trụ  cái  kiếp  nạn  này.  Đây  là  chân  tướng  sự  thật,  chúng  ta  không  thể 

không biết. 

Câu thứ hai:  "Khéo giữ thân nghiệp, không mất oai nghi" . 

"Thân" là nói tất cả tạo tác thân thể chúng ta. Phạm vi tạo tác của thân thể bao gồm rất 

là rộng lớn, trong giới luật có nói  "tam tụ tịnh giới" . Luật nghi giới là một loại trong 

đây. "Luật" là pháp luật, "nghi" là qui củ, chúng ta thường nói "oai nghi". Việc này có 

qui định rõ ràng ở trong Kinh điển, thế nhưng chúng ta phải nên biết, luật nghi mà trên 

Kinh điển đã nói là loại chế định trong tình hình sinh hoạt của người Ấn Độ xưa ba 

ngàn năm trước. Luật nghi giới phải nên tùy theo hoàn cảnh sinh hoạt của tất cả chúng 

sanh, có thể tu đính. Rõ ràng nhất là ở Trung Quốc, thời đại Đường triều  "Mã Tổ xây 

 tòng  lâm,  Bách  Trượng  lập  thanh  qui" .  "Thanh  qui"  chính  là  Trung  Quốc  hóa  luật 

nghi,  chúng ta thường  nói  hiện  đại hóa, bổn thổ hóa. Hiện đại hóa,  bổn thổ hóa luật 

nghi giới. Vào thời triều nhà Đường chế định, nguyên lý nguyên tắc của nó không thay 

đổi, chính là căn bản giới không thay đổi. Giới căn bản chỉ có bốn điều: "Sát-đạo-dâm-

vọng".  Bốn  điều  này  siêu  vượt  không  gian,  siêu  vượt  thời  gian,  không  luận  xưa nay 

trong ngoài, tất cả chúng sanh đều cần phải tuân thủ. Những qui củ chế định khác nhất 

định phải y theo phương thức đời sống hiện tiền chúng ta, không phải một mực không 

thay đổi, mà là có thể đổi. Cũng giống như chế định hiến pháp của quốc gia vậy, hiến 

pháp  điều  văn  đó  qua  mấy  năm  sau,  sau  mấy  chục  năm,  nhất  định  phải  trùng  tân  tu 

đính,  không  tu  đính  thì  không  thích  hợp  với  xã  hội  đương  thời.  Đây  là  đạo  lý  như 

nhau. 

- 11 - 

Trong "Kinh Phạm Võng", Phật giảng cho chúng ta nghe hai điều giới luật, giới luật 

này cũng là không thể nào thay đổi. Điều thứ nhất là  "không làm giặc quốc gia" , điều 

thứ hai là  "không nói xấu lãnh đạo quốc gia" . Các vị thử nghĩ xem, hai điều này là ý 

gì? 

Điều  thứ  nhất  dạy  chúng  ta,  đệ  tử  của  Phật  tiếp  nhận  giáo  huấn  của  Phật  Đà,  quyết 

định không nên làm những việc trái với lợi ích của xã hội, không nên làm việc hại xã 

hội,  không  nên  làm  những  việc  hại  quốc  gia,  không  nên  làm  những  việc  hại  chúng 

sanh. Câu "không làm giặc quốc gia" hàm ý rất rộng rất sâu, bạn phải hiểu được. 

Tại  sao  "không  nói  xấu  lãnh đạo  tổ  quốc"?  Hạnh phúc của  nhân  dân định  đặt ở  trên 

nền tảng xã hội an định. Xã hội an định thì mọi người liền có hạnh phúc. Nếu như xã 

hội động loạn, mọi người liền phải chịu khổ nạn. Quốc chủ là người lãnh đạo quốc gia. 

Nếu như nhân dân toàn quốc có lòng tin đối với người lãnh đạo quốc gia, đều tôn kính, 

đều  phục  tùng  đối  với  họ,  xã  hội  này  là  an  định.  Người  lãnh  đạo  quốc  gia  cũng  là 

người, họ không phải là thần, họ cũng không phải là Phật. Nếu bạn tìm một người tốt 

đẹp toàn diện thì không tìm được. 

Trong  lịch  sử  Trung  Quốc,  đế  vương  có  phước  báo  lớn  nhất,  mọi  người  đều  biết  là 

Hoàng Đế Càn Long. Ông làm Hoàng Đế 60 năm, làm Thái Thượng Hoàng bốn năm, 

ngũ đại đồng đường. Phước báo lớn này lịch đại đế vương đều không có, chỉ một mình 

ông được như vậy. Ông ấy có lỗi lầm hay không? Lỗi lầm rất nhiều, không phải không 

có, trên lịch sử đều có ghi chép. Thế nhưng bạn phải nghĩ đến, những lỗi lầm đó ảnh 

hưởng không lớn lắm, nhất định phải hướng đến đại cục mà lo nghĩ, ổn định đại cục 

quan trọng hơn bất cứ thứ gì. Cho nên người học Phật phải có trí tuệ, hiểu được đạo lý 

này,  "không nói xấu lãnh đạo tổ quốc" . Họ có lỗi lầm cũng không nói. Cũng như lễ 

giáo  nhà  Nho  của  Trung  Quốc  đã  nói,  "lỗi  lầm  của  cha  mẹ"  là  con  cái  có  thể  nghe, 

nhưng không thể nói, vì nói ra thì bất hiếu. Nhân dân đối với lãnh đạo quốc gia cũng 

giống như đối với cha mẹ vậy. Chúng ta phải khuyến khích họ, phải nghĩ biện pháp 

giúp  đỡ  họ  có  thể  cải  đổi  tự  làm  mới,  thế  nhưng  tuyệt  đối  không  nên  nói,  tuyệt  đối 

không thể hủy báng. Bạn thử nghĩ xem, ý nghĩa hai điều này của Phật sâu cỡ nào. Đây 

thật là có trí tuệ. 

Cái khảo lượng này là vì hạnh phúc của tất cả chúng sanh mà khảo lượng, là vì an định 

xã hội mà khảo lượng, là vì hòa bình thế giới mà khảo lượng. Do đây có thể biết, nếu 

như chúng ta xem thường, hữu ý vô ý hủy báng người lãnh đạo quốc gia, không những 

chính mình tạo nghiệp bất thiện mà còn ảnh hưởng an định xã hội, ảnh hưởng hòa bình 

thế giới, ảnh hưởng nhân dân hạnh phúc. Một người chân thật có trí tuệ không bằng 

lòng xem thấy điều này. Cho nên trên "Kinh Phạm Võng" Phật nói ra hai câu nói này, 

chúng ta phải hiểu được việc này tuyệt đối không có lòng tư riêng, không có tâm thiên 

lệch, mà phải có trí tuệ chân thật. 

Trong "Kinh Anh Lạc" cũng có hai câu. "Anh Lạc" cũng là Bồ Tát Giới Kinh. "Phạm 

Võng  Bồ  Tát  Giới  Kinh",  "Anh  Lạc  Bồ  Tát  Giới  Kinh",  thông  thường  ở  trong  cửa 

Phật,  "Phạm  Võng  Bồ  Tát  Giới  Kinh"  là  người  xuất  gia  thọ,  "Anh  Lạc  Bồ  Tát  Giới 

Kinh" là người tại gia thọ. Đây là thông thường có một khác biệt như vậy, trên thực tế 

đều có thể hỗ tương dung thông. Đồng tu tại gia bạn có thể làm quốc tặc hay sao? Bạn 

có  thể  báng  quốc  chủ  sao?  Không  thể  nào!  Người  xuất  gia  đều  không  thể  làm,  thì 

- 12 - 

người tại gia làm sao có thể làm? Nhất định phải hiểu đạo lý này, bốn chúng đệ tử đều 

phải nên tuân thủ. 

Trong "Kinh Anh Lạc", câu thứ nhất nói:  "Không được trốn thuế" . Nộp thuế là nghĩa 

vụ của nhân dân, phải tận trách nhiệm đối với quốc gia, thu nhập của quốc gia nhờ vào 

thu thuế, quốc gia có tiền mới có thể vì nhân dân phục vụ rất nhiều những công trình 

công  cộng.  Mọi  người  ở  Singapore  đều  có  thể  xem  thấy,  công  trình  công  cộng  của 

Singapore rất là tốt đẹp, những tiền đó từ đâu mà ra? Nhân dân nộp thuế mà có, cho 

nên không được trốn thuế. Trốn thuế là phạm giới trộm, là trộm cắp. Cái giới trộm này 

vô  cùng  nghiêm  trọng,  nói  ra  thật  đáng  sợ,  không  nên  cho  rằng  nghĩ  biện  pháp  nộp 

thuế ít một chút, chính mình chiếm  một chút tiện nghi, không biết được tổn thất của 

chính mình nghiêm trọng không gì bằng. Nhất định phải hiểu được nộp thuế. 

Điều  thứ  hai:   "Không  phạm  quốc  chế" .  Pháp  chế  chính  là  pháp  luật  của  quốc  gia. 

Pháp lệnh qui chương không nên trái phạm, hay nói cách khác, quyết định không làm 

loại hành vi trái phạm pháp luật, đây là Phật không cho phép. 

Ở Trung Quốc (ở nước ngoài cũng có), rất nhiều đồng tu muốn phát tâm xây đạo tràng 

(đây là việc tốt), đều đến hỏi tôi. Tôi nói, cả đời tôi có ba cái không quản: không quản 

người, không quản việc, không quản tiền (việc này rất nhiều đồng tu đều biết), cho nên 

mới tự tại. Hiện tại cũng sắp đến 75 tuổi rồi, tôi còn quản việc này để làm gì? Các vị 

muốn xây đạo tràng là việc của chính các vị, thế nhưng nhất định phải tuân thủ pháp 

luật, phải được chính phủ sở tại chấp thuận. Khi ở nước ngoài, chính phủ ngay nơi đó 

chấp  nhận,  là  một  cơ  cấu  hợp  pháp,  như  vậy  thì  tốt.  Tôi  nghĩ  ở  Trung  Quốc  cũng 

không  ngoại  lệ,  nhất  định  phải  được  chính  quyền  địa  phương  cho  phép,  quyết  định 

phục tùng pháp luật quy chương mà làm. Phàm hễ việc trái pháp luật, cho dù là việc 

tốt cũng không nên làm. Việc tốt nếu trái pháp luật mà làm, thì bạn nhất định phải có 

tinh thần của Bồ Tát, bằng lòng tiếp nhận phân xử của pháp luật, vậy thì được. 

Ngày  trước,  Tổ  sư  đời  thứ  sáu  của  Tịnh  Độ  tông  chúng  ta,  không  phải  Thiền  tông, 

Ngài chính là làm qua việc này. Thiền sư Vĩnh Minh Diên Thọ Ngài phạm pháp, Ngài 

biết mình phạm pháp. Ngài là một quan viên công vụ nhỏ của quốc gia, quản việc thu 

thuế. Quản lý thu thuế thì đương nhiên tiền thường hay thông qua trên tay Ngài. Ngài 

liền lấy đi một ít trong số tiền đó để đem đi phóng sanh, thường hay phóng sanh. Về 

sau bị điều tra ra, trong tiền thuế thiếu đi không ít tiền, liền hỏi Ngài, Ngài thừa nhận 

số tiền đó do Ngài lấy đi. Lấy đi làm cái gì? Lấy đi phóng sanh. Chiếu theo pháp luật 

phán  hình,  Ngài  phải  chịu  án  tử.  Ngài  dám  thừa  nhận,  bạn  có  dám  thừa  nhận  hay 

không? Thế nhưng Ngài không mang đi hưởng thụ, không có mang tiền đó đi ăn uống 

vui chơi, Ngài đem đi phóng sanh. Sau khi sự việc này xảy ra thì đem báo cáo hoàng 

đế. Hoàng đế nghe rồi cũng tức cười, thế gian này còn có loại người như vậy. Ông nói 

chiếu theo pháp luật mà phán hình, phải chặt đầu. Ông chỉ căn dặn vị quan giám trảm 

rằng:  “Khanh xem thử ông ấy, khi chặt đầu ông ấy có sợ hay không? Nếu ông ấy lo sợ 

 thì chém đi cho xong, nếu ông ấy không lo sợ thì đem ông ấy về gặp ta” . Khi Ngài bị 

áp giải đến pháp trường để chặt đầu, quan giám trảm xem thấy Ngài không chút lo sợ, 

liền hỏi Ngài, tại vì sao ông không chút lo sợ? Đại Sư Vĩnh Minh liền nói:  "Ta dùng 

 một mạng này để cứu lấy ngàn ngàn vạn vạn sinh mạng, thật xứng đáng, thì ta có gì 

 mà lo sợ? Ta hoan hỉ vui vẻ mà nhận lấy pháp luật quốc gia chế tài" . Quan giám trảm 

- 13 - 

đem lời nói này báo cáo lên Hoàng Đế. Hoàng Đế triệu kiến, liền hỏi Ngài muốn làm 

gì? Ngài nói:  “Tôi muốn xuất gia” . Hoàng Đế nói:  “Tốt”  và cho phép Ngài xuất gia, 

chính là Quốc sư Vĩnh Minh. Hoàng Đế làm hộ pháp. 

Nếu bạn làm việc tốt phạm pháp cũng phải học Đại Sư Vĩnh Minh thì mới được. Đây 

là trong “Liễu Phàm Tứ Huấn” gọi là "thiên trung chánh". "Thiên": Làm sự việc không 

như pháp, thế nhưng sự việc là một việc tốt, gọi là "thiên trung chánh". Chúng ta có 

thể dùng phương thức hợp pháp để làm, đương nhiên là tốt nhất. Việc không hợp pháp 

mà làm việc tốt, không thể làm tấm gương tốt cho đại chúng xã hội. Đại chúng xã hội 

đều học theo làm như vậy thì xã hội sẽ động loạn rồi, Pháp luật không được người tôn 

trọng. Đây không phải là một tấm gương tốt. 

Đệ tử Phật phải thường hay nghĩ đến  "trang nghiêm chúng hạnh, quỹ phạm cụ túc" , 

thường  hay  nghĩ  đến  đại  chúng  xã  hội  làm  ra  một  tấm  gương  tốt.  Đây  chính  là  vô 

lượng công đức. Cho nên tổng đề mục giảng đường chúng ta giảng Kinh chính là  "Học 

 vi nhân sư, hành vi thế phạm" . Thực tế, hai câu này cũng chính là hai câu Kinh văn: 

 "Trang nghiêm chúng hạnh, quỹ phạm cụ túc" . Thế nhưng hai câu nói trên Kinh này, 

người thông thường không dễ hiểu, rất không dễ gì lý giải. Ngay trong mỗi niệm đều 

muốn làm tấm gương tốt cho xã hội, không được làm một tấm gương xấu, việc làm tốt 

tốt nhất cũng không nên có cách làm như vậy, cũng không nên làm trái pháp luật. 

Thế nên vào ngày trước, Tịnh Tông Học Hội của chúng ta cùng Cư Sĩ Lâm Singapore 

hoàn  toàn  tuân  thủ  giáo  huấn  của  Phật  Đà  mà  tu  hành.  Phật  dạy  bảo  chúng  ta  Tứ 

Nhiếp, Lục Độ, đồng tu bên đây chúng ta đều biết nỗ lực mà phụng hành. Cho nên, ở 

bố thí trong đây có tài bố thí, pháp bố thí, vô úy bố thí. Phòng chẩn trị Trung y của 

chúng ta là bố thí vô úy. Mỗi ngày chúng ta cúng trai là tài bố thí. Chúng ta in một số 

Kinh sách, VCD để kết duyên là thuộc về pháp bố thí. Việc bố thí này chúng ta đều là 

tận  tâm  tận  lực  mà  làm.  Cho  nên,  đồng  tu  hải  ngoại  đến  bên  đây  để  tu  học,  họ  cần 

những thứ này, chúng ta không hạn chế để kết duyên, thông thường bạn ưa thích lấy 

bao nhiêu thì bạn cứ lấy bấy nhiêu, không có hạn chế. Chúng ta ở đây không có hạn 

chế, thế nhưng chính phủ Trung Quốc có hạn chế. Nếu như các vị mang đồ mà mang 

nhiều thứ quá, bên kia liền biến thành phạm pháp. Những sự việc này các vị rõ ràng 

hơn chúng tôi, chúng tôi không ở Trung Quốc, không rõ ràng việc này, các vị phải rõ 

ràng. Cho nên các vị ở bên đây muốn mang thứ gì, mang một số Kinh sách, đĩa quang 

VCD về, các vị nhất định phải tuân thủ qui định của quốc gia, quyết định không thể 

làm  việc  trái  pháp  luật.  Làm  việc  trái  pháp  luật,  mang  đồ  về  đều  không  sai,  đều  là 

khuyến thiện, Kinh giảng, đây cũng là "thiên trung chánh", thế nhưng bạn vẫn là thiên, 

phương pháp cách thức của bạn là không đúng pháp. Tốt nhất là "chánh trung chánh", 

vậy thì tốt nhất. 

Tối qua tôi trở lại, gặp được Lâm Trưởng của chúng ta - cư sĩ Lý Mộc Nguyên. Ông 

liền nói với tôi, hiện tại Phật Hiệp Cục Tôn giáo Trung Quốc có văn kiện gởi đến trạm 

hàng không Singapore bên này, nghe nói có một lần có một số đồng tu chúng ta ở trạm 

hàng không biểu hiện không được tốt, làm cho người ở nơi đó khởi lên phản cảm, thế 

là họ viết thư gởi đến chính phủ Trung Quốc, đến hải quan Trung Quốc. Cục Tôn giáo 

chính  phủ  của  Trung Quốc  liền  có  một  văn  kiện  gởi  đến  bên  đây  chúng  ta, hy  vọng 

- 14 - 

chúng ta bên đây hiệp trợ, không nên có những việc vi phạm pháp kỷ xảy ra, việc này 

sẽ ảnh hưởng đến xúc tiến Phật giáo tương lai ở Trung Quốc. 

Hôm qua, tôi nói chuyện với cư sĩ Lý Mộc Nguyên, đây là quốc gia chính thức gởi văn 

kiện đến, chúng ta cần phải nên tôn trọng, quyết định phải thủ pháp. Tôi nói chuyện 

với Lâm Trưởng và cư sĩ Lý Văn Phát, phàm hễ đồng tu từ Trung Quốc đến quay về, 

một người chỉ có thể mang hai đĩa VCD, quyết định không nên mang nhiều hơn. Hai 

đĩa  này,  chúng  ta  nhất  định  tặng  cho  mọi  người  phim  “Liễu  Phàm  Tứ  Huấn”.  Phim 

“Liễu Phàm Tứ Huấn” của chúng ta là hai cái, là phát âm song ngữ, đó là tiếng phổ 

thông và tiếng Quảng Đông, khi bạn nghe có thể tùy tiện chọn lựa. Hai đĩa phim này là 

Trung Quốc đại lục dàn dựng, chúng ta ở đây bảo họ làm ra nhiều đĩa, tặng cho đồng 

tu từ Trung Quốc đến. Nước khác đến Trung Quốc không quản, các vị từ nước khác 

đến, các vị có mang bao nhiêu họ không quản. Mỗi một quốc gia có những pháp luật 

của một quốc gia, qui định của họ chúng ta nhất định phải tuân thủ. Phật giáo chúng 

ta,  điều  đầu  tiên  là  trì  giới.  Nếu  như  chúng  ta  chính  mình  đều  không  thủ  pháp,  thì 

chẳng phải chúng ta toàn bộ trái phạm giáo huấn của Phật Đà sao? Đây quyết định là 

sai  lầm.  Cho  nên  hy  vọng  đồng  tu  Trung  Quốc  khi  đến  nơi  đây  phải  lượng  thứ  cho 

chúng tôi, phải hiểu được đạo lý này. Nếu như mỗi  một Phật giáo đồ ở Trung Quốc 

đều  biểu  hiện  tuân  thủ  pháp  luật,  giữ  qui  củ,  tôi  tin  tưởng  đại  hội  giảng  Kinh  của 

chúng ta ở nơi đây rất mau sẽ dọn đến trong nước Trung Quốc để cử hành, các vị cũng 

không  cần  phải  đi  đến  Singapore  xa  đến  như  vậy.  Nếu  như  các  vị  làm  không  đúng 

pháp, không thủ pháp, e rằng thời gian này thì rất khó, có lẽ mười năm, hai mươi năm, 

Trung Quốc cũng không cho phép chúng ta cùng nhau cử hành hoằng pháp giảng Kinh 

qui mô lớn như vậy hoặc là hoạt động niệm Phật. Thủ pháp thì tốt, việc này quan trọng 

hơn bất cứ thứ gì. 

 "Khéo  giữ  thân  nghiệp,  không  mất  oai  nghi" .  Chúng  ta  phải  cố  gắng  ghi  nhớ,  luật 

nghi giới rất quan trọng. Ngoài luật nghi giới ra, còn phải hiểu được việc Phật không 

có nói, không có chế định, có "nhiếp thiện pháp giới". Chúng ta nêu một thí dụ rất đơn 

giản, hút thuốc, việc này trong giới Phật không có, không có thì mọi người có thể cứ 

hút thuốc hay sao? Chúng ta phải nên biết, hút thuốc không phải thiện pháp, chắc chắn 

có hại đối với thân thể. Đây là trong y học đều có chứng minh. Chúng ta biết được đây 

không phải là việc tốt, chúng ta cũng cấm chỉ, quyết định không hút thuốc. Tuy là Phật 

không  có  chế  định,  đây  là   "nhiếp  thiện  pháp  giới" .  Phật  dạy  chúng  ta  đoạn  ác  hành 

thiện, đây là việc ác, nó không phải là việc thiện, chúng ta phải nên đoạn. Là việc thiện 

thì chúng ta phải nên làm, tuy là trên giới Kinh Phật không có nói, chúng ta biết được 

tất cả việc lợi ích chúng sanh là thiện, phải nỗ lực mà làm. Không thể nói là việc này 

Phật không có nói thì chúng ta không đi làm, vậy thì không được. 

Loại thứ ba gọi là  "nhiêu ích hữu tình giới" . Đây là nói việc lợi ích chúng sanh, chúng 

sanh có khổ nạn, chúng ta nghe rồi, chúng ta thấy rồi, nhất định phải đưa tay ra giúp 

đỡ. Không thể nói sự việc này Phật không có nói thì chúng ta không làm. Sự việc này 

rất rõ ràng. Ki-Tô giáo thành lập viện dưỡng lão, thành lập viện cô nhi, ở nơi đây Hồi 

Giáo cũng có thành lập, Thiên Chúa Giáo cũng có thành lập. Những người già bên đó 

của họ cũng rất đáng thương, giáo hội của họ có lúc cũng chăm sóc không xuể. Chúng 

ta  nghe  rồi  có  nên đi  giúp đỡ họ hay  không? Có  một  số  người  nói,  chúng  ta là  Phật 

- 15 - 

giáo, bốn chúng đệ tử Phật môn quyên hiến tiền đến, tại vì sao pháp sư mang đi tặng 

cho ngoại đạo? Có rất nhiều người đến mắng tôi. 

Tôi  thường  hay  giúp  đỡ  các  tôn  giáo  khác,  đây  là  "nhiêu  ích  hữu  tình  giới".  Họ  là 

chúng sanh hữu tình,  mà điều đầu tiên trong tứ hoằng thệ nguyện là  "chúng sanh vô 

 biên  thệ  nguyện  độ" .  Họ  là  chúng  sanh. Bạn  không  thể  luôn  ở  đó  phát  tứ  hoằng  thệ 

nguyện  là  "chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ",  chúng  sanh  Ki-Tô  giáo  không  độ, 

chúng sanh X-Lam giáo không độ, có phải là mang theo nhiều điều kiện phụ như vậy 

không? Bạn không thêm, đó chính là phổ độ chúng sanh, không phân tôn giáo, không 

phân chủng tộc. Xem thấy người ta có khổ nạn, chúng ta lập tức phải giúp đỡ, không 

có khảo lự, bình đẳng đối đãi với tất cả chúng sanh, làm gì có vạch ra nhiều giới hạn 

như vậy? 

Sở dĩ thế gian này động loạn, đều là do vẽ ra quá nhiều giới hạn, vẽ ra quá nghiêm, đôi 

bên không thể dung hòa, cho nên mới sanh ra hiểu lầm, mới sanh ra đối đầu, mới sanh 

ra đấu tranh, chiến tranh. Thiên tai nhân họa là do như vậy mà hình thành. Chúng ta 

hiểu được  ý nghĩa chân thật lời  Phật dạy  bảo  chúng  ta. Chúng ta học  Phật,  bạn xem 

trên Đại Kinh nói:  "Tâm bao thái hư, lượng khắp pháp giới" . Phật nói đây là chân tâm 

của chúng ta, đây là tâm lượng vốn có của chúng ta. Chúng ta  mỗi  một chúng sanh, 

tâm lượng vốn dĩ đều là tận hư không, khắp pháp giới, không có phân biệt, không có 

chấp trước. Bao gồm tất cả tai nạn, thiên tai nhân họa đều là từ phân biệt chấp trước 

mà ra. Cái phân biệt chấp trước này chắc chắn là sai lầm, bởi vì phân biệt chấp trước 

sanh  ra  hiểu  lầm,  sanh  ra  đố  kỵ,  sanh  ra  sân  hận,  sanh  ra  đôi  bên  không  tín  nhiệm 

nhau. Bao gồm tất cả ý niệm ác, hành vi ác đều là từ chỗ này mà sanh ra. Chúng ta biết 

được,  phải nhổ bỏ đi  cái gốc này, phải từ  trong  hành vi  của  chính  chúng ta  mà  biểu 

hiện ra, đi cảm hóa thế nhân, để người thế gian xem thấy rồi, nghe thấy rồi có sự lĩnh 

ngộ. 

Ở trên Kinh Phật thường nói:  "Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh" , lại nói được thật hay: 

 "Mười phương ba đời Phật cùng đồng một pháp thân" . Ý nghĩa của câu nói này chính 

là hư không pháp giới tất cả chúng sanh vốn dĩ là một thể. Chân thật hiểu được đạo lý 

này, chúng ta đối với tất cả người, tất cả việc, tất cả vật tự nhiên liền sẽ sanh ra tâm 

cung kính, tôn trọng lẫn nhau, kính yêu lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau, thế giới này tường 

hòa, vũ trụ là tường hòa. Chúng ta hiểu rõ đại đạo lý này, nhất định phải đem đại đạo 

lý này thực tiễn ngay trong đời sống của chúng ta, chúng ta chăm chỉ nỗ lực mà làm, 

mở rộng tâm lượng, bao dung tất cả. 

Năm  nay,  một  năm  này  sắp  qua  rồi,  hiện  tại  chúng  ta  đang  tích  tực trù  bị  "Buổi  Dạ 

Tiệc Ấm Áp Kỳ Nguyện Hòa Bình" của năm thiên hỉ. Buổi dạ tiệc ấm áp này, tôi đang 

nghĩ  năm  nay  sẽ  tặng  cho  tất  cả  những  người  tham  dự  một  lễ  vật.  Hai  ngày  nay  tôi 

đang thiết kế, đại khái dự tính năm nay số người tham gia pháp hội kỳ này sẽ vượt qua 

mười ngàn người. Tôi làm một phần lễ vật, mỗi một người đều tặng, bình đẳng. Quý 

khách tham gia pháp hội tặng cho một phần, phàm hễ người đến đều có một phần, một 

mực bình đẳng. Cho đến tặng bất cứ thứ gì, hiện tại không nói, đến lúc các vị đi tham 

dự, các vị đều có thể lấy một phần. 

Cần phải nhắc nhở thế nhân, chúng ta phải tôn trọng lẫn nhau, yêu thương lẫn nhau, 

hợp tác lẫn nhau để sáng tạo xã hội an định, xã hội phồn vinh, nhân sanh hạnh phúc 

- 16 - 

mỹ mãn, thế giới hòa bình. Như vậy mà học Phật thì liền có ý nghĩa. Không chỉ chúng 

ta chính mình tai nạn nghiệp chướng tiêu trừ,  mà đức hạnh của chúng ta, phẩm chất 

của chúng ta quyết định hướng nâng lên trên, chúng ta ngay đời này sẽ trải qua được 

rất hạnh phúc, rất an vui. Đây là hoa báo, quả báo đời sau càng thù thắng. Chúng ta 

ngay đời này liền không uổng qua, ngay đời này trải qua được chân thật có ý nghĩa, 

chân thật có giá trị. Cho nên nói đến câu thứ hai:  "Khéo giữ thân nghiệp, không mất 

 oai nghi" , quan trọng nhất chính là quyết định phải tuân thủ pháp luật, "không mất oai 

nghi", giữ pháp. 

Phía  sau  vẫn  còn  hai  câu, hôm  nay  thời  gian  hết  rồi,  hai  câu  phía  sau  vô  cùng  quan 

trọng, thứ bảy tuần sau chúng ta giảng tiếp. 

A Di Đà Phật….. 



Tập 213 

Kinh văn: "Thiện hộ khẩu nghiệp, bất cơ tha quá. Thiện hộ thân nghiệp, bất thất 

oai nghi. Thiện hộ ý nghiệp, thanh tịnh vô nhiễm". 

Đây là đoạn nhỏ thứ ba: "Khéo giữ ba nghiệp" trong "Nhị Lợi Hành". Đoạn Kinh văn 

này tuy là ở phía trước có sơ lược giới thiệu qua, thế nhưng đây là căn bản tu học của 

chúng ta. Học Phật, làm người bắt đầu làm từ đâu? Đoạn Kinh văn này là chỗ bắt tay 

vào. Do đó, chúng ta có thể dùng nhiều một chút thời gian để nghiên cứu thảo luận. 

Mấy năm gần đây, sáng sớm mỗi ngày chúng tôi cùng với mọi người cùng nhau học 

tập  “Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  Kinh”.  Nội  dung  của  “Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  Kinh” 

chính là sáu câu Kinh văn này của "Kinh Vô Lượng Thọ". Do đây có thể biết, ý nghĩa 

của  sáu  câu  này  sâu  rộng  vô  tận,  người  đọc  qua  “Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  Kinh”  tự 

nhiên có thể thể hội được. 

Thông thường chúng ta nói đến ba nghiệp đều là nói Thân-Khẩu-Ý, đều là dùng trình 

tự này, thế nhưng ở trên bổn Kinh này, Thế Tôn đem "khẩu nghiệp" xếp ở trước tiên, 

sau đó mới nói đến "thân nghiệp", sau cùng nói đến "ý nghiệp", thứ tự này đảo ngược. 

Dụng  ý này  rất sâu, chúng  ta  quyết  định không thể  nào xem  thường. Sáu  câu này  là 

biểu thị Bồ Tát Thân-Khẩu-Ý ba nghiệp thanh tịnh. Đây là ba cương lĩnh lớn Bồ Tát tu 

hành.  Tóm  lại  mà  nói,  không  rời  khỏi  chữ  "thiện",  "thiện  hộ".  Bồ  Tát  là  gì?  Cương 

lĩnh của Bồ Tát tu học, chúng ta có muốn học hay không? Có quan hệ gì với chúng ta? 

Việc này luôn phải làm cho rõ ràng. 

"Bồ Tát" là danh từ trong tiếng Phạn Ấn Độ xưa. Ý nghĩa của Bồ Tát, người xưa dịch 

là "đại đạo tâm chúng sanh". Cho nên Bồ Tát là chúng sanh, chúng ta cũng là chúng 

sanh, họ xưng Bồ Tát, vì họ phát ra tâm đại đạo, chúng ta chưa phát tâm. Người phát 

đại đạo tâm, con người này mới gọi là Bồ Tát. "Đại đạo tâm" là gì? Đại đạo của thế 

xuất thế gian chính là thành Phật, làm Phật. Cho nên cổ đức thường dùng hai câu nói 

để giải thích:  "Thượng cầu Phật đạo, hạ hóa chúng sanh" , những người này thì gọi là 

Bồ Tát.  "Hạ hóa chúng sanh"  thì dễ dàng hiểu được, nhưng "thượng cầu Phật đạo"  thì 

- 17 - 

chúng ta luôn luôn xem thường. Ngay trong mắt Bồ Tát, nguyện vọng của họ chỉ có 

một,  con  đường  của  họ  đi  là  thành  Phật, họ  không  đi  con  đường  nào  khác.  Hay  nói 

cách  khác,  Bồ  Tát  tất  nhiên  là  tâm  tâm  niệm  niệm  đều  đang  niệm  Phật,  "niệm  Phật 

thành Phật". Việc này không giống người thông thường. 

Người thông thường, cho dù là người niệm Phật, đồng tu niệm Phật đường chúng ta 

rất đông, các vị ngồi đây đều là người niệm Phật, các vị có phải là Bồ Tát hay không? 

Tại  vì  sao  không  phải?  Vào  Niệm  Phật  đường  liền  niệm  Phật,  ra  khỏi  Niệm  Phật 

đường thì quên mất Phật rồi, thường hay quên đi, vậy thì không được. Phải mỗi niệm 

không quên thì mới được. Người thông thường chúng ta luôn là không thể quên được 

chính mình, không thể quên được phiền não tập khí của chính mình, không thể quên 

được phân biệt chấp trước của chính mình, cho nên không thể trở thành Bồ Tát. 

Nếu  chúng  ta  muốn  học  Bồ  Tát,  muốn  làm  Bồ  Tát  thì  nhất  định  phải  ghi  nhớ,  pháp 

môn Tịnh Tông là đại đạo của Bồ Tát, là đường tắt của Bồ Tát, hi hữu khó gặp. Bồ Tát 

Đại Thế Chí nói với chúng ta rất hay:  "Nhớ Phật niệm Phật, hiện tiền tương lai, quyết 

 định thấy Phật" . Đây chính là tiêu chuẩn của Bồ Tát, chúng ta phải cố gắng ghi nhớ, 

mỗi niệm không quên. Thế xuất thế pháp chỉ có pháp môn này thù thắng. Đời đời kiếp 

kiếp luân hồi sáu cõi, sai rồi! Nhất định phải ở ngay trong đời này siêu việt, cầu được 

quả đức cứu cánh thù thắng, vậy thì mới đúng, lần này chúng ta đến nhân gian này liền 

có ý nghĩa, có giá trị. 

Trong  khéo  giữ  ba  nghiệp,  quan  trọng  nhất  là  "ý  nghiệp".  Ý  nghiệp  thanh  tịnh  vô 

nhiễm. Nếu ý nghiệp thanh tịnh thì thân nghiệp, khẩu nghiệp đương nhiên liền thanh 

tịnh. Do đây có thể biết, ở ngay trong thân khẩu tu hành chỉ là ở cành lá, chưa đạt đến 

căn bản. Căn bản là khởi tâm động niệm. Căn bản tuy là quan trọng, nhưng căn bản 

khó tu, cho nên Phật vẫn là dạy chúng ta bắt tay từ trên cành lá. Đây gọi là cửa phương 

tiện. Ở trong Phật pháp, các vị nên biết, bao gồm Tông môn Giáo hạ, Tông môn, Thiền 

tông tiếp dẫn học nhân đều là người thượng thượng căn, cho nên họ không tìm phiền 

não, trực tiếp tu từ căn bản, đây là thiền tông. Thế nhưng người căn tánh trung hạ phải 

trực tiếp tu từ trên tâm thì không làm được. Do nguyên nhân gì? Phiền não tập khí quá 

nặng, không cách gì tu từ căn bản. Phật cũng không xả bỏ chúng ta. Không cách gì tu 

từ căn bản, thì từ trên cành lá mà bắt tay vào cũng được. Đây chính gọi là "giáo hạ". 

Ngoài Thiền tông ra, còn có chín tông phái khác đều gọi là "giáo hạ". Giáo hạ là do 

cạn mà sâu, có thứ lớp, có trình tự, dần dần nâng cao cảnh giới của chính mình. Việc 

này đối với chúng ta mà nói rất là hữu dụng, chúng ta chân thật có thể được lợi ích. 

Pháp  môn  Tịnh  Tông  tốt,  dạy  chúng  ta  trước  tiên  bắt  tay  vào  từ  "khẩu  nghiệp". 

 "Không  nói  lỗi  người" ,  câu  này  là  tổng  thuyết.  Nói  tỉ  mỉ,  trên  “Thập  Thiện  Nghiệp 

Đạo  Kinh”  nói  ra  bốn  điều,  thứ  nhất  là  "không  vọng  ngữ".  Các  vị  phải  ghi  nhớ: 

 "Thánh Hiền chi đạo, tùng bất vọng ngữ thỉ" , bắt đầu từ ngay chỗ này, chân thật làm 

được   "sự  vô  bất  khả  đối  nhân  ngôn" ,  chính  mình  hoàn  toàn  là  trong  suốt,  không  có 

chút nào che giấu. Thông thường đồng tu nói việc này không dễ dàng, khó. Khó cái 

gì? Luôn có việc không thể nói với người. Tại sao không thể nói với người? Đó luôn 

là lỗi lầm, hay nói cách khác, luôn là rất ngại người thấy. Phải nên biết đây chính là 

gốc bệnh của chúng ta. Gốc bệnh không bạt trừ, bệnh của bạn làm sao có thể trị khỏi? 

Làm thế nào đối trị? Ngày ngày phản tỉnh, ngày ngày cải đổi. Lỗi lầm rất nhiều, bắt 

- 18 - 

đầu  từ  ngay  không  vọng  ngữ.  Đây  chính  là  nhà  Phật  nói  "phát  lộ  sám  hối".  Quyết 

không che giấu lỗi lầm của chính mình, có thể nói với người, hoan hỉ đối với người, 

sau khi nói rồi không còn phạm. Tái phạm thì sai rồi. Không chỉ nhà Phật yêu cầu như 

vậy, mà nhà Nho dạy học cũng nói "bất nhị quá", đó chính là nói lỗi lầm có thể có một 

lần, không thể có lặp lại, lặp lại thì là hai lần rồi. Lần đầu phạm lỗi lầm, cái lỗi này 

không lớn, lần thứ hai phạm lỗi thì lỗi lầm nghiêm trọng rồi. Nếu như lần thứ ba, lần 

thứ tư, vĩnh viễn không ngừng tái phạm thì hết cứu. Việc này phải hiểu. 

"Tu hành", ý nghĩa của danh từ này là tu sửa hành vi sai lầm của chúng ta. "Vọng ngữ" 

chính là hành vi sai  lầm  đầu tiên,  phải đem  nó tu sửa lại. Phàm  phu đích thực là rất 

khó, tại vì sao khó khăn đến như vậy? Phàm phu không hiểu rõ chân tướng của vũ trụ 

nhân sanh. Vũ trụ là hoàn cảnh đời sống của chính chúng ta, nhân sanh chính là nói 

chính chúng ta. Chúng ta không thể không tường tận chính mình và chân tướng hoàn 

cảnh  sinh  hoạt  của  chính  mình.  Đây  gọi  là  mê  hoặc.  Mê  hoặc  mới  tạo  nghiệp.  Tạo 

nghiệp phía sau chính là phải thọ quả báo. 

Phật từ bi, năm xưa ở đời 49 năm vì chúng ta giảng Kinh nói pháp, Ngài nói ra những 

gì? Chẳng ngoài chân tướng vũ trụ nhân sanh mà thôi, để chúng ta triệt để tường tận, 

chân thật nhận biết chính mình, tường tận chân tướng hoàn cảnh đời sống, đây gọi là 

giác ngộ. Sau khi ngộ rồi dễ tu. "Ngộ hậu khởi tu", sau khi ngộ rồi thì rất dễ dàng cải 

đổi, khi mê thì rất là khó cải đổi. Do đây chúng ta có thể thể hội được vì sao Phật ngày 

ngày dạy người, ngày ngày cùng nhau nghiên cứu thảo luận với chúng ta, sau đó làm 

cho chúng ta triệt để tường tận quan hệ giữa người với người, quan hệ giữa người với 

tất cả chúng sanh, quan hệ của người với hoàn cảnh tự nhiên, quan hệ của người với 

thiên địa quỷ thần. Nếu làm rõ ràng, làm cho tường tận, thành thật mà nói, vào cảnh 

giới của Phật không phải là việc khó. 

Do  đây  có  thể  biết,  ngày  nay  mọi  người  chúng  ta  đang  cùng  nhau  nghiên  cứu  thảo 

luận, sau khi các vị nghe tôi giảng, nếu có gì không hiểu hoặc giả có nghi hoặc thì các 

vị  phải  hỏi.  Thông  thường  chúng  ta  từ  thứ  hai  đến  thứ  sáu,  thứ  bảy  giảng  Kinh  này 

một ngày, buổi chiều tôi không trả lời vấn đề cho mọi người, chủ nhật thì có. Có thể 

nói từ ngày chủ nhật đến ngày thứ sáu buổi chiều mỗi ngày, hiện tại định là 6 giờ 45 

phút đến 7 giờ 45, một giờ đồng hồ, tôi ở nơi đây trả lời mọi người. Nếu như không có 

việc quan trọng, tôi nhất định sẽ ở nơi đây. Tôi không ở đây, thì chúng ta có đồng tu ở 

đây thay tôi trả lời. Sự trả lời này gọi là nghiên cứu thảo luận. 

Có nghi thì nhất định phải hỏi, nhất định phải làm cho rõ ràng, phải làm cho tường tận. 

Nếu không, nghi hoặc là chướng ngại to lớn cho việc tu hành của chúng ta. 

Tại  vì  sao  chúng  ta  không  cách  gì  làm  đến  không  vọng  ngữ?  Các  đồng  tu  đại  khái 

chính là vọng ngữ so với trước ít đi một chút, không bạt trừ từ căn bản, đây chính là 

không đủ thấu triệt đối với giáo lý. Sau khi thấu triệt, bạn liền bạt trừ từ căn bản, hoàn 

toàn dùng thành khẩn đối người tiếp vật. Người khác lừa gạt chúng ta, chúng ta vẫn là 

chân thành đối với họ, vĩnh viễn bất biến, chính mình được lợi ích, ta đi là Bồ Tát đạo, 

ta phát ra là đại đạo tâm, con người này là Bồ Tát. 

"Bồ Tát", danh từ này mới dịch bởi Đại Sư Huyền Trang. Đại Sư Huyền Trang dịch là 

"Giác hữu tình". Ý nghĩa cũng rất hay. Hữu tình, chúng ta là chúng sanh hữu tình, tình 

- 19 - 

của chúng ta chưa đoạn, thì gọi là "hữu tình chúng sanh". Thế nhưng Bồ Tát là gì? Bồ 

Tát  là   "giác  ngộ  đích  hữu  tình  chúng  sanh" .  Hay  nói  cách  khác,  chúng  ta  chưa giác 

ngộ, chúng ta là hữu tình chúng sanh mê hoặc điên đảo, Bồ Tát là chúng sanh hữu tình 

giác ngộ. Nếu như chúng ta giác ngộ thì là Bồ Tát rồi. Cho nên, Ngài cũng phiên dịch 

được rất hay. 

Tóm lại mà nói, chúng ta phải phát đại đạo tâm, chúng ta phải đi con đường giác ngộ, 

quyết không lừa gạt chính mình, quyết không lừa dối chúng sanh. Đây là việc lớn. Thế 

là liền có không ít đồng tu đến hỏi tôi, đặc biệt là đồng tu làm việc mua bán, họ nói ở 

trên thương trường nếu như không khởi vọng ngữ thì không thể kiếm tiền. Vấn đề này 

nghiêm trọng rồi! 

Trong  "Anh  Lạc  Bồ  Tát  Giới  Kinh",  Phật  nói  với  chúng  ta   "không  được  trốn  thuế" . 

Hiện  tại  chúng  ta  nghĩ  biện  pháp  có  thể  nộp  thuế  ít  đi  một  chút.  Nộp  thuế  ít  đi  một 

chút cũng phải hợp tình hợp lý, cái gọi là tìm khe hở của pháp luật, họ tìm khe hở đó 

mà đi, không thể xem là đã phạm pháp. Phạm pháp thì sai. Cho nên một số đồng tu 

đến hỏi tôi:  "Vậy thì phải làm sao?" . Tôi liền hỏi lại họ, bạn muốn làm Bồ Tát hay là 

muốn  làm  phàm  phu?  Nếu  bạn  muốn  làm  Bồ  Tát  thì  có  cách  làm  của  Bồ  Tát.  Làm 

người phàm, bạn dùng thủ đoạn vọng ngữ lừa gạt người, tiền kiếm được rồi, quả báo ở 

ba đường, không xứng đáng. Lại nói với bạn, bạn dùng nhiều loại thủ đoạn, tiền tài có 

được  vẫn  cứ  là  trong  mạng  của  bạn  có.  Trong  mạng  của  bạn  không  có,  bạn  dùng 

những thủ đoạn này vẫn là không thể đạt được, vậy chẳng phải là oan uổng hay sao? 

Quyết không thể nói mỗi một người dùng thủ đoạn không chánh đáng đều phát được 

tài,  không  hề  có  việc  này.  Một  trăm  người  dùng  thủ  đoạn  không  chánh  đáng,  phát 

được  tài  chẳng  qua  chỉ  một  hai  người,  không  phải  mỗi  mỗi  đều  phát.  Từ  chỗ  này 

chúng  ta  tỉ  mỉ  mà  quán  sát,  có  thể  phát  tài  hay  không,  chân  thật  là  mạng  của  bạn. 

Trong mạng của bạn có tiền tài, bạn không dùng những thủ đoạn phi pháp này vẫn cứ 

phát  được  tài.  Trong  mạng  không  có,  cho  dù  bạn  dùng  thủ  đoạn  thế  nào,  bạn  cũng 

không phát được tài. Đây là chân lý, là sự thật, rất đáng tiếc là người thế gian không 

tường tận, họ không hiểu được. 

Tài làm thế nào để phát? Không chỉ là Phật, mà cổ Thánh tiên Hiền đều là dạy chúng 

ta  như vậy, trong  đây có  nhân  quả, trồng  nhân  thiện  mới  được  quả  thiện. Phát  tài là 

quả  báo,  quả  ắt  có  nhân,  "nhân"  là  gì?  Là  tài  bố  thí.  Ta  dùng  tài  lực  đi  giúp  người 

khác, bạn tự nhiên liền được tiền tài. Bạn giúp người khác càng nhiều thì nhân của bạn 

càng  thù  thắng,  quả  báo  của  bạn  càng  hậu.  Bạn  từ  nơi  một  nghề  nghiệp  nào,  đó  là 

"duyên". Bạn trồng nhân, "nhân" gặp được "duyên", quả báo liền hiện tiền. Cho nên, 

đại phú trưởng giả là trong mạng của họ có tiền tài, cho dù họ kinh doanh loại nghề 

nghiệp nào, họ đều  phát tài, vì  trong  mạng  họ sẵn có. Trong mạng  không  có, cưỡng 

cầu cũng không được. 

Nhà  Phật  thường  nói:   "Phật  thị  môn  trung,  hữu  cầu  tất  ứng" . Chúng  ta  phải  hiểu  lý 

luận, phải hiểu phương pháp, như lý như pháp mà làm, quyết định liền đạt được. Chân 

thật là hữu cầu tất ứng, cầu tiền tài, được tiền tài; cầu thông minh trí tuệ, được thông 

minh trí tuệ; cầu khỏe mạnh sống lâu, vào thời xưa cầu con cái, chắc chắn được con 

cái ngoan, chân thật là hữu cầu tất ứng. Nó có đạo lý trong đó. Nếu bạn không hiểu 

đạo lý, không hiểu phương pháp, mờ mịt mong cầu thì không thể cầu được. Cho nên, 

- 20 - 

nếu muốn thông minh trí tuệ thì nhất định tu pháp bố thí, nếu muốn khỏe mạnh sống 

lâu thì nhất định phải tu vô úy bố thí. 

Tóm lại:  "Lợi ích chúng sanh chính là chân thật lợi ích chính mình" . Chỉ biết lợi ích 

chính mình, không biết được lợi ích chúng sanh, không biết được lợi ích xã hội, đó là 

hoàn  toàn  không  hiểu  được  lợi  ích  chính  mình.  Người  như  vậy  chúng  ta  cũng  xem 

thấy rất nhiều. Trong mạng có tài, người phát tài to, người tiền tài ức vạn, đời sống của 

họ rất khổ, cả đời không hưởng được phước. Tuy là có tiền tài ức vạn, họ không bỏ ra 

một xu, không chịu làm một ít việc tốt, chính mình lại sợ người khác hại, còn phải mời 

rất nhiều vệ sĩ đến để bảo vệ mình. Chính mình rất tiết kiệm, ăn uống đều là trà thô 

cơm  đạm,  cả  đời  đều  không  hưởng  thụ.  Sau  cùng  chết  rồi,  tiền  là  của  người  khác, 

không phải chính mình. Bạn nói xem, người này sống có oan uổng hay không? Thật 

có,  hơn  nữa  rất  nhiều,  xưa  nay  trong  ngoài  đều  có.  Nguyên  nhân  chính  là  chúng  ta 

thường nói, bạn có tiền là phước báo của bạn, dùng tiền là trí tuệ của bạn. Họ không 

có trí tuệ, họ sẽ không dùng tiền. Có trí tuệ, đời đời kiếp kiếp giàu có, phát tài không 

phải phát ngay đời này, đời đời kiếp kiếp đều phát, có trí tuệ. Không có trí tuệ, phát 

ngay đời này, đời sau thì không phát nữa. Cho nên Phật pháp xem trọng trí tuệ, không 

xem trọng tiền tài. Bạn có trí tuệ tất được tiền tài, có tiền tài chưa chắc có được trí tuệ. 

Đây là nguyên nhân Phật pháp xem trọng trí tuệ. 

Phật pháp xem trọng giác ngộ, xem trọng phải phát tâm lớn. Người xưa Trung Quốc 

chúng ta thường nói:  "Lượng lớn phước lớn" . Người nhất định phải có tâm lượng lớn, 

nhất định phải thường nghĩ đến xã hội, nghĩ đến chúng sanh, nhất là nghĩ đến chúng 

sanh khổ nạn, chúng ta phải làm thế nào giúp đỡ họ. 

Ngày nay, trên thế giới, chúng sanh khổ nạn nhiều. Tại vì sao họ chịu khổ chịu nạn? 

Đời trước không tu phước, ngay đời này lại không biết tu phước, cái khổ nạn này liền 

không thể tránh khỏi. Dựa vào một số đoàn thể từ thiện để cứu giúp, cứu tế không thể 

phát được tài. Dựa vào người cứu tế, đời sống của bạn vẫn cứ không tự tại, cho nên 

quan trọng nhất là giáo dục. Bạn xem thấy đại Thánh đại Hiền trong nước ngoài nước, 

các Ngài đều chọn lấy giáo dục. 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  đại  Thánh,  xuất  thân  của  Ngài  tốt,  sanh  vào  nhà  đế  vương, 

Ngài có thể kế thừa vương vị, nhưng Ngài vứt bỏ. Chúng ta nghĩ xem tại vì sao Ngài 

phải vứt bỏ vương vị? Dùng phương thức của chính trị để vì chúng sanh tạo phước, đó 

chẳng phải càng tốt sao? Lời thì nói không tệ, lãnh đạo của một quốc gia hiền minh 

lương  thiện  đích  thực  có  thể  tạo  phước  cho  một  quốc  gia,  thế  nhưng  không  thể  tạo 

phước cho toàn thế giới, cho nên Ngài xả bỏ vương vị, buông bỏ chính trị, Ngài đi dạy 

học.  Dùng  lời  hiện  đại  để  nói,  Ngài  đi  làm  nhà  giáo  dục  xã  hội  đa  nguyên  văn  hóa. 

Thích Ca Mâu Ni Phật cả đời làm sự việc này. Phạm vi giáo học của Ngài không phải 

một quốc gia, mà là toàn thế giới, chỉ cần bằng lòng theo Ngài học, Ngài đều vui lòng 

dạy bảo, hơn nữa không thu học phí, giáo dục nghĩa vụ, giúp đỡ tất cả chúng sanh giác 

ngộ. Giác ngộ thì vấn đề mới chân thật được giải quyết, giải quyết mãi mãi. 

Chúng ta tỉ mỉ mà quán sát, toàn thế giới rất nhiều người sáng lập ra tôn giáo đều là 

người có đại trí tuệ, đại phước đức, các Ngài đều chọn lấy nghề nghiệp này, làm giáo 

dục xã hội đa nguyên văn hóa. Chúng ta bình lặng mà quán sát, đây đích thực là một 

công  tác  hi  hữu  khó  được,  rất  vĩ  đại.  Có  thể  chính  mình  khắc  khổ,  giáo  hóa  chúng 

- 21 - 

sanh, làm tấm gương tốt cho đại chúng xã hội. Ba câu này các Ngài làm được rất viên 

mãn:  "Khéo giữ khẩu nghiệp, không nói lỗi người. Khéo giữ thân nghiệp, không mất 

 oai nghi. Khéo giữ ý nghiệp, thanh tịnh vô nhiễm" , các Ngài hoàn toàn làm được. Sau 

khi các Ngài làm được, lại dạy cho chúng ta. 

 Khẩu  nghiệp  thứ  hai  là  "không  hai  chiều" .  "Hai  chiều"  là  khiêu  khích  phải  quấy. 

Lỗi lầm nặng hay nhẹ thì phải xem những việc mà bạn khiêu khích và tầm ảnh hưởng 

của nó. Việc nhỏ là khiêu khích hai người bất hòa, ở trước mặt anh A thì nói anh B thế 

nào thế nào đó không tốt, ở trước mặt anh B thì nói anh A thế nào thế nào đó không 

tốt, hai người này liền bất hòa. Việc lớn là thị phi, khiêu khích hai quốc gia bất hòa. 

Hai quốc gia bất hòa thì xảy ra chiến tranh. Cho nên, họ tạo ra tội nghiệp nặng hay nhẹ 

phải xem nghiệp nhân của hai chiều tạo tác. Trong đây còn có nghiêm trọng hơn, đó là 

phá hoại tăng đoàn, phá hoại giáo học, khiêu khích để học trò không tín nhiệm lão sư, 

học trò có hoài nghi với lão sư. Tội lỗi này so với khiêu khích hai quốc gia chiến tranh 

còn  nặng  hơn.  Nguyên  nhân  gì  vậy?  Phật  thường  nói,  hai  nước  giao  tranh  là  người 

chết rất nhiều, bạn giết sinh mạng của người khác; bạn ở nơi giảng đường khiêu khích 

phải quấy, đây là bạn đoạn huệ mạng của chúng sanh. Tội đoạn huệ mạng so với đoạn 

sinh mạng nặng hơn rất nhiều. Do nguyên nhân gì? Sinh mạng dễ dàng có được, huệ 

mạng rất khó gặp được. Trong khai Kinh kệ thường nói:  "Trăm ngàn muôn kiếp khó 

 được  gặp" .  Trăm  ngàn  muôn  kiếp  không  dễ  gì  có  cơ  hội  gặp  được,  bạn  vừa  khiêu 

khích thì phá hỏng họ rồi, mất đi tín tâm. Bạn nói xem, tội này nặng dường nào! Bạn 

giết một mạng người, có lẽ họ đời sau lại được thân người, cho nên được thân người 

dễ dàng hơn gặp được Phật pháp. Một người có cơ hội học Phật, bạn đem họ phá hỏng 

đi, tội này nặng, cái tội nghiệp này ở trên Kinh Phật thường nói đọa A Tỳ Địa Ngục. 

Con người luôn luôn vì  một chút lợi nhỏ ngay trước  mắt hoặc là  một chút phẫn hận 

trước  mắt  mà  tạo  tội  nghiệp  nặng  như  vậy,  họ  không  biết  được.  Nếu  họ  biết,  tôi  tin 

tưởng họ cũng không dám tạo tác. 

Làm  sao  biết  được  nghiệp  nhân  quả  báo  thật  đáng  sợ?  Nhất  định  vẫn  là  phải  giảng 

Kinh nói pháp, phải đem đạo lý, chân tướng sự thật giảng rõ ràng, giảng tường tận. Họ 

chân thật hiểu được rồi, chân thật thể hội được… 

Hơn nửa năm gần đây, chúng ta đã từng nghe được rất nhiều tin tức, tôi tin tưởng đó 

không  phải  là  gây  sự,  cũng  quyết  định  không  phải  là  tuyên  truyền  mê  tín.  Tôi  cũng 

từng khuyên các đồng tu phải nỗ lực phát tâm, đem tư liệu những sự việc này viết ra, 

làm thành tư liệu tham khảo nội bộ của chúng ta, không lưu thông bên ngoài. Gần đây 

có  rất  nhiều  quỷ  thần  nhập  thân,  nói  rõ  đường  địa  ngục,  đường  súc  sanh.  Khoa  học 

chúng ta nói đó là sinh vật ở những tầng không gian khác. Tình hình đời sống của họ, 

họ cũng ngưỡng mộ Phật pháp Đại thừa, cũng mong cầu vãng sanh Thế giới Cực Lạc, 

họ cũng đang nghe Kinh, họ cũng đang niệm Phật. Tôi không chỉ nghe một người, mà 

rất nhiều người nói với tôi. Tôi tin tưởng những người này không phải vô duyên vô cớ 

đến gây sự lừa dối tôi. Gạt chúng ta luôn là có ý đồ. Tôi không có bất cứ thứ gì để cho 

họ, tôi tin tưởng họ không phải gạt tôi. Những việc này đều là chân thật. 

Chính đạo tràng chúng ta, sau khi lão cư sĩ Trần Quang Biệt vãng sanh, oan gia trái 

chủ  của  Lão  Lâm  Trưởng nhập thân  cư sĩ  Đỗ  Mỹ  Chiên  niệm  Phật  đường  chúng  ta. 

Việc  này  mọi  người  chính  mắt  xem  thấy,  nhiều  người  như  vậy  xem  thấy,  việc  này 

- 22 - 

chắc  chắn  không  phải  là  giả.  Giống  như  những  sự  việc  này,  những  nơi  khác  cũng 

thường hay xảy ra. Cho nên hiện tại chúng ta biết, quỷ thần cũng đang niệm Phật rất 

nhiều,  đang  đọc  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ"  bổn  hội  tập  rất  nhiều.  Có  người  hủy  báng, 

không  tin  tưởng,  còn  quỷ  thì  đang  đọc,  quỷ  đang  tin  tưởng.  Những  người  hủy  báng 

này, người gây rối sanh sự, ngay đến quỷ cũng không bằng. Do đây có thể biết, tương 

lai họ đi đến nơi nào, ngay đến cõi quỷ cũng không đi được, quỷ còn tốt hơn so với họ. 

Cho  nên  nghiệp  của  hai  lưỡi  chắc  chắn  không  thể  tạo,  cho  dù  chúng  ta  nghe  được 

người khác hủy báng, chúng ta cũng không thể truyền thuật lại. Người ta đến nói với 

chúng ta, một người nào đó đối với một người nào đó thế nào, sau khi chúng ta nghe 

rồi  lập  tức  quên  hết,  không  nên  để  vào  trong  tâm.  Trên  tâm  mà  còn  có  thể  buông 

huống hồ ngôn ngữ ở trong miệng? Như vậy tốt, thành tựu đức hạnh của chính mình, 

thành tựu thiện nghiệp của chính mình, đều ở chúng ta hiểu rõ đạo lý này. Giác Minh 

Diệu Hạnh Bồ Tát khuyên chúng ta:  "Ít nói một câu chuyện, niệm nhiều một câu Phật, 

 đánh chết đi vọng niệm, pháp thân ông hiển lộ" . Giáo huấn này hay. 

 Thứ ba là "không ác khẩu" . Ác khẩu là lời nói thô lỗ, biểu hiện rất khó coi. Cái này 

có, tôi thường hay gặp. Lần đó tôi từ Trung Quốc đại lục đến HongKong giảng Kinh, 

có  hơn  100  đồng  tu  từ  các  nơi  đến  xem  tôi.  Rất  không  dễ  gì  đến  được  HongKong, 

nhập  cảnh  HongKong  cũng  rất  khó  lấy  được.  Họ  rất  là  quen  thuộc  đối  với  nơi  này. 

Chúng ta chỉ có bốn ngày pháp hội. Xem thấy tôi rồi, mỗi mỗi đồng tu đều tranh đến 

trước mặt, có người dâng cúng dường, có người chụp hình với tôi, đương nhiên mọi 

người  đều  hy  vọng  chen  lên  phía  trước.  Hộ  pháp  của  chúng  ta  xem  thấy  thì  rất  là 

không  vui,  cái  khuôn  mặt  đó  liền  rất  khó  coi,  "không  được  như  vậy!" ,  âm  thanh  rất 

lớn,  tôi  nghe  thấy  rất  đau  lòng.  Vì  sao  có  thể  đối  đãi  với  người  như  vậy?  Đây  là  gì 

vậy? Đây là ác khẩu. Cho nên ở trong tình hình này, chúng ta luôn phải thay người mà 

lo nghĩ, giả như ta là họ, ta mong muốn người khác đối với ta thế nào? Ta phải nên đối 

đãi với người  thế  nào?  Hiện  tượng  chen lấn không  thể  có. Khuyên  bảo, hòa  nhan  ái 

ngữ, không thể nào quát mắng lớn tiếng, không thể nào đổi nét mặt thật là khó coi, làm 

cho  người vừa nhìn  thấy, tương  lai người ta  quay  về  quê hương  nói người  bên  cạnh 

Pháp sư Tịnh Không đều giống như La Sát vậy, đều rất khiếp sợ, thì thành ra thứ gì 

chứ. Thật là khó nghe. Luôn là dạy họ sau khi quay về, đều cho là bên cạnh Pháp sư 

đều là Bồ Tát, vậy thì quá tốt. Cho nên đây là đạo lý căn bản để làm người. Chúng ta 

tu hành tu chính ngay chỗ này, phải thay đổi thái độ này lại. Cho nên tu hành từ chỗ 

nào mà tu? Chính ngay chỗ này mà tu hành. Từ ngay chỗ này xem thấy cái gì? Xem 

thấy công phu tu hành. Nhất định phải có lòng nhẫn nại, nhất định phải có trí tuệ, phải 

có  phương  tiện  khéo  léo.  Ghi  nhớ,  ở  trên  Kinh  Phật  thường  nói:   "Bồ  Tát  ở  nơi  nào 

 cũng khiến tất cả chúng sanh sanh tâm hoan hỉ" . Không nên làm cho người sanh phiền 

não. Việc này quan trọng. Đây là cơ hội giáo dục. Mọi người tạo thành thói quen, đều 

không biết. Trật tự là phải duy hộ, vẫn là phải hòa nhan ái ngữ. 

 Một câu sau cùng: "Không ỷ ngữ" . "Ỷ ngữ" là lời nói ngon ngọt, lừa gạt chúng sanh. 

Phạm vi trong đây vô cùng rộng lớn. Khẩu nghiệp cũng là lượt nói bốn loại lỗi lầm. 

THÂN NGHIỆP 

Thân nghiệp  "không mất luật nghi" . "Luật" là pháp luật, hiện tại chúng ta gọi là phong 

độ, cái "luật" đó chính là qui củ. Quyết định không trái với qui củ, chắc chắn mỗi giờ 

- 23 - 

mỗi phút gìn giữ phong độ của chính mình. Phạm vi trong đây cũng rất là rộng lớn. 

"Luật nghi" trong Phật Kinh nói đến "tam tụ tịnh giới", cũng chính là nói, Phật nói qui 

củ đại khái sơ lược có thể phân làm ba loại lớn. 

 Loại thứ nhất là có văn tự ghi chép, như giới Kinh, giới pháp, thông thường chúng ta 

nói năm giới tám giới, mười giới, cụ túc giới, đó là thuộc về "luật nghi giới". Trong 

giới điều này có qui củ, cũng có nói đến chỗ phong độ, đại khái nói qui củ tương đối 

ít, nói đến oai nghi đời sống thường ngày thì nhiều. Tuy là văn tự ghi chép, chúng ta 

phải ghi nhớ,  Phật nói là ba  ngàn năm  trước,  những sinh hoạt  qui phạm  thời  Ấn  Độ 

xưa đó hiện tại đã cách xa ba ngàn năm rồi. Nơi đây là Singapore, không phải là bắc 

Ấn Độ, do đó chúng ta phải thể hội được Phật nói tinh thần của luật nghi là ở chỗ nào. 

Không thể dùng những điều văn này, nó không thể nào tương ưng với chúng ta, không 

thể thích ứng loại phương thức sinh hoạt hiện tiền của chúng ta. Cho nên, tinh thần có 

thể bất biến, còn điều văn phải tu đính. 

Vào triều nhà Đường Trung Quốc, mọi người đều biết  "Bá Trượng lập thanh qui, Mã 

 Tổ xây tòng lâm” . Thanh qui là cái gì? Chính là bổn thổ hóa của luật nghi giới, hiện 

đại hóa của luật nghi giới, nó mới có thể thích hợp với người hiện đại, thích hợp với 

phương thức đời sống nơi này. Đạo lý này chúng ta phải hiểu. Cho nên tinh thần của 

giới luật vĩnh viễn bất biến, việc mà trong giới luật ghi chép là có thể tu đính. Chỉ có 

bốn căn bản giới đích thực siêu việt thời không, vĩnh viễn bất biến, xưa nay trong 

ngoài đều thừa nhận đó là thiện pháp. Điều thứ nhất là  "không sát sanh" . Điều này 

người xưa nay trong ngoài nước đều thừa nhận không sát sanh là thiện. Điều thứ hai là 

 "không  trộm  cướp" .  Điều  thứ  ba  là   "không  vọng  ngữ" .  Điều  thứ  tư  là   "không  tà 

 dâm" .  Bốn  điều  này  người  xưa  nay  trong  ngoài  đều  thừa  nhận,  bạn  không  cần  phải 

thay đổi nó, những giới điều khác đều có thể tùy thời mà tu đính. Tinh thần không thay 

đổi, cách làm có thể thay đổi. Bốn điều này gọi là "căn bản giới", cũng có đem "không 

uống rượu" thêm vào, cũng gọi là căn bản giới, việc này đều có thể. Các giới khác đều 

cần phải do thời do chốn, biết được chính mình phải nên làm cách nào. 

Còn có giới không thành văn. Không thành văn chính là trên giới luật không có, Phật 

chỉ nói qua nguyên tắc, không có cụ thể nói ra hết. Thí dụ nói "nhiếp thiện pháp giới", 

cái  ý  này  là  dạy  chúng  ta  tu  tất  cả  thiện  pháp,  đây  chính  là  giới  luật.  Cái  gì  gọi  là 

thiện? Cái gì gọi là làm ác? Tiêu chuẩn nhất định phải rõ ràng. Tiêu chuẩn chân thật, 

lợi ích xã hội là thiện, lợi ích chúng sanh là thiện, còn lợi ích chính mình là bất thiện. 

Lợi ích chính mình chính là tự tư tự lợi, vậy là sai rồi. Cho nên, tiêu chuẩn của thiện 

phải làm cho rõ ràng, chỉ cần là lợi ích chúng sanh. 

Cho  nên  có  người  hỏi  tôi,  vừa  rồi  đáp  án  vẫn  là  chưa  nói  ra,  họ  né  thuế,  trốn  thuế, 

muốn  kiếm  nhiều  tiền  hơn  một  chút,  tôi  liền  nói  với  họ,  trong  lịch  sử  Trung  Quốc, 

Vĩnh Minh Diên Thọ Đại Sư Tổ sư đời thứ sáu của Tịnh Độ tông trước khi chưa xuất 

gia, Ngài là nhân viên trong cơ cấu thu thuế của quốc gia, Ngài thường hay trộm lấy 

tiền thuế quốc gia đi phóng sanh. Các vị trộm cắp nếu có thể học được loại tâm của 

Ngài Vĩnh Minh Diên Thọ, loại tâm đó đi trộm cắp có công đức, không có tội. 

A Di Đà Phật….. 



- 24 - 

Tập 214 

Ngày trước, các đời đế vương ở Trung Quốc đều học Phật, tuyệt đại đa số đều là đệ tử 

Tam Bảo, quy y Tam Bảo, cho nên quốc gia hiểu được tu phước. Thỉnh thoảng có một 

số lãnh đạo quốc gia không hiểu được tu phước. Bạn trộm tiền tài của quốc gia, giúp 


quốc  gia  tu  phước,  đây  là  việc  tốt,  quyết  không  phải  vì  chính  mình  hưởng  thụ.  Nếu 

như vì chính mình hưởng thụ, tội lỗi đó thì rất nghiêm trọng. 

Như Đại Sư Vĩnh Minh Diên Thọ, Ngài trộm công khoản của quốc khố đi phóng sanh, 

đây  là  vì  quốc  gia  tu  phước.  Sau  khi  bị  phát  hiện  rồi,  có  phải  chịu  hình  phạt  hay 

không? Phải tiếp nhận hình phạt, quyết không trốn tránh. Đây là chính xác. Cho nên 

sau  khi  xảy  ra  việc  rồi,  tuyên  án  tử.  Tử  hình  vào  lúc  đó  là  chặt  đầu.  Hoàng  đế  biết 

được sự việc này, dặn bảo nhân viên chấp pháp mang Ngài đến pháp trường để chặt 

đầu, xem thử Ngài có sợ hay không; nếu như Ngài sợ hãi thì giết đi cho xong, nếu như 

Ngài không sợ hãi thì bảo Ngài trở lại gặp ông. Ngài Vĩnh Minh lên pháp trường, một 

chút tâm lo sợ cũng không có, cam tâm tình nguyện tiếp nhận chế tài của quốc pháp, 

hoan hỉ tiếp nhận. Quan giám trảm kia liền hỏi Ngài:  “Tại vì sao ông không lo sợ?” . 

Ngài nói:  “Tôi lấy một mạng để đối lấy ngàn ngàn vạn vạn sinh mạng, tôi thấy xứng 

 đáng, tôi có gì phải lo sợ chứ?” . Quan giám trảm đem lời nói này báo cáo Hoàng đế. 

Hoàng đế triệu kiến, thứ tội cho Ngài và hỏi Ngài:  "Ngài có nguyện vọng gì?" . Ngài 

nói với Hoàng đế:  "Tôi hy vọng có thể xuất gia" .  “Quá tốt!” , do đó Hoàng đế thành 

tựu cho Ngài xuất gia, làm đại hộ pháp của Ngài, trở thành một đời Tổ sư. 

Cho nên, giống loại tâm đó của Ngài mà trộm thì được, không vấn đề. Nếu không phải 

loại tâm này mà trộm, trộm cắp vì tư lợi thì cái tội này của bạn rất nặng. Cho nên cái 

trộm  này là  vì  lợi  cho  quốc gia, lợi  ích  chúng  sanh, bằng  lòng  xả  bỏ  thân  mạng  của 

chính mình, không hề luyến tiếc. Do đây có thể biết, chính là một cái công, một cái tư. 

Tất cả vì công, đó là thiện; tất cả vì tư, đó là sai. 

Hiện  tại  chúng  ta  ở  Singapore,  mỗi  ngày  đọc  "Kinh  Hoa  Nghiêm",  mỗi  ngày  cùng 

nhau thảo luận nghiên cứu "Kinh Hoa Nghiêm". Cảnh giới của Hoa Nghiêm quá lớn. 

Chúng ta thường đọc tứ hoằng thệ nguyện:  "Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ" . Vào 

cảnh giới Hoa Nghiêm mới có thể thể hội cái gì gọi là  "chúng sanh vô biên thệ nguyện 

 độ" . Ngày nay chúng ta suy nghĩ, chúng ta phải lợi ích chúng sanh, quyết không phải 

lợi ích Phật giáo đồ, đương nhiên Phật giáo đồ cũng bao gồm ở ngay trong đó, chúng 

ta phải lợi ích tất cả những người tín ngưỡng của các tôn giáo khác. Cũng chẳng phải 

chỉ riêng muốn lợi ích một khu vực này, quốc gia này, dân tộc này của chúng ta. Nếu 

chúng ta muốn giống như Thích Ca Mâu Ni Phật, đột phá giới hạn, không phân quốc 

gia, không  phân  chủng  tộc, không  phân  tôn giáo, một  mực lợi  ích  bình  đẳng, đây  là 

cảnh giới Hoa Nghiêm. 

Dùng phương pháp gì để đạt đến mục đích này? Thù thắng nhất, cứu cánh nhất, viên 

mãn nhất vẫn là giáo học, cho nên giáo học quan trọng hơn bất cứ thứ gì. Giáo dục là 

giúp người phá mê khai ngộ. Sau khi ngộ rồi, họ tự nhiên liền đoạn ác tu thiện, không 

cần phải khuyên. Ngày nay chúng ta gọi là giáo dục tôn giáo. Giáo dục tôn giáo đều là 

giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa. 

- 25 - 

Lần này, tôi rời khỏi đạo tràng chúng ta tương đối lâu một chút, dường như có hai lần 

hai cái thứ bảy tôi không giảng Kinh ở nơi đây. Thứ bảy trước, tôi đi đến Úc châu. Úc 

châu đã phát cho tôi thẻ cư trú vĩnh viễn, gọi tôi đến báo cáo, cho nên tôi đến Úc châu 

để báo cáo. Lấy được cái chứng nhận này rất là khó. Tôi cũng rất cảm kích Bộ trưởng 

Di  dân  Úc  châu  đã  giúp  cho  tôi,  cho  nên  trước  khi  tôi  đến  báo  danh,  trước  tiên  đến 

thăm  Bộ  trưởng.  Ông  đồng  thời  cũng  là  Bộ  trưởng  của  Bộ  Đa  nguyên  Văn  hóa  Úc 

châu,  ông  là  Bộ  trưởng  hai  bộ.  Chúng  ta  xem  ra  rất  có  duyên.  Năm  trước  tôi  giảng 

Kinh ở Brisbane, ông đến thăm viếng tôi. Rất khó được! Lúc đó, tôi tặng ông một bộ 

“Đại  Tạng  Kinh”,  "Long  Tạng".  Về  sau,  ông  đem  bộ  Kinh  Tạng  này  tặng  cho  Thư 

viện quốc hội ở Kanbeila. Tôi đến tham quan thư viện, xem thấy Kinh này trong đó. 

Cho nên, năm nay ông đích thân phê chuẩn cho tôi quyền cư trú vĩnh viễn, rất là hoan 

nghênh tôi đến Úc châu ở, giúp đỡ ông thúc đẩy giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa. 

Tôi rất cảm kích. Úc châu rất là thù thắng. 

Sau đó tôi trở lại Brisbane, chúng ta bên đó có một đạo tràng. Tôi lại đến Toowoomba, 

nói với các vị đồng tu, tôi mua một giáo đường của Thiên Chúa Giáo. Xây dựng của 

giáo đường tương đối mới, niên đại không lâu, một giáo đường rất mới. Chúng ta hoàn 

toàn gìn giữ hình thức của giáo đường, ngay cửa sổ pha lê bên trong, những hội họa 

của Thiên Chúa Giáo đều để nguyên trạng, không thay đổi. Vì sao vậy? Kỷ niệm họ, 

tôn trọng họ. Bên trong tương lai sẽ làm một phòng ghi hình. Chúng ta ở nơi đó cũng 

tổ chức một cơ cấu báo cáo đến chính phủ "Trung tâm Giáo Xã Đa Nguyên Văn hóa", 

cho nên chúng ta không dùng tự miếu. Thực tế  mà nói, Phật pháp Đại thừa chính là 

Trung tâm Giáo Xã Đa Nguyên Văn hóa. Trong giáo đường này có một Thập tự giá, 

có tượng Giê-Su, Maria, chúng ta mang đi nơi khác, sạch sẽ thanh tịnh, dùng làm màn 

bạc. Bên trong tôi cũng không cúng tượng Phật. Đây là khi tôi đến nơi đó, tôi đã nghĩ 

ra. 

Các  đồng  tu  hỏi  tôi:   “Pháp  sư!  Thầy  thường  giảng  Kinh,  Phật  tượng  thì  sao?” .  Tôi 

nói,  vừa  giảng  Kinh  thì  tượng  Phật  xuất  hiện,  khi  không  giảng  Kinh  thì  tượng  Phật 

không có. Chúng ta dùng ảnh rèm, hiện tại ảnh rèm sau màn bạc truyền hình. Chúng ta 

sưu tập tất cả Phật tượng đẹp nhất trên thế giới, chúng ta làm thành phim, dùng phim 

để chiếu lên. Tạo một tôn tượng Phật, các vị thử nghĩ xem, tốn rất nhiều tiền. Người ta 

tạo ra xong rồi, chúng ta chụp một cái thì chúng ta có được rồi. Cái này tiện nghi. Cho 

nên tượng Phật của chúng ta thảy đều không có, nhưng hình tượng Phật ở các nơi trên 

thế giới thảy đều có nơi của chúng ta. Chúng ta giảng "Kinh Hoa Nghiêm" thì Tỳ Lô 

Giá Na Phật xuất hiện, chúng ta giảng "Kinh Vô Lượng Thọ" thì A Di Đà Phật xuất 

hiện, cho nên phía sau màn bạc dùng ảnh rèm. Tương lai các tôn giáo khác đến chỗ 

chúng  ta giảng  Kinh,  Ki-Tô  giáo giảng  Kinh thì  Giê-Su  xuất  hiện, Thiên  Chúa Giáo 

giảng Kinh thì Maria xuất hiện. Cái này tốt. Cho nên khi không giảng Kinh thì không 

có  thứ  gì,  trong  sạch  thanh  tịnh  không  nhiễm  một  trần.  Khi  vừa  giảng  Kinh  thì  chư 

Phật đều hiện toàn thân, chư thần cũng hiện toàn thân. Vậy thì tốt, không cần phải tốn 

tiền gì cả, tất cả thảy đều đến. Cho nên, đạo tràng này hoàn toàn là một cấu tưởng rất 

mới. 

Hiện tại Úc châu có rất nhiều nhân dân đều hoan hỷ đến học Phật. Đây là hiện tượng 

tốt. Tôi ở bên đó ngôn ngữ không thông. Không thông có chỗ tốt của không thông, ít 

việc.  Nếu  thông  thì  tôi  sẽ  mệt  chết.  Cho  nên  bạn  phải  nên  biết,  việc  này  có  chỗ  tốt, 

- 26 - 

không  phải  không  tốt.  Tôi  nghĩ  rồi,  tương  lai  lớp  bồi  dưỡng  của  chúng  ta,  lớp  bồi 

dưỡng có lớp Anh văn, lớp Anh văn dọn đi qua bên đó, thành lập ở Úc châu, tiếp dẫn 

các  đồng  tu  ngay  địa  phương  Úc  châu.  Lớp  Hoa  ngữ  chúng  ta  tiếp  tục  ở  Singapore. 

Lớp Anh ngữ hiện tại đại khái có mười người, tương lai họ đi đến Úc châu. Thiết bị 

nơi đó hoàn toàn là mới, hoàn toàn là khái niệm mới, tương lai các vị đồng tu có cơ 

hội đi đến Úc châu có thể đến chỗ chúng tôi tham học, đến bên đó xem qua. Tương lai, 

Trung tâm Giáo xã Đa nguyên Văn hóa này bầu một vị chủ nhiệm. Tôi nghĩ, mời Pháp 

sư Ngộ Lâm làm chủ nhiệm. Lớp Anh văn các vị đều dời qua bên đó. 

Đây là nói đến "nhiếp thiện pháp giới", đó chính là thiện pháp, cho nên nói thiện là lợi 

ích chúng sanh, đặc biệt là đối với xã hội hiện tiền, thời đại của thế kỷ 21, chúng ta 

phải nên có cách làm như vậy. Cho nên Phật pháp trọng thực chất, không trọng hình 

thức. Năm trước, Tổng thống Nadan đã nói qua. Lần đầu tôi gặp mặt ông, ông rất hoan 

hỉ, kéo tôi nói:  "Phật giáo trọng thật chất, không trọng hình thức" . Tôi vừa nghe thì 

liền biết ông là trong nghề, không phải người ngoài. Cho nên hình thức của chúng ta là 

mới mẻ. Hình thức cổ xưa, chúng ta nhất định phải có thay đổi để thích hợp với thời 

đại triều lưu mới. 

Hiện tại chúng ta phải đặc biệt xem trọng truyền hình, nhất là truyền hình vệ tinh. Vì 

sao  vậy?  Tương  lai  cần  phải  đi  đến  con  đường  này.  Hiện  tại  tôi  quyết  không  chủ 

trương xây dựng chùa lớn. Xây chùa lớn thì số tiền đó bị chôn xuống đất, rất đáng tiếc, 

không khởi được tác dụng. Hiện tại nhất định phải làm đài vệ tinh phát sóng. Chúng ta 

hy vọng tương lai có thể có một kênh truyền hình, chúng ta chính mình có đài phát, 

đem tín hiệu đưa đến vệ tinh 24 giờ đồng hồ. Người của toàn thế giới đều có thể thu 

nghe, đều có thể xem thấy. Đó là đạo tràng chân thật. Cái lý tưởng này rất có thể thực 

hiện ở Úc châu. 

Trên đây là nói đến "nhiếp thiện pháp giới". 

Loại  thứ  ba  gọi  là   "nhiếp  chúng  sanh  giới" .  Nhiếp  chúng  sanh  giới  cũng  gọi  là 

 "nhiêu ích hữu tình giới" , chính là có lợi ích, có chỗ tốt đối với tất cả chúng sanh hữu 

tình,  chúng  ta  nhất  định  phải  làm.  Cho  nên  "nhiếp  thiện  pháp"  cùng  "nhiêu  ích  hữu 

tình". 

Chúng ta ở vào một thế kỷ sau, năm 2001 chân thật mới là giao tiếp của đại thế kỷ, 

chân thật là năm thiên hỷ. Hy vọng ngay trong năm thiên hỷ sau, Phật giáo phải hướng 

đến hoằng pháp bằng khoa học kỹ thuật cao. Hiện tại tôi nghe nói, tôi cũng nghĩ đến, 

máy truyền hình đã làm ra mô hình nhỏ nằm ở trong lòng bàn tay, đại khái sau ba năm 

thì sẽ rất phổ biến. Máy truyền hình để vào túi áo, để vào trong lòng bàn tay, cho nên 

truyền hình vệ tinh là vô cùng quan trọng. Truyền qua internet cùng truyền qua vệ tinh 

vô cùng quan trọng. Nhất định phải đem giảng Kinh nói pháp, đem giáo học của Phật 

pháp đưa đến trong lòng bàn tay của mỗi người. Không cần phải tụ tập vào trong một 

giảng đường. Trong giảng đường giảng Kinh thời đại dần dần sẽ bị đào thải, sẽ không 

còn, khoa học kỹ thuật cao thay vào. 

Ngày  nay  giảng  đường  giảng  Kinh  vẫn  còn  nhiều  người  như  vậy  đến  nghe  chỉ  có 

Singapore, số người nghe Kinh ở Hong Kong đại khái chỉ bằng phân nửa chúng ta ở 

đây. Đến Hoa Kỳ, có thể có 30 người đến nghe Kinh thì pháp duyên thù thắng rồi. Cho 

- 27 - 

nên  Pháp  sư  Diễn  Bồi  đến  New  York  giảng  Kinh  một  tuần  lễ  thì  không  đi  nữa.  Do 

nguyên nhân gì? Ông giảng Kinh ở Singapore có mấy trăm người nghe, đến nơi đó ba 

bốn chục người nghe, mọi người đều tán thán đối với ông:  “Pháp sư à! Pháp duyên 

 của Ngài thù thắng, hôm nay có nhiều người đến nghe như vậy” . Ông vừa nghe qua, 

ông nói toàn thân toát ra mồ hôi lạnh, nơi đây không thể ở rồi, cho nên phải mau quay 

về. Tình hình ở nước ngoài là như vậy, tương đối không dễ dàng. 

Cho nên, nhất định phải hướng đến đoán đầu của thời đại. Chúng ta phải tận tâm lực vì 

đại chúng truyền bá giáo học tốt đẹp của Phật Đà . Đây là tinh thần trong "tam tụ tịnh 

giới", chúng ta phải hiểu được. Chúng ta làm như vậy là trì giới. 

 "Khéo giữ ý nghiệp, thanh tịnh vô nhiễm".  

Điều sau cùng cũng là điều rất trọng yếu, chính là  "khéo giữ ý nghiệp, thanh tịnh vô 

 nhiễm" .  "Ý"  là  căn  bản,  dùng  lời  hiện  đại  của  chúng  ta  mà  nói  là  "khởi  tâm  động 

niệm".  Phàm  phu  khởi  tâm  động  niệm  luôn  không  rời  khỏi  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước. Ba loại này đều là ô nhiễm và là ô nhiễm nghiêm trọng. Thô tướng của nó 

chính là tự tư tự lợi, tham thố hưởng thụ danh vọng lợi dưỡng năm dục sáu trần, đều là 

ở chỗ khởi tâm động niệm. Phật nói với chúng ta, cách làm cách nghĩ này chân thật sai 

lầm.  Sai  ở  chỗ nào vậy?  Tạo  thành  tổn  hại  nghiêm  trọng  đối với  thân  tâm  chúng  ta. 

Chúng ta cần phải rất bình lặng mà quán sát thì mới chân thật thể hội được giáo huấn 

của  Phật  là  chân  thật.  Chư  Phật  Bồ  Tát  là  chân  thật  yêu  thương  chúng  ta.  Sự  yêu 

thương này vượt qua cha mẹ, vượt qua sư trưởng, không có người nào có thể so sánh. 

Chúng ta mỗi một người đều hy vọng khỏe mạnh sống lâu, tự tại an vui. Đây là tất cả 

chúng sanh không có người nào không mong cầu, đều hy vọng đạt được. Vì sao không 

đạt được? Nếu dùng lời hiện tại mà nói, họ không hiểu được đạo dưỡng sinh. Phật nói 

với chúng ta, người là chúng sanh hữu tình, chúng sanh hữu tình là tinh thần cùng vật 

chất tập hợp mà thành ra một hiện tượng, nhà Phật gọi là có sắc pháp, có tâm pháp, sắc 

tâm  hai  pháp.  "Sắc"  là  vật  chất.  Thân  thể  chúng  ta  là  vật  chất,  nhục  thân.  Ngoài  cái 

nhục thân này ra, còn có một linh tánh. Cái linh tánh này là tâm pháp, không phải vật 

chất. Nếu như bạn chân thật hiểu được, thân thể của vật chất có sanh-lão-bệnh-tử, linh 

tánh không có sanh-lão-bệnh-tử, linh tánh là chính mình chân thật, vật chất không phải 

chính mình chân thật. Bạn quả nhiên hiểu rõ rồi, nhà Phật nói người không chết là nói 

linh tánh không chết, cho nên họ mới có thể đi đầu thai, họ mới có thể đi đến Thế giới 

Cực Lạc, họ mới có thể sanh thiên. Đây là thường nói. 

Nếu như nói lời chân thật với bạn, linh tánh cũng không phải là chân thường, rốt cuộc 

cái gì là chủ tể chân thật? Chủ tể chân thật nhà Phật gọi là "pháp tánh". Cái linh tánh 

đó  người  thông  thường  gọi  là  "linh  hồn",  học  thuật  hiện  tại  gọi  là  "linh  tánh",  trong 

Kinh Phật gọi là "thần thức", trong Ấn Độ giáo gọi là "thần ngã", đó là thật, nó chắc 

chắn không sanh diệt cùng cái thân thể này. Nói cái này mọi người dễ dàng hiểu, dễ 

dàng thể hội. Nếu như nói đến "pháp tánh" thì khó hiểu rồi, đó là cao hơn một tầng. 

Đây là các tôn giáo khác không có nói đến, Phật pháp Đại Thừa nói đến.  "Không sanh 

 không diệt, không đến không đi" . Cái "linh tánh" đó vẫn là có đến đi, nó không có sanh 

diệt, nhưng nó có đến đi. "Pháp tánh" không có đến đi, không có sanh diệt, cho nên 

cao  hơn. Đây  là  hai bộ phận, không  phải  một  bộ  phận. Hai  bộ  phận này  có  quan hệ 

mật thiết. Đây là Phật pháp nói đến, đều là từ trong pháp tánh biến hiện ra. Pháp tánh 

- 28 - 

là cội nguồn, Phật pháp Đại Thừa pháp tướng duy thức đối với hiện tượng này đã nói 

được rất rõ ràng, nói được rất tường tận. 

Cho nên khởi nguồn của sinh mạng, khởi nguồn của vũ trụ là  "một niệm bất giác mà 

 có vô minh, vô minh bất giác sanh tam tế” . Cảnh giới do duyên mà sanh lục thô. Đây 

là  trong  Phật  pháp  Đại  Thừa  nói  rõ  cho  chúng  ta  nghe  khởi  nguồn  của  vũ  trụ  nhân 

sanh,  nói  rất  hay,  nói  được  thấu  triệt.  Rất  đáng  tiếc,  những  nhà  khoa  học  gia  tây 

dương, nhà tôn giáo chưa tiếp xúc được Phật pháp Đại Thừa. Thể hội được cái tầng 

này thì mới chân thật đem năm dục sáu trần, danh vọng lợi dưỡng buông xả. Biết được 

cái gì? Giả thôi, không phải là thật. Chúng ta truy cầu cái thật. Vĩnh hằng bất biến là 

thật. Phàm hễ có sanh diệt, phàm hễ có thay đổi thì là giả. Giả thì phải nên buông xả. 

Bạn có thể buông xả, phiền não của bạn liền không còn, ưu lo liền không còn, vướng 

bận liền không còn, bạn liền được đại tự tại. Được đại tự tại, đối với sắc thân này tu 

dưỡng của thân thể thì như pháp, cái thân thể của bạn tự nhiên liền sẽ khỏe mạnh sống 

lâu, bạn sẽ không bị bệnh. Cho nên nói về đạo dưỡng sinh, Phật pháp cũng là đệ nhất 

thế giới. Họ hiểu được chân tướng sự thật, họ hiểu được những đạo lý này, dưỡng tâm 

phải thanh tịnh. 

 "Khéo giữ ý nghiệp, thanh tịnh vô nhiễm" . Tâm là thanh tịnh, nó vốn dĩ là thanh tịnh. 

Nếu bạn nói tâm không thanh tịnh thì sai rồi, bạn không hiểu được dưỡng tâm. Hiện 

tại có một số người, trong tâm từ sớm đến tối có rất nhiều sự việc vướng bận, bạn nói 

xem, có đáng lo hay không? Tâm là "không", vẫn cứ có một đống tạp vật ở trong đó, 

biến thành "có" rồi. Cho nên nhà Phật dùng "viên" để biểu pháp, việc này rất có đạo 

lý. 

Viên liền có thể hiển rõ ra hai ý nghĩa, viên nhất định có tâm, có tâm viên. Tâm viên ở 

chỗ nào? Tìm không ra. Người hiện đại đều đi học, khái niệm thô thiển chí ít cũng đều 

hiểu được, đều biết được định nghĩa của vòng tròn. Tâm viên là khái niệm trừu tượng, 

nó  chắc  chắn  có,  thế  nhưng  bạn  chắc  chắn  không  tìm  được,  cho  nên  nó  là  không. 

Không không phải là "không", mà không là "có", bởi vì viên là y tâm viên mà thành. 

Viên là đại biểu "tâm pháp", tâm phải thanh tịnh, tâm phải không hư, trong tâm không 

thể có thứ gì. Không thể có, chúng ta cứ gọi nó có, đây chính là chúng ta hiện tại đã 

nói tinh thần ô nhiễm, tư tưởng ô nhiễm, kiến giải ô nhiễm, phiền não lớn rồi, tâm của 

bạn hỏng rồi. Tâm hỏng thì thân liền bị liên lụy. Vì sao vậy? Tâm là chủ tể cái thân 

này. Người hiện tại gọi là "tâm lý khỏe mạnh". Tâm lý nếu như không khỏe mạnh, cái 

thân  thể  này  nhiều  bệnh.  Tâm  lý  phải  là  khỏe  mạnh  thì  cái  thân  này  chắc  chắn  sẽ 

không sanh bệnh. 

Trên Kinh Phật thường nói:  "Y báo tùy theo chánh báo chuyển" ,  "tất cả pháp từ tâm 

 tưởng sanh" . Hai câu này luôn phải ghi nhớ. Cái sắc thân này của chúng ta là trong y 

báo  rất  tiếp  hợp  với  chánh  báo,  một  bộ  phận  rất  thân  thiết,  nó  là  tùy  theo  tâm  xoay 

chuyển, cho nên tâm không thể không thanh tịnh. Nếu muốn tâm thanh tịnh thì nhất 

định  phải  rõ  lý,  việc  đầu  tiên  không  thể  có  tự  tư  tự  lợi,  trên  "Kinh  Kim  Cang"  nói 

 "không ngã tướng, không nhân tướng, không chúng sanh tướng, không thọ giả tướng" , 

bạn mới không ô nhiễm. Muốn đạt đến thanh tịnh chân thật thì phải vô ngã kiến, vô 

nhân kiến, vô chúng sanh kiến, vô thọ giả kiến, tâm địa của bạn thanh tịnh rồi. Chúng 

ta thường nói "vạn duyên buông xả". Vạn duyên buông xả là nói trong tâm buông xả. 

- 29 - 

Thân chính là vật chất, thân phải động, viên công dụng lớn nhất chính là xoay chuyển, 

nó động. Nếu nó không động thì nó không khởi tác dụng. 

Ngày nay chúng ta gọi là xã hội tiến bộ, xã hội là lấy cái gì để thúc đẩy nó tiến bộ? 

Vòng tròn thúc đẩy. Các vị xem thấy, bao gồm tất cả cơ cấu chẳng phải đều đang ở đó 

ngày ngày chuyển động hay sao? Bánh xe chuyển động tiến bộ văn minh vật chất. Nếu 

như bánh xe không động, xe cũng không động, thì bạn cũng không cách gì đến được 

nơi này, cho nên nó nhất định phải động. Chúng ta biết được thân là viên, vòng tròn, 

thân phải hoạt động. Nếu thân không động thì thân liền bị hỏng, thân thể liền có phiền 

não. Cho nên bạn xem thấy trong cái danh từ "hoạt động", hoạt thì phải động, không 

động thì không hoạt, không động thì chết rồi, cho nên hoạt nhất định phải động. Thân 

phải động, tâm không thể động, tâm phải thanh tịnh. Tuy thân này của bạn hoạt động 

nhưng cũng thanh tịnh, nó cũng không ô nhiễm. Cho nên, dưỡng tâm phải định, dưỡng 

tâm phải tịnh, dưỡng thân phải động. 

Trong "động" rất thù thắng, rất có ý nghĩa, vì chúng sanh phục vụ, tất cả sự việc lợi ích 

chúng  sanh,  chúng  ta  phải  làm.  Có  đồng  tu  hỏi  tôi:   “Pháp  sư!  Ngài  thường  hay  đi 

 khắp nơi, ngồi phi cơ bay tới bay lui có mệt không?” . Tôi nói với họ là không mệt. Tôi 

nói, tôi cũng có thể dạy cho anh một phương pháp không mệt, nếu anh học được rồi, 

một ngày từ sớm đến tối không mệt. Phương pháp gì vậy? Đem thân tâm buông lỏng 

thì  bạn  sẽ  không  mệt,  cả  thảy  buông  lỏng  thì  sẽ  không  mệt,  khẩn  trương  thì  mệt. 

Người không nên khẩn trương. Khi khẩn trương thì cả thân đều không tự tại, thân tâm 

gánh vác rất nặng. Trong tâm trống không, không có bất cứ thứ gì, thân thể thả lỏng 

thì làm sao mệt được? Không thể nào mệt, bạn liền sẽ rất tự tại. Người thông thường 

tại vì sao họ bị mệt? Sợ được sợ mất, tâm được mất xem thấy rất nặng, vậy thì rất mệt, 

đời sống này rất khổ. Cho nên, thân tâm đều phải buông lỏng. 

Đời sống càng đơn giản càng tốt. Ăn uống không nên nhiều, tốt nhất có thể nuôi thành 

một thói quen tốt, ngoài ba bữa cơm ra không ăn đồ lạnh, mà lượng của ba bữa cũng 

không  thể  quá  nhiều,  thông  thường  chúng  ta  nói  ăn  cơm  bảy  tám  phần  no  là  đủ  rồi, 

không thể nào ăn quá no. Ăn quá no thì dễ dàng sanh bệnh, đó không phải là vệ sinh. 

Ăn uống càng đơn giản càng tốt, lượng hoạt động càng nhiều càng tốt. Các vị phải nên 

biết, hoạt động tiêu hao năng lượng không nhiều, năng lượng tiêu hao nhiều nhất là ở 

vọng tưởng tạp niệm. Cái thứ này tiêu hao năng lượng, ở trên tỉ lệ mà nói, đại khái là 

95% tiêu hao ở trên vọng tưởng. Một người nếu như không có vọng niệm, tâm địa rất 

thanh  tịnh,  không  có  tự  tư,  mỗi  niệm  đều  vì  chúng  sanh  phục  vụ,  thì  tiêu  hao  năng 

lượng không nhiều, cho nên một ngày có người ăn một bữa thì đủ, ăn hai bữa cũng đủ, 

ăn ba bữa thì phân lượng rất ít. Quyết định không nên ăn quá nhiều. Đây là đạo dưỡng 

sinh. 

Quyết  định  không  tạo  ác  nghiệp.  Ác  nghiệp  mang  đến  phiền  não,  mang  đến  ưu  lo, 

mang đến bất an. Tại sao bất an? Người không ưa thích bạn, kết oán thù với bạn, quỷ 

cũng không ưa thích bạn, Phật Bồ Tát cũng cách xa bạn, thân tâm bạn đều không được 

an ổn. Người nhất định phải biết đoạn ác tu thiện. Bạn có thể đoạn ác, những oan gia 

ma  vương  ngoại  đạo  này  liền  dần  dần  cách  ly  xa  dần  với  bạn.  Bạn  hành  thiện,  chư 

Phật hộ niệm, thiện thần người thiện ngày ngày tiếp cận với bạn. Vậy thì tốt. 

- 30 - 

Đoạn ác tu thiện phải từ chỗ khởi tâm động niệm mà làm, không chỉ ác ngôn ác ngữ 

không có, hành vi ác không có, mà ác niệm cũng không thể sanh. Điều này quan trọng 

hơn bất cứ thứ gì. Không luận tu học pháp môn nào, bạn phải hiểu được đạo lý này. 

Có thể làm đến trình độ này, niệm Phật khẳng định vãng sanh. Nếu như vẫn là tạo tác 

ác nghiệp, tâm địa vẫn là bất thiện, cho dù ngày ngày niệm Phật, Đại đức xưa nói rất 

hay:  "Miệng niệm Di Đà tâm tán loạn, đau mồm rát họng cũng chỉ uổng công" , không 

thể vãng sanh. Đạo  lý  gì  vậy?  Trên  Kinh  Phật nói  rất nhiều, thế  giới  đó  là  "các  bậc 

 thượng thiện về ở một nơi" . Chúng ta là người bất thiện, đi đến nơi đó cũng sẽ đối lập 

với mọi người. Cho nên các vị nhất định phải biết, niệm Phật điều kiện cơ bản là tu 

thiện. 

“Thập Thiện Nghiệp Đạo" là nền tảng chung của vô lượng pháp môn. Việc này trong 

"Tịnh Nghiệp Tam Phước" chẳng phải nói được rõ ràng rồi sao? Điều đầu tiên là "  hiếu 

 dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp" . Không luận 

là  Đại thừa Tiểu thừa,  Tông  môn  Giáo hạ,  Hiển giáo, Mật giáo, đây  đều  là  căn bản, 

đều là một nền tảng. Nền tảng căn bản không tu, hoặc là tu không tốt, nếu bạn muốn 

đem pháp môn này tu thành tựu, không có đạo lý này. 

Cho nên, ngày nay có rất nhiều đồng tu tu học, không luận tại gia hay xuất gia, mấy 

mươi  năm  gần  đây,  công  phu  không  có  lực.  Do  nguyên  nhân  gì?  Xem  thường  nền 

tảng. Nếu chúng ta chân thật muốn thành tựu, thành tựu trí tuệ của chính mình, thành 

tựu đức năng của chính mình, không thể không ở trên nền tảng này mà hạ công phu. 

Ngày trước xem thường rồi, đó là vô tri. Ngày nay nghe rõ ràng, nghe tường tận rồi, 

luôn phải ở chỗ này mà hạ công phu. Bắt đầu từ ngày nay, làm lại từ đầu. Ngày hôm 

qua không  tính. Bắt đầu  từ  ngày  hôm  nay  làm  lại  từ  đầu, quyết  định được  cứu. Nếu 

như tiếp tục xem thường, vậy thì không còn cách nào. 

Chúng ta đối người, đối vật, đối sự phải sửa đổi quan niệm sai lầm của chúng ta. Sai ở 

chỗ nào vậy? Quá khứ sai ở không bình đẳng. Tôi đến Trung Quốc, có một số bạn bè 

nói với tôi, đến chỗ này gặp mặt pháp sư phải có thân phận đối đẳng. Tôi nghe rồi lắc 

đầu. Tôi nói, tôi trên qua lại với thiên thần, dưới cùng với địa ngục ngạ quỷ súc sanh 

cũng  qua  lại  như nhau,  một  mực  bình  đẳng.  Tôi  nói,  tôi  không  phải  đối  đẳng,  tôi  là 

bình đẳng, bình đẳng đối với tất cả mọi người. Đối đẳng thì không phải bình đẳng rồi. 

Đây  là  học  Phật,  xem  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  Thế  Tôn  Ngài  năm  xưa  ở  đời,  ở  trên 

Kinh chúng ta thường hay xem thấy, Ấn Độ năm xưa, mười sáu vị quốc vương thường 

hay qua lại với Phật, trên bình đẳng với quốc vương, bên dưới Thích Ca Mâu Ni Phật 

thường  hay  qua  lại  với  người  ăn  xin.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  là  bình  đẳng  đối  đãi, 

không phải đối đãi với đối đẳng, mà bình đẳng đối đãi. Không chỉ bình đẳng đối đãi 

đối  với  nhân  loại, ngay  đến  súc  sanh  cũng  bình  đẳng  đối  đãi. Đây  là  Phật.  Tâm  của 

Phật là tâm bình đẳng. Tâm bình đẳng là thanh tịnh, tâm đối đẳng thì chắc chắn không 

thanh tịnh. Vì sao vậy? Họ có cao thấp. Cho nên, tất cả phải bình đẳng. Đối với tất cả 

pháp phải học Phật không thủ không xả, đây mới gọi là tùy duyên, vĩnh viễn gìn giữ 

không thủ không xả. "Không thủ" là quyết định không chấp trước,  mới chân thật lìa 

khỏi  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Duyên  đến  thì  không  cự  tuyệt,  duyên  chưa 

chín muồi thì quyết không khẩn trương. 

- 31 - 

Cổ Thánh tiên Hiền nói rất hay, có câu là  "tiến tắc kiêm thiên hạ, thoái tắc độc thiện 

 kỳ thân" . Câu nói này rất hay, đây gọi là tùy duyên. "Tiến" là gì vậy? Có cơ hội. Có cơ 

hội bạn nhất định phải giúp đỡ tất cả chúng sanh, không có cơ hội thì cố gắng tu chính 

mình.  Cả  đời  chúng  ta  giữ  lấy  nguyên  tắc  này.  Tôi  thường  hay  dạy  người,  chúng  ta 

ngay trong một đời này không phan duyên, ngay trong một đời không hóa duyên, tuyệt 

đối không hỏi người một  xu tiền. Tiền từ đâu  mà  ra?  Họ tự  mình đưa đến. Đưa  đến 

nhiều thì làm nhiều, đưa đến ít thì làm ít, không đưa đến thì “A Di Đà Phật”, vậy là tốt 

nhất  rồi.  Vì  sao  vậy?  Không  việc  gì,  có  thể  không  cần  phải  làm.  Độc  thiện  kỳ  thân. 

Cho  nên, có  duyên  thì  chúng ta  toàn  tâm  toàn lực vì  mọi  người  phục vụ, không nên 

tham thố hưởng thụ cá nhân; không có duyên phận thì an an ổn ổn chính mình tu hành, 

chính mình chân thật hưởng thụ. Chúng ta phải hiểu được nguyên tắc này, phải thực 

tiễn nguyên tắc này. Không luận ở cá nhân làm việc sinh hoạt đối nhân xử thế tiếp vật, 

bạn  giữ  lấy  những  nguyên  tắc này  mới  chân  thật  có thể đạt đến   "khéo  giữ  ý  nghiệp, 

 thanh  tịnh  vô  nhiễm" .  Sự  việc  làm  thành  công  rồi,  không  tính  công,  chúng  sanh  có 

phước  thì  họ  hưởng  phước.  Nếu  làm  không  thành  công,  ta  cũng  không  có  lỗi  lầm, 

chúng sanh không có phước. Chúng ta chính mình nhất định phải tận tâm tận lực mà 

làm,  chính  là  trên  Kinh  Phật  nói  "viên  mãn".  Không  chỉ  tất  cả  việc  bạn  làm  là  viên 

mãn, mà "hạnh hạnh viên mãn". Trên hội Lăng Nghiêm Phật nói được hay hơn, đó là 

"niệm niệm viên mãn". Đây là thành tựu công đức. Công đức này chính là định huệ. 

Định huệ ngày ngày thêm lớn, phiền não, tập khí ngày ngày giảm nhẹ, đây là việc tốt, 

đây mới là tu học công đức chân thật. Nhất định phải hiểu được "ở tất cả pháp không 

thủ không xả", bạn mới chân thật giữ được bình lặng. Ở ngay trong tất cả pháp quyết 

định không có ưa ghét, không có nói "cái này ưa thích, cái kia ghét bỏ". Bạn có ý niệm 

ưa  ghét,  tâm  của  bạn  liền  không  thanh  tịnh.  Cho  nên  nói  đến  "tu  hành",  tu  hành  tu 

bằng cách nào? Tu chính ngay chỗ này. Đối người đối việc đối vật, người này tôi thấy 

họ ưa thích, xem thấy người kia chán ghét, vậy thì bị hỏng rồi. Người này có cần gặp 

mặt  hay  không?  Phải  gặp,  ngày  ngày  phải  gặp,  ưa  thích  người  đó,  tâm  địa  rất  bình 

lặng; chán ghét người kia, tâm địa cũng rất bình. Người chán ghét thì không chán ghét, 

người ưa thích thì không thể nói không ưa thích, không ưa thích thì không thể, có phải 

vậy không? Người chán ghét cũng dần dần ưa thích, như vậy thì tốt, tâm từ bi của bạn 

liền hiện tiền (từ bi là tánh đức), đại từ đại bi trong tự tánh liền lưu lộ ra. 

Chúng ta chính mình phải thường thường phản tỉnh, cái “phản tỉnh" này chính là nhà 

Phật gọi là "sám hối". Sám hối không phải ở trước mặt Phật Bồ Tát cầu nguyện, dập 

đầu, mà là ở ngay trong tất cả người sự vật, cái ưa thích phải có trí tuệ, không thể cảm 

tình làm việc, chán ghét cũng phải dùng trí tuệ, đều phải xem tất cả người sự vật bình 

đẳng, từ bi như nhau, bình đẳng đối đãi, chúng ta liền vào cảnh giới Phật. Trong mười 

pháp giới nói nhân hạnh, pháp giới Phật là tâm bình đẳng.  "Tâm bình đẳng là Phật" . 

Câu nói này chúng ta luôn phải ghi nhớ.  "Tâm lục độ là Bồ Tát" . Dùng tâm bình đẳng 

thực tiễn vào ngay trong lục độ, đó chính là Như Lai thị hiện thân Bồ Tát. Đáng dùng 

thân Bồ Tát để độ thì liền hiện thân Bồ Tát mà vì đó nói pháp, quyết định là bình đẳng. 

Phật Bồ Tát ứng hóa ngay trong chín pháp giới. Nền tảng của các Ngài chính là tâm 

bình đẳng vĩnh hằng bất biến. Tâm bình đẳng thực tiễn vào trong Tứ Đế, đó chính là 

thị hiện thân Thanh Văn. Tâm bình đẳng thực tiễn vào Tứ Vô Lượng tâm, trong “Thập 

Thiện Nghiệp Đạo", đây là thân thiên nhân. Tóm lại mà nói, không lìa bình đẳng, đây 

là thị hiện của Phật Bồ Tát, lìa khỏi bình đẳng thì không phải Phật Bồ Tát. Cũng đồng 

đạo lý này, dùng tâm bình đẳng thực tiễn vào địa ngục ngạ quỷ súc sanh, phải nhớ lấy 

- 32 - 

"tâm  bình  đẳng",  cảnh  giới  này  không  dễ  gì  thể  hội.  Bạn  từ  từ  mà  nghĩ.  Nếu  nghĩ 

không thông, đọc Kinh Đại Thừa nhiều rồi, thì bạn dần dần liền sẽ thể hội được. Độ 

chúng sanh ác đạo, ở cõi nào đó thì có phương pháp ở cõi đó, có hình thức ở cõi đó, 

vậy thì khác nhau. Tâm bình đẳng chắc chắn là tương đồng, cái "tâm bình đẳng" này 

chính  là  chỗ này  đã nói  "thanh tịnh  vô nhiễm".  Cho nên thanh  tịnh vô nhiễm  là  tâm 

Phật. Có câu này, bạn xem lại phía trước, khéo giữ khẩu nghiệp, khéo giữ thân nghiệp, 

khéo giữ ý nghiệp, hành vi của Phật, cho nên đây là đạt đến cảnh giới rất cao, rất viên 

mãn. 

Ba  đoạn  này  đều  là  nói  đức  hạnh  tự  tâm  thanh  tịnh  trang  nghiêm  của  Bồ  Tát  Pháp 

Tạng. Chính mình thành tựu, sau đó mới có thể giúp người khác, mới có thể thành tựu 

chúng sanh. Đoạn Kinh văn phía sau chính là "thành tựu chúng sanh", "ngay đời thành 

tựu". 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. 

A Di Đà Phật… 



Tập 215 

Các vị pháp sư, các vị đồng tu! Hai tuần lễ này do vì Úc châu có một số việc, cho nên 

tôi rời khỏi đạo tràng đến bên đó làm một số sự việc, đương nhiên cũng là có quan hệ 

mật thiết với hoằng pháp lợi sanh. Ngày mai tôi còn phải đến Cổ Tấn tham gia Phật 

thất. Phật thất này là cư sĩ Lý Kim Hữu phát khởi. Nghe nói Đài Loan có một đoàn, 

đại khái có sáu bảy mươi người tiếp nhận sự tiếp đãi của cư sĩ Lý, ở bên đó kiết thất 

niệm Phật, cho nên tôi cũng phải đi xem qua. Tuần sau tôi nhất định quay về, tôi trở 

lại tham gia giảng Kinh. Thuận tiện ở chỗ này, đem tình hình của Úc châu giới thiệu 

sơ lược qua với các vị. 

Người  địa  phương  Úc  châu  có  hứng  thú  rất  nồng  hậu  đối  với  Phật  pháp.  Lần  này 

chúng ta gặp được một số người già, đại khái đều là bảy tám mươi tuổi, trong số đó có 

người hơn chín mươi tuổi, thân thể rất khỏe mạnh, mà còn đều là tín đồ Ki-Tô rất kiền 

thành. Tôi đến bên đó diễn giảng, họ đều rất hoan hỉ đến nghe. Sau khi nghe rồi họ còn 

muốn  hỏi  tôi,  họ  rất  muốn  học  tập.  Đây  là  việc  tốt,  đây  là  nói  rõ  tư  tưởng  của  Phật 

pháp  Đại  thừa  được  mọi  người  khẳng  định,  được  đại  chúng  hoan  nghênh.  Chúng  ta 

dùng Đại thừa, đặc biệt là dùng "Kinh Vô Lượng Thọ" cùng "Đại Phương Quảng Phật 

Hoa Nghiêm Kinh" để dung hợp các tôn giáo khác nhau. Hy vọng chúng ta đều có thể 

đem tâm lượng mở rộng, có thể bao dung tất cả. 

Năm nay năm thiên hỉ sắp đến. Hiện tại chúng ta đều đang tích cực trù bị ngay trong 

năm thiên hỉ. Tôi liền nghĩ đến, chúng ta tặng lễ vật gì cho đại chúng, cho nên tôi mời 

cư sĩ Dương viết một chữ  "ái",  phối lên mấy cái ấn chương, khắc ra một cái  "Thần ái 

 thế  nhân",   lại  khắc  một  cái   "chúng  thần  hoan  hỉ".  Mỗi  mỗi  tôn  giáo  đều  có  thần, 

chúng thần đều hoan hỉ. Ngoài ra khắc một cái lớn  "chân thành ái tâm"  hình vuông. 

Bốn chữ này tổng cộng có hai mươi bốn cách đọc, vô cùng thú vị, đây là nghệ thuật 

văn  tự của chúng ta.  Chúng ta đều  đem  nó  xếp ra, hiện tại in ra, ngay  trong ngày  lễ 

- 33 - 

năm thiên hỉ tặng cho mọi người. Chúng ta in ra hai mươi ngàn tấm. Tôi nghĩ, mỗi một 

người đều có thể nhận được. 

Chúng ta bình lặng mà quán sát, xã hội tuyệt nhiên không an định, tuyệt nhiên không 

thái bình, chúng sanh mê hoặc còn tương đối nghiêm trọng, tự tư tự lợi, danh vọng lợi 

dưỡng, tham-sân-si-mạn không những không giảm ít, xem kiểu dáng này dường như 

vẫn đang thêm lớn. Đây chính là cội gốc của xã hội bất an. Nếu như cứ như thế mà 

tiếp tục phát triển thì thiên tai nhân họa là rất khó tránh khỏi. Muốn giải quyết vấn đề 

này chỉ có giáo dục. Trong bốn loại giáo dục, thực tế mà nói, hiện tại duy nhất có thể 

làm đến được chính là giáo dục tôn giáo. 

Cho nên, tôn giáo nhất định phải đoàn kết, các nhà tôn giáo, các thầy truyền giáo nhất 

định phải mở rộng tâm lượng, vô tư vô ngã, noi theo tinh thần của chúng thần yêu thế 

nhân, phải đem cái tinh thần này thực tiễn. Mục tiêu của chúng ta là hy vọng dùng một 

chữ  "ái"  này để giáo hóa chúng sanh thế gian, tiêu trừ tất cả kỳ thị, tiêu trừ tất cả hiểu 

lầm, tiêu trừ tất cả sân hận, hy vọng mọi người chân thật hiểu rõ chân tướng của vũ trụ 

nhân  sanh.  Đây  là  mỗi  một  người  trong  tôn  giáo  đều  nói  đến.  Lời  nói  không  giống 

nhau nhưng ý nghĩa hoàn toàn giống nhau. Như tôn giáo của phương Tây đều khẳng 

định Á Đương Hạ Oa là tổ tiên của nhân loại, hết thảy nhân loại toàn thế giới đều là 

hậu duệ của họ, hay nói cách khác, đã là cùng đồng một tổ tiên, đương nhiên chúng ta 

đều là anh em tỷ muội, vậy hà tất ngày ngày cãi nhau? Lại hà tất không thể vượt qua 

với ai? 

Trong truyền thuyết cổ xưa của chúng ta, Bàn Cổ khai thiên lập địa, tổ tiên của nhân 

loại  Bàn Cổ.  Chúng ta gọi là  Bàn  Cổ, người  nước ngoài  gọi  là  Á Đương  Hạ  Oa,  tôi 

nghĩ đại khái là một  người, không phải là hai người. Chúng ta phải đem chân tướng 

của vũ trụ nhân sanh làm cho rõ ràng, làm cho tường tận thì nhân sanh mới có ý nghĩa. 

Hay nói cách khác, chúng ta phải làm một người tường tận, không thể làm một người 

hồ đồ. Người tường tận gọi là Phật Bồ Tát. Người hồ đồ gọi là phàm phu. 

Nói đến giá trị của nhân sanh, giá trị chân thật chính là  "xả mình vì người",  vì tất cả 

chúng sanh phục vụ. Tiên Hiền của chúng ta nói rất hay:  "Giúp người là gốc của an 

 vui".  Đây là chân thật hiểu được giá trị của nhân sanh. Không chịu giúp người khác, 

không chịu giúp chúng sanh, con người này sống cả một đời có giá trị gì, có ý nghĩa 

gì?  Mỗi  ngày  chịu  giúp  người  khác,  tôn  trọng  người  khác,  giúp  đỡ  người  khác,  xả 

mình vì người thì con người này an vui. 

Tháng này tôi đều đang lữ hành, người thông thường đều cảm giác rất mệt. Hôm trước 

ở  Úc  châu  kiểm  tra  sức  khỏe,  chính  tôi  cũng  rất  ngạc  nhiên,  thể  trọng  của  tôi  tăng 

thêm  bốn  ký,  trước  giờ  trọng  lượng  không  nhiều  đến  như  vậy,  sáu  mươi  chín  chấm 

tám, trước giờ chưa từng có. Ngày trước tôi cân thể trọng đại khái là sáu mươi bốn, 

làm  sao  có  thể  nhiều  như vậy?  Vị  bác  sĩ  đó  là  người  Ấn  Độ. Vợ của  ông  ăn  trường 

chay. Ông cũng hiểu rất nhiều đối với Phật giáo. Chúng tôi nói chuyện cũng hơn nửa 

giờ đồng hồ. Chúng tôi nói đến vấn đề làm thế nào gìn giữ thân tâm khỏe mạnh. 



- 34 - 

Tâm địa nhất định phải thanh tịnh, nhất định phải vô tư vô ngã, thân thể phải thả lỏng, 

không nên có chút nào khẩn trương, như vậy bạn lữ hành sẽ không mệt. Có rất nhiều 

người lữ hành cảm thấy  mệt. Tại  vì  sao  ta  không  mệt?  Trong  tâm  không  việc  gì, 

thân thể rất nhẹ nhàng, không có chút khẩn trương nào. Đây là trong Phật pháp 

Đại thừa dạy cho chúng ta đạo dưỡng sinh. Tâm phải tịnh, tâm phải không, thân 

phải động. Khi động phải thoải mái thì sẽ không mệt mỏi, khi động khẩn trương 

thì  sẽ  mệt  mỏi,  mệt  nhọc. Cái  này  sau khi học  rồi,  chúng  ta  lập tức liền  có thể thọ 

dụng, liền có được chỗ tốt. 

Ăn uống phải chú ý vệ sinh, quyết định không nên quá lượng. Mỗi bữa ăn đều ăn 

được rất no, ăn được rất nhiều, chắc chắn không phải là việc tốt. Cổ Thánh tiên 

Hiền dạy bảo chúng ta, ăn cơm đến bảy phần no thì được rồi, chắc chắn có chỗ 

tốt đối với sức khỏe thân thể. 

Vừa rồi tôi ở phía dưới, thầy Hoằng nói với tôi về  "khéo giữ khẩu nghiệp" . Câu sau 

cùng là  "khéo giữ ý nghiệp, thanh tịnh vô nhiễm” , thầy muốn tôi giảng nhiều một chút. 

Vốn dĩ tôi nghĩ đoạn này có thể giảng viên mãn rồi, có thể giảng tiếp đoạn sau. Các vị 

mọi người đã có ý muốn nghe nhiều một chút, thì đề mục này chúng ta nói nhiều một 

chút cũng tốt, bởi vì đây là nền tảng của tu hành. Không luận là Tông môn, Giáo hạ, 

Hiển  giáo,  Mật  giáo,  thậm  chí  đến  Tiểu  thừa,  người  xưa  đều  dạy  người   "tu  từ  căn 

 bản" . Căn bản chính là cái  "tâm".  Tâm quyết định phải chân thành. 

 "Chân  thành"  là  gì? Cuối triều nhà  Thanh, tiên sinh  Tăng  Quốc  Phiên  ở trong  “Đọc 

Thư Bút Ký”, đem chữ  "thành"  này làm một chú giải nhỏ. Ông chú được rất hay:  "Một 

 niệm  không  sanh  gọi  là  thành" .  Ý  này  cùng  trong  Phật  pháp  đã  nói  là  giống  nhau, 

không có một tạp niệm nào.  "Tạp niệm"  là gì? Ý niệm không tương ưng với tâm tánh 

chính là vọng niệm. Thành thì mất đi rồi. Người thế gian thông thường gọi là ý chí tập 

trung, tinh thần tập trung, đó cũng là ý nghĩa của  "thành" . Tập trung thì sẽ không tán 

loạn.  "Tán loạn"  chính là thông thường thường nói con người không có tinh thần, đây 

là  tâm  tư  tán  loạn,  tâm  tư  hôn  trầm,  người  hiện  rõ  không  có  tinh  thần.  Cho  nên,  tu 

hành phải nắm được trung tâm, tâm phải thanh tịnh, trong tâm không thể có một chút 

nào.  Lời  này  nói  ra  thì  dễ  dàng,  làm  thì  thật  không  dễ  dàng.  Mấy  người  có  thể  làm 

được? Có thể nói không có người nào có thể làm được. Nếu có thể làm được thì con 

người này là Thánh nhân, không phải phàm phu. Chúng ta phải làm sao? Phật Bồ Tát 

từ bi, Phật dạy bảo chúng ta một phương pháp, đó chính là niệm Phật. Việc này thì dễ 

làm rồi. Nếu trong tâm chúng ta không có một ý niệm nào thì không dễ dàng. Có một 

niệm,  không  nên  có  các  niệm  khác,  dùng  một  niệm  đánh  bạt  đi  tất  cả  các  tạp  niệm. 

Dùng một niệm, một niệm này chính là Phật hiệu  "A Di Đà Phật" . Một niệm này gọi 

là   "chánh  niệm" .  Trong  tâm  bạn  niệm  A  Di  Đà  Phật,  niệm  này  là  chánh  niệm.  Thế 

nhưng phải ghi nhớ, chúng ta ngày nay niệm  "A Di Đà Phật" , Phật hiệu này là chánh 

niệm tương tợ, không phải là chánh niệm chân thật. Vì sao vậy? Ngày nay chúng ta là 

có  tâm  niệm  Phật,  cho  nên  đây  là  tương  tợ,  đến  lúc  nào  niệm  đến   "niệm  mà  không 

 niệm, không niệm mà niệm" , câu Phật hiệu này là chánh niệm chân thật. Cảnh giới này 

không thể nghĩ bàn. Hai câu nói này các vị có thể nghe, không nên nghĩ. Vì sao vậy? 

Không phải cảnh giới của chúng ta, nên nghĩ không đến, vừa nghĩ thì biến thành vọng 

tưởng, chánh niệm cũng mất tiêu rồi, ngay chánh niệm tương tợ cũng không có. Cho 

- 35 - 

nên không nên nghĩ tưởng nó, chính mình ngày hôm nào vào được cảnh giới này, bỗng 

nhiên khai ngộ:  “Thì ra là như vậy!” . 

Làm thế nào để thời gian khai ngộ của chúng ta được sớm hơn? Đây là một việc tốt. 

Bao gồm tất cả chúng sanh, tương lai đều phải làm Phật. Muốn làm Phật, đương nhiên 

bạn nhất định phải khai ngộ. Bạn không khai ngộ thì bạn không vào được cảnh giới 

của  Phật.  Thế  nhưng  nếu  muốn  chân  thật  khai  ngộ,  biện  pháp  tốt  nhất  là  đem  tâm 

lượng mở rộng. Người xưa chúng ta nói được rất hay:  "Lượng lớn phước lớn" . Đó là 

chân thật, không phải giả. Người nhất định phải có độ lượng bao dung khắp hư không, 

khắp pháp giới, bạn khai ngộ thì không xa. Phàm phu thông thường ngay một người 

cũng không thể bao dung, xem thấy người này ưa thích, xem thấy người kia chán ghét, 

vậy thì không được, độ lượng này quá nhỏ. 

Lần này ở Úc châu, tôi gặp được mấy đồng tu, tôi dạy họ:  “Chúng ta ở chung với Phật 

 Bồ  Tát  rất  tốt,  chúng  ta  ở  chung  với  yêu  ma  quỷ  quái  cũng  rất  tốt,  giống  y  như  với 

 Phật Bồ Tát. Chúng ta không có cái độ lượng này thì không được” . Phật có thể bao 

dung mười pháp giới. Mười pháp giới, bên trên là chư Phật, bên dưới là ngạ quỷ, súc 

sanh, địa ngục, làm thế nào bao dung? Bình đẳng bao dung, thanh tịnh bao dung, từ bi 

bao dung, chân thành bao dung. Học Phật chính là học ở những chỗ này, chính ở ngay 

trong cuộc sống thường ngày, trong đối nhân xử thế tiếp vật mà luyện công phu. Chân 

thật đem thanh tịnh bình đẳng tâm thực tiễn, bạn mới có thể khai mở được trí tuệ. Vì 

sao vậy? Không chân thành, không thanh tịnh, không bình đẳng, không từ bi chướng 

ngại cửa ngộ của bạn. Tại vì sao bạn không khai ngộ? Chướng ngại quá nhiều rồi, cần 

phải đem chướng ngại trừ bỏ, bạn tự nhiên liền khai ngộ. 

Người biết dụng công là đối người đối việc đối vật ngay trong cuộc sống thường ngày. 

Bạn  nói:   "Tôi  không  biết  tu" .  Tôi  dạy  bạn  một  phương  pháp,  phương  pháp  này  vẫn 

không phải tôi dạy mà là chư Phật Bồ Tát dạy, tổ tổ truyền nhau, đó là cung cung kính 

kính chắp tay  "A Di Đà Phật"  đối với tất cả người, tất cả việc, tất cả vật, một câu  "A 

 Di  Đà  Phật",  bình đẳng. Trong  miệng  niệm  một  câu  "A Di  Đà  Phật" , trong  tâm  đối 

với đối tượng này, người sự vật, họ chính là A Di Đà Phật. Vậy rốt cuộc là thật hay là 

giả?  Tâm  của  bạn  thật  thì  đó  chính  là  thật,  tâm  của  bạn  vọng  thì  chính  là  hư  vọng. 

Thành  thật  mà  nói,  trên  cảnh  giới  không  có  chân  -  giả,  không  có  tà  -  chánh.  Tà  - 

chánh, chân - giả đều ở tâm của bạn. Tâm của bạn thật thì tất cả pháp đều là thật, tâm 

của bạn chánh thì tất cả pháp đều chánh, tâm của bạn tà thì tất cả pháp đều là tà, tâm 

của bạn vọng thì tất cả pháp đều là vọng. Trên Kinh Đại thừa thường hay dạy chúng 

ta:   "Cảnh  tùy  tâm  chuyển" .  Pháp  Tướng  Tông  nói  rất  hay:   "Duy  thức",   không  thừa 

nhận có cảnh giới, không thừa nhận cái cảnh giới tướng này. Vì sao vậy?  "Tướng"  là 

sở  chuyển,  là  sở  sanh;  năng  sanh  năng  biến  là   "tâm  tánh" .  Trên  Kinh  Đại  thừa  nói 

được quá nhiều. Người học bước đầu phải hy vọng vào cửa, nhất định phải biết  "một 

 môn thâm nhập" , bạn mới có thể vào cửa được. 

Tại vì sao vào cửa khó như vậy? Chúng ta xem truyền ký của Tổ sư đại đức xưa nay, 

xem "Cao Tăng Truyện", "Cư Sĩ Truyện", "Thiện Nữ Nhân Truyện" được thâu tập ở 

trong “Đại Tạng Kinh”, những người học Phật ba năm đến năm năm đều khai ngộ. Vì 

sao  chúng  ta ngày  nay làm  mấy  mươi  năm, ngay đến  bên  bờ  "ngộ"   cũng  không  đến 

được,  nguyên  nhân  ở  chỗ  nào?  Tuyệt  đối  không  phải  năng  lực  của  chúng  ta  không 

- 36 - 

bằng người xưa, cách nghĩ như vậy thì sai rồi. Thực tế mà nói, phương pháp của chúng 

ta không tốt như người xưa, phương pháp của người xưa là chính xác. Phương pháp 

này là Phật Phật truyền nhau, tổ tổ tiếp nối. Ngày nay chúng ta xem thường. Phương 

pháp này chính là  "một môn thâm nhập",  không có gì khác  "một môn" . Tâm của họ là 

định, tâm là thanh tịnh. Chúng ta ngày nay cái tâm này không thể định lại, hiếu kỳ. 

Hôm qua trở về, tôi ở trên phi cơ gặp được Pháp sư Ngộ Bình đang xem "Kinh Lăng 

Nghiêm".  "Kinh  Lăng  Nghiêm"  không  phải  không  tốt.  Tôi  hỏi  cô  ấy:   "Cô  đang  học 

 cái  gì?" .  Cô  nói:   “Con  đang  học  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ" .  Tôi  nói:  “"Kinh  Vô  Lượng 

 Thọ"  vẫn  chưa  khai  ngộ,  làm  sao  cô  có  thể  xem  "Kinh  Lăng  Nghiêm?"”.   Tôi  nói: 

 “Hiếu kỳ thì xong rồi” . Tâm hiếu kỳ thì xong rồi, vậy thì không thành thật, không thể 

một môn thâm nhập. Đến lúc nào bảo bạn xem tất cả Kinh? Khai ngộ rồi. Người xưa 

nói:  "Ngộ hậu khởi tu".  Sau khi khai ngộ, thì xem tất cả Kinh giống như Bồ Tát Long 

Thọ ngày trước vậy. Chúng ta xem thấy ở trên Kinh, thấy Long Thọ, thấy Thiên Thân, 

ba tạng mười hai bộ giáo ba tháng thì xem xong rồi, liền thông đạt rồi. Phải sau khi 

ngộ thì được. Chân thật là sau khi đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, ba tháng thì 

thông đạt tất cả Kinh mà Thích Ca Mâu Ni Phật 49 năm nói ra. Thí dụ này quá nhiều. 

Bạn chưa có khai ngộ thì bạn cả đời đều không thể thông đạt. Chúng ta nhất định phải 

biết căn tánh của chính mình, phải học thành thật. Việc này quan trọng hơn bất cứ thứ 

gì.  Chuyên  công  một  bộ  Kinh,  ưa  thích  "Lăng  Nghiêm"  thì  chuyên  công  "Lăng 

Nghiêm", vậy thì đúng. Trong tất cả Kinh luận, bạn chỉ chọn một thứ.  "Pháp môn bình 

 đẳng, không có cao thấp" . Câu nói này của Thế Tôn chúng ta phải ghi nhớ. Chọn lựa 

Kinh luận nhất định chọn lấy thích hợp với trình độ của chính  mình, thích hợp hoàn 

cảnh tu học của chính mình thì bạn học không khó. Bạn học những Kinh luận nghi quy 

này không tương ưng với hoàn cảnh sinh hoạt của chính bạn thì bạn học rất khó. Cho 

nên đại đức xưa thường nói, trong pháp môn có pháp dễ hành, trái với pháp dễ hành 

thì  chính  là  pháp  khó  hành.  Thích  hợp  căn  tánh  chính  mình,  thích  hợp  với  trình  độ 

chính mình, thích hợp hoàn cảnh sinh hoạt chính mình, đó gọi là  "đạo dễ hành".  

Cho nên, ở vào Thời kỳ Mạt Pháp này, đạo dễ hành đích thực là  "pháp môn Tịnh Độ". 

Đạo dễ hành trong pháp môn Tịnh Độ đích thực là  "trì danh niệm Phật" . Đồng tu phải 

phát tâm nghiên giáo, phải phát tâm giảng Kinh, đây là việc rất tốt. Nếu như bạn thật 

phát cái tâm này, không phải vì danh vọng lợi dưỡng của chính mình, chân thật là vì 

nối huệ mạng của Phật hoằng pháp lợi sanh, bạn lập tức liền được chư Phật hộ niệm, 

Bồ Tát thiện thần ủng hộ. Tâm bạn vừa phát thì liền có cảm ứng không thể nghĩ bàn. 

Nếu như có chút nào tâm danh lợi xen tạp trong đó, có chút nào ý niệm tự tư tự lợi xen 

tạp ở trong, vậy thì không được, thì không có cảm ứng. Người xưa thường nói:  "Trong 

 Đề Hồ không thể xen tạp chút độc dược".  Chân tâm thuần tịnh liền có cảm ứng. Bạn 

có thể một môn thâm nhập thì bạn sẽ có một ngày khai ngộ. Nếu không ngộ thì quyết 

không  đụng  đến  các  Kinh  luận  khác.  Kinh  luận  còn  không  đụng  đến,  huống  hồ  các 

pháp khác của thế gian này! 

Hiện  tại  chúng  ta  đang  ở  thời  đại  này,  vì  để  cứu  vãn  kiếp  vận,  sức  mạnh  một  mình 

chúng ta, một tôn giáo không được, không giải quyết được vấn đề, phải liên kết tất cả 

các  tôn  giáo  thế gian  lại,  đồng  tâm  hiệp  lực  mới  có  thể  giải  quyết  được  vấn đề  này. 

Thế  là  chúng  ta  lướt  qua  giáo  nghĩa  Kinh  giáo  của  tất  cả  các  tôn  giáo  khác,  ở  ngay 

trong học tập của chúng ta, đây gọi là  "trợ tu" , Tịnh Độ thường gọi là  "chánh trợ song 

- 37 - 

 tu" . Tịnh Độ của chúng ta là chánh tu của chúng ta, là chủ khóa của chúng ta, học tập 

trong trường đó là chủ khóa của chúng ta. Chúng ta phải hiểu rõ giáo nghĩa của các tôn 

giáo khác, đây là khóa phụ của chúng ta, hoàn toàn là giúp đỡ chúng sanh. Tu học, trợ 

và chánh nhất định phải rõ ràng, như vậy mới có thể được định, mới có thể khai ngộ. 

Sau khi ngộ rồi, giống như cảnh giới của "Kinh Hoa Nghiêm" vậy, bao gồm giáo học 

của tôn giáo đều là chánh khóa, không có trợ tu, toàn là chánh tu. Bạn có năng lực rồi, 

vừa tiếp xúc liền thông đạt, liền tường tận, liền không mê hoặc. 

Tại sao các Bồ Tát thì được, chúng ta thì không được? Chúng ta ở trong lúc giảng dạy 

thường hay khuyến khích các đồng tu, then chốt chân thật chính là tự tư tự lợi, không 

buông xả đi cái  "ta".  Trên "Kinh Kim Cang" giảng:  “Ngã tướng, nhân tướng, chúng 

 sanh  tướng,  thọ  giả  tướng” ,  bốn  tướng  bốn  kiến  không  thể  phá,  cho  nên  chúng  ta 

không  cách  nào  có  thể  sánh  được  với  các  Bồ  Tát.  Bốn  tướng  bốn  kiến  phá  rồi,  con 

người này chính là Bồ Tát, cho dù họ chưa thọ qua giới Bồ Tát, họ cũng là Bồ Tát thật. 

Bốn tướng chưa phá, một năm thọ một lần giới Bồ Tát, họ cũng không phải là Bồ Tát. 

Chẳng phải trên  Kinh đã nói được rất hay  rồi  sao?  "Nếu  Bồ Tát  có ngã  tướng, nhân 

 tướng, chúng sanh tướng, thọ giả tướng thì chẳng phải Bồ Tát".  Trong bốn tướng, cái 

gốc này là ngã tướng. Chúng ta phải ở ngay chỗ này mà dụng công phu. Cách phá thế 

nào vậy? Chính là tôi thường nói, phá tự tư tự lợi. Tự tư tự lợi làm thế nào phá? Khởi 

tâm động niệm đều nghĩ đến người khác, không nên vì chính mình mà nghĩ; nghĩ đến 

xã hội này, nghĩ đến chúng sanh khổ nạn của thế giới này, thì ý niệm sai lầm này mới 

có thể chuyển đổi được. 

Phàm phu, thực tế mà nói, bị tự tư tự lợi hại khổ. Bạn cho rằng cái này có chỗ tốt? Tại 

sao bạn nhiều bệnh? Tại sao bạn không khỏe mạnh? Tại sao bạn sống khổ cực đến như 

vậy? Tại sao có nhiều tai nạn đến như vậy? Thảy đều là từ tự tư tự lợi mà ra. Họa hoạn 

vô cùng! Nhà Phật gọi là thiện ác. Nguồn gốc của ác chính là  "ngã tướng".  Người thế 

gian đối với  "ngã"  chấp trước kiên cố, không biết được vì người là chân thật an vui, vì 

chúng  sanh  là  chân  thật  hạnh  phúc.  Tất  cả  vì  chúng  sanh,  chính  mình  đời  sống  rất 

thanh  khổ,  đó  là  người  khác  nói,  trong  mắt  của  người  khác  thấy  chúng  ta  rất  thanh 

khổ. Chúng ta cũng không ăn thịt, cũng không ăn cá, những chốn vui chơi đều không 

đến, sống ở thế gian có ý nghĩa gì chứ? Họ làm gì hiểu được, ý nghĩa của chúng ta sâu 

rộng hơn so với họ rất nhiều, ý nghĩa của chúng ta thật hơn so với họ. Ý nghĩa của họ 

là giả, không phải là thật. Chúng ta sống là có ý nghĩa chân thật. Thực tế mà nói, họ 

chân thật không có ý nghĩa gì, đem không có ý nghĩa xem thành có ý nghĩa, sai lầm 

rồi. Khi chúng ta vừa so ra, chúng ta khỏe hơn so với họ, chúng ta cũng an vui hơn họ, 

chúng ta thường sanh tâm hoan hỉ. Nhất định phải hiểu những đại đạo lý này, đây là 

chân lý của vũ trụ nhân sinh. 

Tu  tâm,  chúng  ta  đem  cả  thảy  Phật  pháp  quy  nạp  lại  viết  thành  mười  chữ:  “Chân 

 thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi" . Hy vọng mọi người không nên quên 

đi.  Phải  đem  mười  chữ  này  thực  tiễn,  bạn  liền  có  thể  vào  được  cảnh  giới  của  Phật. 

Mười  chữ này  chính là tiêu  chuẩn  của pháp  môn  tâm  địa  phàm  -  Thánh. Trái ngược 

với mười chữ này là đạo địa của phàm phu, tương ưng với mười chữ này chắc chắn là 

Phật Bồ Tát. 

- 38 - 

 "Khéo  giữ  khẩu nghiệp, thanh  tịnh  vô  nhiễm" . Chúng  ta  ở  chỗ  này  mà  hạ  công  phu. 

Trước tiên học đến cái gì? Học đến tôn trọng người khác, học đến yêu thương người 

khác,  học  lấy  giúp  đỡ  người  khác. Tâm  bệnh  trước  đây  của  chúng  ta là  tự  đại,  ngạo 

mạn,  không  biết  tôn  kính  người  khác,  xem  thấy  người  khác  tốt  hơn  mình  thì  đố  kỵ, 

xem thấy người khác không bằng mình thì xem thường, đây là đại bệnh. Chính mình 

san tham, bỏn xẻn, không chịu giúp đỡ người khác, đây đều là hành vi sai lầm, ý niệm 

sai lầm. Chúng ta phải từ chỗ này mà cải đổi lại, không luận là người nào cũng phải 

tôn kính bình đẳng. Chúng ta tôn kính đối với Phật thế nào, thì đối với tất cả chúng 

sanh phải tôn kính y như vậy, không chỉ đối với chúng sanh hữu tình như vậy, mà đối 

với chúng sanh vô tình cũng như vậy. Chúng sanh vô tình như cây cối hoa cỏ, bạn có 

tôn  kính  chúng  hay  không,  có  yêu  thương  chúng  hay  không,  có  giúp  đỡ  chúng  hay 

không? Bạn giúp đỡ chúng thì chúng cũng hồi báo. Người yêu hoa, hoa ở trước mặt họ 

nở ra đặc biệt đẹp, đó là hồi báo. Thực vật đều có cảm ứng, huống hồ là động vật! 

Lần này, có mấy vị đồng tu đi theo tôi mấy ngày, cùng đi du lịch một vài nơi. Chúng 

tôi có một cảm xúc rất rõ ràng, trên núi Cổ Tấn không có muỗi, không có gián, trong 

phòng  đèn  mở  rất  sáng,  tất  cả  cửa  đều  mở  hết  nhưng  đều  không  có.  Chúng  ta  ở  Úc 

châu thì có, cần phải làm lưới ở cửa sổ, cửa cái. Do nguyên nhân gì? Trên núi Cổ Tấn, 

cư sĩ Lý Kim Hữu, những người này ở trên núi sáu năm, họ yêu thương động vật, yêu 

thương cây cối hoa cỏ, thế nên chúng có hồi báo. Lúc trước chúng cũng có, thí dụ này 

chúng ta xem thấy từ trên sách xưa, xem thấy trong truyện ký của Đại Sư Ấn Quang 

Ngài, Ấn Tổ sau 70 tuổi, nơi của Ngài ở muỗi gián bọ nhảy không tìm thấy một con, 

người  khác  ở  thì  có  thế  nhưng  Ngài  ở  thì  không  có.  Do  nguyên  nhân  gì?  Tâm  yêu 

thương. Bạn tôn trọng chúng thì chúng tôn trọng bạn, bạn yêu thương chúng thì chúng 

cũng yêu thương bạn. 

Đạo tràng ở Úc châu chúng ta, hiện tại Pháp sư Ngộ Khiêm đã ở nơi đó một năm rồi. 

Tôi liền hỏi cô ấy công phu thế nào rồi? Thành tích như thế nào? Cô ấy nói những chú 

chuột, gián, bọ nhảy, muỗi so với lúc mới đến đã ít đi phân nửa rồi. Tôi nghe rồi gật 

đầu, không tệ, xem ra cô cũng có công phu, ít đi phân nửa. Hy vọng gia công tu hành, 

hy  vọng  sau  ba  năm  ở  nơi  đây  thảy  đều  không  còn.  Thật  làm  đến  được,  không  phải 

không làm được. Công phu tu hành của chúng ta là từ những chỗ này mà xem, không 

phải giả bộ làm ra, từ chỗ này xem công phu thật. Nhất định phải bồi dưỡng tâm chân 

thành, chắc chắn không có hư ngụy. Người khác gạt ta nhưng ta không gạt họ. Phải ở 

ngay  chỗ  này  mà  hạ  công  phu.  Cho  nên  người  xưa  thường  nói,  tu  hành  bắt  đầu  từ 

không vọng ngữ. Chúng ta nói chuyện với người còn phải che giấu, vậy thì không 

được  rồi.  Vì  sao  vậy?  Chân  thành  không  có.  Không  có  chân  thành  thì  thanh  tịnh 

cũng  không, bao  gồm  tất  cả  đều  không  có.  Chân  thành  là  cội  nguồn.  Đối  đãi  bất  cứ 

người nào đều dùng tâm chân thành. Quyết định không nên sợ người khác ức hiếp bạn, 

không nên sợ người khác lừa dối bạn. Họ lừa thì cứ để họ lừa, họ dối gạt thì cứ để họ 

dối  gạt.  Chúng  ta  chỉ  là  một  mực  chân  thành  thì  chúng  ta  ngay  một  đời  này  có  thể 

thành  tựu.  Anh  lừa  dối  tôi  nhiều  nhất  được  một  trăm  năm  là  nhiều  lắm  rồi,  sau  một 

trăm năm ta làm Phật rồi. Mười pháp giới, mỗi người đi mỗi đường của mình. Bạn gạt 

tôi, tôi cũng gạt bạn; bạn không thành thật đối với tôi, tôi cũng không thành thật đối 

với bạn, vậy thì đạo Bồ Tát của chúng ta liền mất hết. Đạo lý này luôn phải tường tận, 

luôn phải thấu suốt. 

- 39 - 

Sáu câu trong đoạn Kinh văn này, sáu câu  "khéo giữ ba nghiệp" , ý nghiệp đích thực là 

đại căn đại bổn. Chỉ cần ý nghiệp thanh tịnh thì thân nghiệp, khẩu nghiệp tự nhiên liền 

thanh tịnh. Quyết định không thể nào có ý niệm chiếm tiện nghi của người khác. Các 

vị phải nên biết, chiếm tiện nghi là chân thật thiệt thòi. Người chịu thiệt chân thật có 

phước.  Người  xưa  thường  nói,  chịu  thiệt là  phước.  Người  hiện  tại  đều  sợ  chịu  thiệt, 

đều sợ người khác chiếm tiện nghi của chính mình, vậy làm sao được. Tin Phật, chân 

thật tin Phật, Phật là Đại Thánh nhân, gọi là Đại Thánh nhân vì đối với chân tướng của 

vũ trụ nhân sinh triệt để tường tận, các Ngài dạy bảo chúng ta làm sao có thể có sai 

lầm? Bạn chân thật tin tưởng, bạn chân thật làm theo thì chắc chắn có chỗ tốt, không 

thể có hoài nghi. 

Đạo  tràng  chúng  ta ở  Hong  Kong  hiện  tại  đã  có  thể hoạt động  rồi. Đạo tràng  này  là 

một  phòng  ghi  hình,  chúng  ta  làm  được  rất  là  vừa  ý,  dùng  tiền  tuy  không  phải  rất 

nhiều, thế nhưng thiết bị của chúng ta là hiện đại nhất, tốt nhất. Chúng ta chế tác hiệu 

quả, chắc  chắn  sẽ  không  thấp hơn  đài  truyền  hình  thông  thường. Chúng  ta  có  người 

chuyên nghiệp đang thao tác. Chúng ta phải tận lượng lợi dụng thiết bị khoa học kỹ 

thuật cao. Cho nên, tôi nghĩ năm tới đồng tu chúng ta luân lưu, các vị tự mình ở nơi 

đây cố gắng chuẩn bị tốt, mỗi một người ghi hình một bộ đĩa, mỗi một đồng tu đi đến 

Hong Kong ở một tuần lễ, ghi hình mười giờ đồng hồ, giảng đề tài gì thì các vị chính 

mình chọn lựa. Cái này ghi hình thì đài truyền hình vệ tinh thông thường đều vui thích 

tiếp nhận, bởi vì bạn đạt đến trình độ của họ yêu cầu. Ngoài các đồng tu chúng ta ra, 

tôi  đã  nghĩ  đến  mời  thỉnh  những  chuyên  gia  học  giả  hải  ngoại,  Hong  Kong,  Trung 

Quốc, Đài Loan. Chỉ cần họ bằng lòng, chúng ta liền mời họ đến Hong Kong ở một 

tuần lễ đến mười ngày. Chúng ta phụ trách phí dụng. Hy vọng họ ở trong phòng ghi 

hình  này  của  chúng  ta  cũng  có  thể  ghi  lại  một  chuyên  tập.  Các  vị  giáo  thọ  già  có 

chuyên môn nghiên cứu đối với Bách Gia Chư Tử của chúng ta, chúng ta là nghĩa vụ 

vì họ mà phục vụ, ghi lại bộ chuyên tập cho họ. Thế nhưng chúng ta chỉ có một điều 

kiện là không có bản quyền. Nếu có bản quyền thì chúng ta không phục vụ, bạn đi tìm 

nơi khác. Chúng ta hy vọng đem những quốc túy của chúng ta truyền lại cho đời sau, 

mở mang rộng lớn. Sau khi ghi hình lại rồi, tương lai có thể phối âm Anh văn, Pháp 

văn, phối âm Tây Ban Nha, phối các loại ngôn ngữ khác nhau lưu thông đến toàn thế 

giới  để  giới  thiệu  văn  hóa  của  chúng  ta. Văn  hóa  không  phân  cõi  nước, không  phân 

chủng tộc, không phân tôn giáo, nó là di sản chung của toàn nhân loại. Chúng ta phải 

có nhận biết này, chúng ta có trách nhiệm, có nghĩa vụ đem nó mở mang rộng lớn, lưu 

truyền cho đời sau. 

A Di Đà Phật….. 



Tập 216 

Tương lai có thể có đầy đủ một phần tài sản văn hóa này, chúng ta chắc chắn sẽ không 

chiếm nó thành của riêng, cho nên vừa rồi tôi nói rồi, không có bản quyền. Chúng ta in 

ra  số  lượng  lớn,  phân  cho  khắp  thế  giới.  Hễ  là  trường  học  có  nghiên  cứu  Hán  học, 

chúng ta đều tặng cho họ làm giáo trình, rất là có ý nghĩa. Đây là một việc làm rất tốt 

ngay trước mắt, chúng ta phải tích cực mà làm. Vì sao vậy? Những học giả chân thật 

- 40 - 

thông đạt Bách Gia Chư Tử này đại khái đều là tuổi tác rất cao, có thể đều là giáo thọ 

già về hưu, cho nên tôi nghĩ nếu như chúng ta trong năm năm này không làm, sau năm 

năm  nữa  những  người  này  hơn  phân  nửa  có  thể  đều  không  còn, chúng  ta  muốn  làm 

đều không còn kịp, cho nên sự việc này phải tích cực mà làm. Hy vọng đồng tu chúng 

ta đều có thể có cùng đồng một ý niệm như vậy, mọi người nhiệt tâm cùng nhau gánh 

vác việc này. Đây là nối huệ mạng Phật, là đại sự nghiệp, đại nhân duyên hoằng pháp 

lợi sanh, chúng ta gặp được cũng là hy hữu khó gặp. Sau khi gặp được thì nhất định 

phải chăm chỉ nỗ lực mà làm, đem nó làm đến tận thiện tận mỹ. 

Tôi nghĩ, đoạn này chúng ta giới thiệu đến chỗ này, trên đại thể thì có thể được rồi. 

Bây giờ chúng ta xem tiếp Kinh văn. 


************** 

Đây là  "hiện sanh thành Phật" . Ở phía trước đại khoa này là "nhị lợi hành", giảng là 

"quỹ  phạm  cụ  túc",  "quán  pháp  thường  tịch",  đoạn  này  sau  tự  thành  tựu  mới  có  thể 

giúp đỡ người khác. Đoạn này là  "hiện sanh thành tựu" . Chúng ta chọn lấy khoa nhỏ, 

chúng ta dùng một câu nói trên Kinh Kim Cang là  “vô trụ sanh tâm" . Đoạn thứ nhất, 

đây là  "nhất thiết vô trước" . 

Kinh văn: "Sở hữu quốc thành, tụ lạc, quyến thuộc, trân bảo, đô vô sở trước". 

Đoạn lời nói này hy vọng mọi người không nên hiểu sai ý nghĩa. Cái "vô trước" này 

có phải đều là không cần hết? Nếu bạn nghe rồi đều không cần hết, vậy thì bạn nghe 

sai  rồi.  Cho  nên  trên  kệ  khai  Kinh  nói:  "Nguyện  giải  Như  Lai  chân  thật  nghĩa" , câu 

này nói được rất hay. Cái gì gọi là  "đô vô sở trước" ? Các vị nhất định phải hiểu được, 

"trước" chính là "chấp trước". Chấp trước chính là không chịu buông xả. 

 "Quốc thành…",  câu này chỉ là nêu lên một vài thí dụ. "Quốc thành" là gì? Đây là nói 

địa vị của bạn, quyền thế của bạn, bạn là một quốc vương, bạn là một thành chủ, bạn 

có được địa vị này, có được quyền lực này là phải vì quốc gia này, vì nhân dân thành 

phố này mà phục vụ. Nếu như có người làm được tốt hơn so với bạn, bạn đem vị trí 

này nhường cho họ, đây gọi là "vô sở trước". Bạn phải đem vị trí này nhường cho họ, 

bạn phải nghĩ tưởng, người tiếp lấy chức vị này nhất định có năng lực làm được rất tốt, 

làm được còn tốt hơn so với bạn, đây gọi là gánh trách nhiệm, tuyệt đối không phải 

tham luyến quyền thế địa vị. Ý nghĩa ngay chỗ này. Nếu như bạn nghe lời nói này rồi, 

Phật dạy tôi không dính mắc, tốt, tôi lập tức từ chức, tùy tiện tìm  một người nào đó 

không hề có năng lực, làm việc cũng rất kém, vậy bạn làm sao có thể đối mặt với đại 

chúng xã hội? Không có người nào có thể làm được tốt hơn so với bạn, thì bạn vẫn là 

phải trung thực cố gắng mà làm.  "Cúc cung tận tụy, tử nhi hậu kỷ" . Khi chính mình 

đang làm việc, một việc lớn quan trọng nhất là bồi dưỡng người kế thừa, tuyển chọn 

người kế thừa, đây chính là "đô vô sở trước". Vì sao vậy? Chuẩn bị chuyển giao, quyết 

không phải tham luyến. 

 "Thành  trấn  tụ  lạc"   chính  là  hiện  tại  gọi  là  chức  vị  quyền  thế  về  mặt  hành  chánh. 

 "Quốc"  là người lãnh đạo quốc gia,  "thành"  là người lãnh đạo của thành phố,  "tụ lạc"  

là người lãnh đạo thôn xóm thị trấn. Phải hiểu được đạo lý này. 

- 41 - 

Phía  sau  lại  nêu lên  hai thí dụ.  "Quyến thuộc" , đây  là  hiện tại chúng  ta gọi là  "nhân 

sự", giúp đỡ những người này đều là quyến thuộc. Trong "quyến thuộc" hàm nghĩa rất 

rộng. Ở trong cửa Phật, bốn chúng đồng tu chúng ta cùng đồng sinh hoạt với nhau, gọi 

là "pháp quyến thuộc", hiện tại gọi là "nhân sự". 

 "Trân bảo"  là thuộc về vật chất, đều là người thông thường chấp trước, đều tham ái, 

không dễ gì buông xả. Ở chỗ này Phật nói với chúng ta, những thứ này thảy đều không 

nên chấp trước. Trước tiên, đây chính là nói "nhìn thấu, buông xả". Bạn phải chân thật 

hiểu rõ đạo lý này, hiểu rõ chân tướng sự thật, có thể thọ dụng, không thể chấp trước, 

mà  còn  thường  hay  hoan  hỉ  buông  xả.  Có  những  tiền  tài,  công  danh,  địa  vị  này  là 

phước báo. Phước báo là phước đức bạn nhiều kiếp đã tu tích mà chiêu cảm. Nếu như 

trong đời quá khứ bạn không có tu, chắc chắn bạn không thể có được. 

Phật dạy cho chúng ta, bạn muốn được tiền tài, được tiền tài là quả báo, dùng phương 

pháp gì mới có thể được tiền tài? Tu tài bố thí. Cho nên các vị phải bình lặng mà quán 

sát,  sau  khi  học  Phật  pháp  rồi,  ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày  tỉ  mỉ  quán  sát 

những  nhân  sự  chung  quanh  bạn,  những  người  được  tiền  tài  đó,  người  được  thông 

minh,  người  được  trường  thọ,  bạn  tỉ  mỉ  mà  quán  sát,  họ  do  nguyên  nhân  gì  mà  có 

được? Có tương ưng với Phật nói hay không? 

Tu pháp bố thí được thông minh trí tuệ, tu vô úy bố thí được khỏe mạnh sống lâu. Một 

điều trong vô úy bố thí là ăn chay. Các vị phải nên biết, ăn chay là bố thí vô úy, không 

hại tất cả chúng sanh, không ăn thịt tất cả chúng sanh, quả báo là khỏe mạnh sống lâu. 

Không những  không  ăn  thịt  tất  cả  chúng sanh, có  thể  yêu  thương  tất  cả  chúng  sanh, 

quyết không tổn hại tất cả chúng sanh, dưỡng cái tâm từ bi của chính mình. Đối với 

những động vật nhỏ bạn còn thương yêu chúng, không nhẫn tâm tổn hại, bạn làm sao 

có  thể  tổn  hại  một  người?  Đối  với  động  vật,  thực  vật,  bạn  đều  không  có  ý  niệm  đi 

chiếm chút tiện nghi, thì bạn làm sao đi chiếm tiện nghi của người? 

Ở trên Kinh Phật nói, không sát sanh được trường thọ, không trộm cắp được giàu có. 

"Tâm trộm" là gì? Ý niệm muốn chiếm tiện nghi của người khác là tâm trộm. Việc này 

tổn  phước.  Ngày  nay  chúng  ta  xem  thấy  trong  xã  hội  có  rất  nhiều  người  được  công 

danh phú quý, thủ pháp của họ dùng không bình thường. Tuyệt đối không thể nói thủ 

đoạn  không  bình  thường  có  thể  đạt  được  công  danh  phú  quý,  vậy  thì  bạn  hoàn  toàn 

hiểu sai rồi. Họ có được là ngay trong đời quá khứ tu tích, bởi vì họ hiện tại dùng thủ 

đoạn không bình thường, phước đức của họ đã bị tổn giảm, đây gọi là bị tổn phước. 

Nếu  như  họ  dùng  thủ  đoạn  bình  thường,  phước  báo  của  họ  sẽ  càng  lớn.  Tuyệt  đối 

không phải là thủ đoạn phi pháp có thể được giàu sang, có thể được thông minh trường 

thọ. Những sự việc này trong “Liễu Phàm Tứ Huấn” nói được rất nhiều, nói được rất 

tường tận, hy vọng mọi người chân thật dụng tâm mà đọc, thường hay đọc. Mỗi một 

lần đọc nhắc nhở chính mình một lần, sau đó biết được ngay trong cuộc sống thường 

ngày, chúng ta phải nên dùng tâm thái gì để đối nhân xử thế tiếp vật, tự cầu đa phước. 

Chắc chắn không nên tổn hại người khác, càng không nên tổn hại xã hội. 

Ở ngay trong Phật pháp, bình thường chúng ta rất thường thấy chính là dùng phương 

pháp gì để trốn thuế, hy vọng nộp thuế ít một chút, kiếm được nhiều tiền một chút. Cái 

tâm  này là  gì?  Là tâm  trộm.  Bạn  có  tin  hay  không?  Tâm  trộm  là  bị  tổn  phước.  Nộp 

thuế là  quốc  dân phải  dốc hết nghĩa vụ. Thế  nhưng hiện tại là loạn thế, thì  chúng  ta 

- 42 - 

phải nên nghĩ tưởng xem, nếu như chính phủ này rất hiền minh, đích thực vì nhân dân 

làm rất nhiều việc tốt, thì việc nộp thuế này chúng ta phải nên rất thoải mái, rất vui vẻ. 

Giống như chính phủ của Singapore, chúng ta không nên trốn thuế. Vì sao vậy? Chính 

phủ này chân thật vì nhân dân phục vụ. Bạn thấy công trình công cộng làm được tốt 

đến như vậy. Những thiết kế này phải cần tiền. Tiền từ đâu mà ra? Thu thuế. Nếu như 

cái khu vực này chính trị không rõ ràng, tham ô rất nghiêm trọng, thu thuế đều rơi vào 

trong hầu bao của những người này, cá nhân họ hưởng thụ riêng, việc trộm một ít thuế 

có  lẽ  về  tình  có  thể  tha  thứ.  Trốn  một  ít  thuế  khiến  cho  bạn  kiếm  thêm  được  một  ít 

tiền, hưởng thụ thêm nhiều một chút, vậy thì sai lầm. Cái tâm lý này thật không bình 

thường. Ít nộp một chút thuế thì làm sao? Làm nhiều một chút công đức, thay chính 

phủ tạo phước, vậy thì đúng, đây là việc tốt, bạn là phát tâm Bồ Tát. 

Ngày trước, Tổ sư đời thứ sáu của Tịnh Độ tông chúng ta là Đại Sư Vĩnh Minh Diên 

Thọ, Ngài chính là trộm tiền thuế của quốc gia. Ngài vào lúc đó chức vị là nhân viên 

thu thuế, quản lý tài chánh. Ngài trộm công khoản của quốc gia đem đi phóng sanh, 

thay quốc gia tu phước. Đây là việc làm tốt, đây là Bồ Tát phát tâm, không phải phàm 

phu.  Cho  nên  quả  báo  của  Ngài  cũng  rất  thù  thắng,  không  những  không  phạm  tội, 

quốc vương còn hộ pháp cho Ngài. Cho nên, hoàn toàn xem chúng ta dùng là cái tâm 

gì. 

Phật  dạy  chúng ta  bố  thí,  ý  nghĩa  của  bố  thí  ở  chỗ  nào?  Chính phủ  này  vì  nhân  dân 

phục vụ, chúng ta đem tiền giao cho họ cũng là bố thí, cũng là làm việc tốt. Bạn nghĩ 

thông rồi, nghĩ tường tận rồi, bạn liền rất vui mừng, tâm an lý đắc. Đạo lý làm rõ ràng, 

làm tường tận rồi, tâm liền an, không luận làm bất cứ việc gì đều hoan hỉ. 

Cho  nên,  đoạn  phía  sau  này  dạy  cho  chúng  ta:   "Hằng  dĩ  bố  thí,  trì  giới,  nhẫn  nhục, 

 tinh  tấn,  thiền  định,  trí  tuệ,  lục  độ  chi  hạnh,  giáo  hóa  an  lập  chúng  sanh,  trụ  ư  vô 

 thượng chân chánh chi đạo" . 


******************** 

Kinh văn: "Hằng dĩ bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, trí tuệ, lục độ 

chi hạnh. Giáo hóa an lập chúng sanh, trụ ư vô thượng, chân chánh chi đạo". 



Văn tự trong đây tuy là không nhiều, nhưng nghĩa lý này rất sâu rất rộng. 

Câu đầu tiên liền dạy chúng ta  "bố thí" . Thực tế mà nói, sáu điều trong đây đã nói gọi 

là "Bồ Tát lục độ", cũng chính là sáu cương lĩnh của Bồ Tát hạnh. Bạn có thể tuân thủ 

sáu cương lĩnh này mà làm, thì bạn gọi là "hành Bồ Tát đạo". 

 Điều thứ nhất là "bố thí" . Bố thí chính là buông xả, bố thí chính là  "đô vô sở trước" . 

Cái gì  cũng đều  có  thể  thí, quốc thành  cũng  có thể  bố  thí, tụ  lạc  cũng  có thể  bố thí, 

quyến thuộc cũng có thể bố thí, trân bảo cũng có thể bố thí, không có thứ nào không 

thể bố thí. Chúng sanh có cần đến, chúng ta liền giúp đỡ họ. 

- 43 - 

Thế nhưng trong bố thí, quan trọng nhất là "pháp bố thí". Thông thường ở trong Giáo 

hạ đem "bố thí" phân làm ba loại lớn là tài bố thí, pháp bố thí, vô úy bố thí. Các vị đã 

đọc qua Kinh Đại thừa rất nhiều, thường đọc nhất là "Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện 

Phẩm".  Trên  Kinh  rõ  ràng  nói  với  chúng  ta,  bố  thí  bảy  báu  bằng  đại  thiên  thế  giới 

không sánh bằng bố thí pháp. Trong “Kinh Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật”, cái giảo 

lượng đó cũng nói được rất tốt, không sánh bằng bố thí bốn câu kệ. Vì sao vậy? Bốn 

câu kệ chân thật có thể giúp người giác ngộ. Một người giác ngộ rồi, một người quay 

đầu rồi, họ được công đức lợi ích chân thật. Họ kém khuyết tiền của, bạn giúp đỡ họ, 

họ được lợi ích là tạm thời. Được là cái gì? Lợi ích một đời. Nếu như người khai ngộ, 

giác ngộ rồi, đó là lợi ích đời đời kiếp kiếp. Cho nên chúng ta phải nên biết, giúp đỡ 

người khác lợi ích thù thắng chân thật nhất là pháp bố thí. Thế là chúng ta liền tường 

tận, ba loại bố thí là lấy pháp bố thí làm chủ, tài thí, vô úy thí là bổ trợ, như vậy thì 

chánh  trợ  song  tu,  sự  việc  này  bạn  liền  sẽ  làm  được  viên  mãn,  làm  được  rất  thành 

công. Tài bố thí vẫn là vì pháp bố thí, vô úy bố thí cũng là vì pháp bố thí, lấy pháp làm 

chủ. 

"Pháp" là gì? Giáo học. Chúng ta nêu lên một thí dụ, chúng ta xây một cái đạo tràng, 

xây cái đạo tràng này phải dùng tiền; người ra tiền, ra sức thuộc về tài bố thí. Sau khi 

đạo tràng xây xong, tiếp theo có những việc phải hộ trì, hộ trì là thuộc về vô úy bố thí. 

Tác dụng của đạo tràng ở chỗ nào? Tác dụng là ở giáo học, cung cấp cho mọi người ở 

bên đây làm công tác nghiên cứu, làm công tác giáo học, làm công tác tuyên dương, 

làm  công  tác  tu  trì,  đây  đều  là  thuộc  về  pháp  bố  thí.  Lấy  cái  này  làm  chủ.  Nếu  như 

không  có  giáo  học,  không  có  hoằng  pháp  lợi  sanh,  tài  bố  thí  cùng  vô  úy  bố  thí  đều 

không có chỗ thực tiễn, đều trống không. Từ trong thí dụ này các vị tỉ mỉ mà tư duy, 

liền hiểu được bố thí phải nên làm như thế nào, làm thế nào mới có thể đem nó làm 

được viên mãn. Trong đây nhất định phải quán sát, nó ảnh hưởng đối với không gian, 

ảnh hưởng thời gian, không gian ảnh hưởng được càng lớn thì công đức liền càng lớn, 

thời gian ảnh hưởng được càng dài thì công đức càng lâu xa. Chúng ta phải từ những 

chỗ này mà quán sát thì chúng ta mới biết được sự việc phải nên làm thế nào, làm thế 

nào mới chân thật là như lý như pháp, mới làm đến tận thiện tận mỹ. 

Chúng ta ở Singapore liên hiệp chín tôn giáo lớn của Singapore. Ngày chủ nhật mỗi 

tuần, giảng đường này của chúng ta mời thầy truyền giáo của các tôn giáo vì chúng ta 

giảng đạo. Sự việc xem ra dường như là một việc nhỏ, nhưng ý nghĩa rất sâu xa, ảnh 

hưởng rất lớn. Hôm qua tôi trở lại, có một đồng tu tặng cho tôi một phần tư liệu của 

Đài Loan, họ cũng muốn liên hiệp đoàn kết các tôn giáo. Trên đó viết được rất rõ ràng, 

là chúng ta ở nơi đây làm trước, họ ở bên đó lập tức liền có ảnh hưởng, cho nên rất 

nhiều quốc gia khu vực ở trên thế gian này đều sẽ có chút ảnh hưởng. Đây là việc tốt, 

một mở đầu tốt. Sự việc này có thể làm được tốt hay không, hoàn toàn xem dụng tâm. 

Nếu như vẫn có tư tâm trong đó, vẫn còn danh lợi ở bên trong, thì việc này rất khó làm 

đến được viên mãn, rất khó làm được tốt. Nếu như không có tư tâm, không có danh 

lợi, việc này sẽ làm được rất viên mãn, làm được rất thành công, đích thực mang đến 

xã hội an định, thế giới hòa bình, nhân dân hạnh phúc. 

Chúng ta làm thế nào đem những giáo huấn của "Kinh Vô Lượng Thọ" này, đem cảnh 

giới  của  "Kinh  Hoa  Nghiêm"  chân  thật  có  thể  thực  tiễn  ở  ngay  trong  đời  sống  của 

chính  chúng  ta.  Việc  này  phải  nhờ  vào  chính  chúng  ta  chăm  chỉ  nỗ  lực  mà  đi  làm. 

- 44 - 

Người  khác không  làm  thì  chúng  ta làm.  Chúng  ta  là  đang  làm  đại  công  vô  tư,  nhất 

định sẽ có người hưởng ứng, nhất định sẽ có người hiệp trợ. Nếu bạn không tìm được 

người, người đều tự tư tự lợi, vậy thì bạn yên tâm, Phật Bồ Tát sẽ hóa thân đến để giúp 

đỡ bạn.  "Đức bất cô, tất hữu lân" . Chỉ sợ bạn chính mình dụng tâm không chánh, vậy 

thì không có cảm ứng, chiêu đến là yêu ma quỷ quái, tương lai bạn làm sẽ có rất nhiều 

phiền não. Đó là gì vậy? Do tâm của bạn không chánh. 

Tâm thuật chánh đại quang minh tự nhiên có Phật Bồ Tát đến hiệp trợ, cho dù có ma 

chướng cũng không ngại việc, thời gian lâu rồi ma chướng đó cũng hoan hỉ, ma cũng 

quay đầu để làm hộ pháp. Đây chính là người xưa đã nói:  "Tà không thể thắng chánh" . 

Tâm chánh, hạnh chánh, yêu ma quỷ quái đều sẽ bị cảm hóa. Nếu bạn không thể cảm 

động họ là do đức hạnh của bạn chưa đủ, bạn có kém khuyết. Chân thật có đức hạnh, 

không thể nào không cảm động lòng người. Cho nên chúng ta phải học bố thí, phải có 

thể xả. 

Xả chắc chắn không nên lo lắng, tôi xả hết rồi thì làm sao? Chỉ cần bạn có ý niệm này, 

tự tư tự lợi của bạn chưa quên hết. Chưa quên hết, bạn xả vẫn là có phước, bạn bố thí 

là  nhân, bạn  vẫn  là  được  tiền  tài,  nhưng  tiền  tài  có  được  không  nhiều. Nếu  như bạn 

đem "ngã" quên đi, bạn xả có được tài phú là vô lượng vô biên, không có bờ mé. Cho 

nên  tâm  địa  phải  thanh  tịnh,  một  chút  phân  biệt  chấp  trước  đều  không  có, xem  thấy 

việc phải nên làm lập tức liền phải làm, quyết định không có hoài nghi, cũng không 

cần có một cái tâm cầu cảm ứng. Có cái tâm này thì liền có chướng ngại, cái tâm này 

chính là lỗi lầm, tâm của bạn không thanh tịnh. Người xưa đã nói:  "Chỉ hỏi cày cấy, 

 không hỏi thu hoạch" . Chỉ cần sự việc này ta làm được tốt, hợp tình, hợp lý, hợp pháp, 

đích thực là lợi ích xã hội, lợi ích chúng sanh, không chút lo lắng mà làm. 

 Thứ hai là "trì giới".  "Trì giới" ở chỗ này chính là bạn tu bố thí nhất định phải như 

pháp. Cảnh giới trong đây cũng rất là rộng lớn, nhất là chúng ta sinh hoạt trong xã hội 

hiện đại, mỗi một khu vực văn hóa không như nhau, quốc tình không như nhau, tình 

hình xã hội không như nhau, phong tục tập quán không như nhau, bạn nhất định phải 

hiểu  được,  phải  tường  tận.  Chúng  ta  qua  lại  với  người,  bố  thí  tặng  lễ  thì  phải  tặng 

những thứ gì mới thích hợp, tặng được người ta hoan hỉ. Nếu như bạn tặng đồ vật mà 

người ta chán ghét, hoặc giả người ta húy kỵ, hảo ý của bạn trái lại kết oán cừu, đó là 

đặc biệt sai lầm. Việc này không thể không tiên đoán mà nghĩ trước. Bố thí, thực tế mà 

nói không ở nhiều ít, phải chú trọng ở thật dụng, họ có thể dùng được, là họ cần phải 

dùng vào ngay trong cuộc sống thường ngày, đây là người người đều rất hoan hỉ. Việc 

này không ngoài chúng ta liền nghĩ đến tặng thức ăn, tặng y phục mặc. Không sai. Ăn 

thì họ ăn cái gì? Chúng ta cần phải hiểu, không phải chúng ta ưa thích thì người khác 

ưa thích. Chúng ta ưa thích ăn chay, người ta không ưa thích ăn chay, ở những chỗ này 

bạn  không  thể  không  khảo  lượng  đến,  không  thể  không  quán  sát,  không  thể  không 

tham vấn qua nhiều. Có thể thấy được điều "trì giới" này cũng là việc không dễ dàng, 

cho nên vạn nhất không nên xem thấy trì giới, bạn liền nghĩ đến năm giới mười giới, 

vậy thì bạn đã nghĩ sai rồi. "Trì giới" trong lục độ Bồ Tát chính là chúng ta gọi là "như 

lý như pháp", hợp tình, hợp lý, hợp pháp. Trì giới là cái ý này. Chân thật thông đạt thế 

sự  tình  người,  họ  cần  đến  là  những  thứ  gì,  hơn  nữa  vẫn  không  mất  thời  tiết  nhân 

duyên. Bố thí của bạn, người tiếp nhận bố thí tâm sanh hoan hỉ, tâm sanh cảm kích. Có 

thể thấy được hàm nghĩa trong đây rất sâu rất rộng. 

- 45 - 

 Thứ ba là "nhẫn nhục".  "Nhẫn nhục" ở đây chính là tâm nhẫn nại. Nếu bạn có tâm 

nhẫn nại chờ đợi… Chúng ta lần trước từ Hong Kong trở về, ngồi chiếc phi cơ Thái 

Lan. Phi cơ này có khuyết điểm, nói là chín giờ hơn sẽ bay, kết quả phi cơ đại khái có 

trở  ngại, đang  sửa  chữa,  hỏi  họ  lúc  nào  thì  sửa  chữa xong,  họ  đều  không  biết  được. 

Thầy Ngộ Nhẫn cùng đi với tôi liền nói với tôi:  “Người ta từng người lần lượt đều vội 

 đổi đi chuyến bay khác, chúng ta có cần đổi đi chuyến khác không?” . Tôi liền nói với 

thầy:  “Chúng ta ở đây tu nhẫn nhục Ba La Mật, tôi bằng lòng ngồi ở đây một tuần lễ, 

 chúng ta từ từ đợi” . Kết quả không có đợi đến một tuần, mười một giờ rưỡi thì chuyến 

bay này liền cất cánh, bay được rất tốt. Bởi vì rất nhiều người đều chuyển sang phi cơ 

khác, chúng ta mỗi người có thể ngồi đến năm sáu ghế. 

Bất cứ việc gì đều phải học nhẫn nại, hà tất phải vội vàng? Trong thế pháp thường nói: 

 "Dục tốc thì bất đạt" . Thời tiết nhân duyên chưa chín muồi thì hoàn thiện chính mình, 

chờ đợi thời tiết nhân duyên, tâm chúng ta liền an. Độ chúng sanh, có một số người rất 

là vội vàng, giận không thể lập tức độ hết chúng sanh. Cái tâm đó của họ còn từ bi hơn 

so với Phật, có lợi ích gì? Chư Phật Bồ Tát đại từ đại bi, biết được chúng sanh thời tiết 

nhân duyên chưa chín muồi, không thể độ, các Ngài đều có lòng nhẫn nại ở bên cạnh 

chờ đợi, đang quán sát, chúng ta vội vàng làm gì? Cho nên duyên chưa chín muồi để 

giúp người khác, thì phải nên biết làm thế nào giúp cho chính mình, đem trí tuệ của 

chính mình, đem đức năng của chính mình hướng nâng lên trên cao. Đến khi có cơ hội 

rồi,  ta  sẽ  làm  được  tốt  hơn,  sẽ  làm  được  càng  viên  mãn,  như  vậy  mới  là  đúng.  Cho 

nên, chúng ta không một giây một phút nào trống qua. 

Nhà Nho đã nói:  "Tấn tắc kiêm thiên hạ, thoái tắc độc thiện kỳ thân" . Không luận là 

tấn hay thoái đều đang tinh tấn, đều không giải đãi. Thoái là gì? Độc thiện là gì? Hoàn 

thiện  chính  mình.  Có  cơ  hội  giúp  đỡ  người  khác,  chắc  chắn  không  có  thoái  chuyển. 

Cho  nên,  không  luận  làm  bất  cứ  việc  gì  cũng  phải  có  lòng  nhẫn  nại,  không  có  lòng 

nhẫn nại thì không thể thành tựu việc gì. Nhẫn nại là thiền định tiền phương tiện của 

Bát Nhã, dùng lời hiện tại  mà nói chính là "dự bị công phu". Tâm nhẫn nại của bạn 

đều chưa có, bạn làm sao có thể được định? Không có định, bạn làm sao có thể khai trí 

tuệ? Cái này phải tu. 

Ngay trong đồng tu chúng ta, có một vị "Ngộ Khiêm". Có lẽ các vị rất nhiều người đều 

quen biết cô ấy. Nhắc đến cái tên này, mọi người đều cảm thấy cô ấy không có gì. Cô 

ấy  đã  ở  chung với  các  vị, ngày  trước  ở  Thư Viện  Hoa  Tạng, ở  đạo tràng  Đạt  La Tư 

Hoa Kỳ, ở đạo tràng Thánh Hà Tây, ở chỗ này, ở Úc châu đều không có người nào ưa 

thích cô ấy. Hai năm này chúng ta mua một nơi ở Toowoomba, tôi bảo cô ấy lên ở trên 

núi. Cô ấy một mình ở trên núi, một năm này xem là dụng công. Khi ở trên núi, tôi nói 

với cô ấy, cô là người phước báo lớn bậc nhất trên toàn thế giới, có một hoàn cảnh tốt 

đến như vậy để cho cô bế quan, cô không phải là người phước báo bậc nhất trên toàn 

thế giới hay sao? Cô có thể thành tựu hay không hoàn toàn ở chính cô. Lên núi, tôi bảo 

cô ấy đổi cái tên khác. Cô ấy, cái chữ "Thiên" vốn dĩ là nhất thiên, nhị thiên, cái chữ 

"Thiên" đó giống như một bảo kiếm vậy, rất lợi hại, rất hay đâm người, cho nên không 

có  người  nào  ưa  thích  cô.  Đổi  lại  cái  tên,  Khiêm  của  khiêm  hư,  khiêm  hư  nhẫn 

nhượng, chữ khiêm này hay, học khiêm hư. Cô ấy hoan hỉ, cô ấy quả nhiên học. 

- 46 - 

Trong một năm, cô ấy mỗi ngày nghe Kinh 7 giờ đồng hồ, băng ghi hình giảng Kinh 

của chúng ta nơi đây, mỗi ngày nghe Kinh 7 giờ đồng hồ, mỗi ngày lạy Phật ba trăm 

lạy. Đây là định khóa của cô. Sau đó công việc của cô, số lượng công việc rất lớn, đích 

thực đây là ngày trước Quán Trưởng Hàn rất tán thán đối với cô, một mình cô ấy vượt 

qua được năm người, khi làm việc đích thực rất nhanh. Khi làm việc thì học "Kinh Vô 

Lượng  Thọ".  Mỗi  ngày  phải  học  thuộc  bao  nhiêu,  cái  biến  số  này  không  nhất  định. 

Cho nên, thời gian của cô ấy không có trống qua. Hiện tại các vị đến thăm cô ấy, diện 

mạo  hoàn  toàn  thay  đổi,  âm  thanh  thay  đổi,  người  rất  khiêm  nhã,  hoàn  toàn  không 

giống  như  trước  đây.  Chỉ  một  năm.  Tôi  nói  tiếp  tục  nỗ  lực  ba  năm  thì  cô  là  Thánh 

nhân rồi, chuyển phàm thành Thánh. 

Cho nên, vấn đề là bạn chính mình có chịu làm hay không. Tôi đem phương pháp dạy 

cho  bạn,  bạn  không  chịu  làm,  vậy  thì  cũng  không  có  cách  nào.  Bạn  chịu  làm,  con 

người  có thể  chuyển biến. Chính  mình phải  có lòng  tin. Cô  ấy  ngày  ngày  phản tỉnh, 

ngày ngày cải lỗi, hiện tại biết được vì sao ngày trước mỗi một nơi đều ở không tốt, 

mỗi một người đều chán ghét cô, cô nhận ra được. Động tác của cô nhanh hơn người 

khác, người khác theo không kịp thì xem thường người ta. Sai rồi!. Cho nên hiện tại cô 

ở chung với người, những tâm bệnh ngày trước đều không có. Đây là tấm gương tốt 

cho người tu hành chúng ta. 

Tu nhẫn nhục quan trọng hơn bất cứ thứ gì. Người mỗi ngày không nên xem thấy lỗi 

lầm của người khác, phải kiểm điểm lỗi lầm của chính mình. Thế nhưng người có một 

tâm  bệnh rất lớn, họ không tìm  ra  lỗi lầm  của chính  mình, chuyên  xem  thấy  lỗi lầm 

của người khác. Có biện pháp gì tìm ra lỗi lầm của chính mình hay không? Lấy người 

khác làm tấm gương soi chính mình, xem thấy lỗi lầm của người khác, không nên đem 

lỗi lầm của người khác để vào trong tâm mình, mà lập tức quay đầu lại nghĩ, ta có lỗi 

lầm của họ hay không? Dùng phương pháp này, bạn mới tìm được lỗi lầm của chính 

mình. Sau khi tìm được thì phải phản tỉnh, liền phải cải đổi. Một ngày có thể cải đổi 

một  tâm  bệnh,  ngày  ngày  sửa,  ba  năm  bạn  chính  là  Thánh  Hiền,  bạn  không  phải  là 

người phàm. 

Người phàm muốn làm Thánh nhân không phải là việc khó, khó là khó ở bạn có thể nỗ 

lực cải đổi hay không, then chốt ở ngay chỗ này. Quả nhiên có thể nỗ lực cải đổi, trên 

"Kinh Hoa Nghiêm" là nói phàm phu thành Phật, một đời liền có thể làm được. Thiện 

Tài  Đồng  Tử  53  tham,  không  hề  ở  thứ hai,  ngay  trong  một  đời  viên  mãn  thành  tựu, 

thành là Phật của Viên giáo. Do đây có thể biết, thành Phật làm gì cần phải đến ba đại 

A Tăng Kỳ kiếp. Tại sao người ta một đời có thể thành tựu? Ngày ngày cải lỗi. Cần 

phải ba đại A Tăng Kỳ kiếp là do họ không thể cải lỗi, trên đạo Bồ Đề tiến tiến thoái 

thoái, tiến được ít thoái thì nhiều, cho nên mới cần phải thời gian dài đến như vậy. Cô 

Ngộ  Khiêm  có  một  sở  trường,  cô  có  lòng  tin  với  chính  mình,  cái  điểm  này  rất  khó 

được . "Tín vi đạo nguyên công đức mẫu" , cô có lòng tự tin cô có thể thành tựu. Chúng 

ta tương lai có thành tựu hay không, then chốt chính ngay chỗ này. Người có lòng tự 

tin, lại có thể tin Phật, đối với giáo huấn của Phật tin sâu không nghi, con người này 

làm sao mà không thành tựu? Đương nhiên sẽ thành tựu. 

- 47 - 

 "Tinh tấn"  là cầu tiến bộ. "Tiến" là tiến bộ, thế nhưng bên trên tiến bộ thêm một chữ 

"tinh", bạn nghĩ xem, đây là ý gì? "Tinh" là thuần mà không tạp, chúng ta thường nói 

"một môn thâm nhập", cho nên không được xen tạp. 

Tôi ngay một đời này có thể có chút thành tựu nhỏ là nhờ sự nhắc nhở nghiêm khắc 

của lão sư. Năm xưa tôi ở Đài Trung theo lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam mười năm, cái chữ 

"tinh" này làm được. Cái chúng ta nghe, cái chúng ta thấy là Lý lão sư, chỉ một vị lão 

sư, một hình tượng, chắc chắn không cho phép chúng ta nghe người khác giảng Kinh 

nói  pháp.  Việc  này  tôi  nói  qua  rất  nhiều  lần,  tôi  làm  được  rồi.  Những  sách  vở  mà 

chúng ta xem, cho dù là sách gì, nhất định phải được lão sư đồng ý. Muốn xem sách 

gì, nhất định phải báo với  lão sư.  Lão sư không đồng ý, chắc chắn không dám  xem. 

Bạn không nghe lời thì không còn cách nào, vậy thì bạn không phải tinh tấn, bạn là tạp 

tấn, là loạn tấn, vậy không thể có tiến bộ. 

Lão sư dạy bảo chúng ta mục đích của thầy ở chỗ nào? Mục đích là giúp chúng ta khai 

ngộ,  thầy  không  phải  có  mục  đích  gì  khác.  Tuyệt  đối  không  phải  giúp  bạn  tràn  đầy 

phong phú thường thức. Thầy không giống như giáo học thế gian. Mục đích giáo học 

thế gian là tràn đầy thường thức, bạn biết được càng nhiều càng tốt. Phật pháp không 

phải  như vậy, giáo học  của Phật  pháp là  giúp  bạn  khai ngộ, giúp  đỡ bạn  được  định, 

cho nên hoàn toàn không giống với giáo học thế gian. Bạn chân thật được định, chân 

thật  khai  ngộ,  cái  này  giáo  học  Phật  pháp  mới  xem  là  lấy  ra  được  thành  tích.  Thế 

nhưng, then chốt chính là bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn. Bố thí là buông xả, trì 

giới là thủ pháp, bạn phải có lòng nhẫn nại. 

Lòng nhẫn nại rất quan trọng, là đối với những giáo huấn của lão sư có lòng nhẫn nại. 

Bạn thật tuân thủ, cảm ứng rất nhanh, không thể nghĩ bàn. Bạn không tuân thủ, bạn có 

hoài nghi, có lo lắng, có nghi hoặc, vậy vấn đề này khó rồi. Thế nhưng lão sư thực tế 

cũng rất cao minh, nếu như họ phát hiện bạn có nghi, có do dự, họ liền rời xa bạn. Hay 

nói cách khác, họ biết mục đích của bạn không phải đang cầu khai ngộ, bạn đang cầu 

thường thức thông thường, vậy bạn thứ gì cũng đều có thể xem, bạn thứ gì cũng đều 

có thể nghe, họ không dạy bạn. Bạn chân thật muốn tu khai ngộ, muốn vào cảnh giới 

Phật,  thì  không  đi  theo  đường  cũ  không  được,  đi  đường  mới  thì  không  cách  nào. 

Đường cũ là chư Phật đã đi, Tổ tổ nối nhau. Các Ngài đi con đường này, không có con 

đường thứ hai có thể đi, cho nên nhất định phải hiểu được tinh tấn, quyết định không 

thể tạp. 

Hai ngày trước, tôi nghe nói có người ở Chùa Cực Lạc - Tân Thành muốn đến tìm tôi. 

Họ bên đó muốn thành lập "Học Viện Lăng Nghiêm", chuyên công môn "Kinh Lăng 

Nghiêm". Tốt, đây là việc tốt. Đây cũng là lần trước tôi nhắc đến, bởi vì vị trụ trì ban 

đầu đạo tràng đó là Pháp sư Viên Anh, sau đó là Pháp sư Bạch Thánh, những pháp sư 

này đều là giảng "Kinh Lăng Nghiêm". Tôi nói:  “Đây đều là Tổ sư của đạo tràng các 

 vị,  các  vị  phải  nên  hoằng  dương  "Lăng  Nghiêm"” .  Tôi  ngày  trước  học  tập  cũng  là 

chuyên  học  "Lăng  Nghiêm",  chuyên  công  "Lăng  Nghiêm".  "Kinh  Lăng  Nghiêm"  tôi 

nhớ  dường  như  đã  giảng  sáu  -  bảy  lần.  Tốt,  thật  là  thú  vị.  Thế  nhưng  rất  khó,  nếu 

không có nền tảng tương đối, không phải là việc dễ dàng. 

Cho  nên,  các  vị  đồng  tu  nhất  định  phải  ghi  nhớ,  phải  "tinh  tấn",  một  mục  tiêu,  một 

phương hướng. Các Kinh luận khác có nên tu hay không? Có thể, nhưng không phải 

- 48 - 

vào lúc này, sau khi khai ngộ thì tu. Khi chưa khai ngộ, bạn hiện tại đều lướt qua, đem 

thời gian bạn khai ngộ kéo dài.  Vốn dĩ bạn năm  năm  thì  khai  ngộ, hiện tại bạn  phải 

mười  năm.  Đạo  lý  này  phải  hiểu.  Cho  nên  ngạn  ngữ  thường  nói:   "Không  nghe  lời 

 người xưa, thiệt thòi ở trước mắt" , không sai chút nào. Tôi thì thật thà hơn các vị, cho 

nên tôi bị thiệt thòi ít, tôi nghe lời lão sư dạy bảo. Cho nên, kinh nghiệm này của đại 

đức xưa đích thực đáng được chúng ta học tập, đáng được chúng ta làm tham khảo. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. 

A Di Đà Phật….. 



Tập 217 

Kinh văn: "Sở hữu quốc thành, tụ lạc, quyến thuộc, trân bảo, đô vô sở trước". 

Lần trước giảng đến chỗ này. Kinh văn phía sau, đây là nói "lục độ hóa chúng". 

Kinh văn: "Hằng dĩ bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, trí tuệ, lục độ 

chi hạnh. Giáo hóa an lập chúng sanh, trụ ư vô thượng, chân chánh chi đ ạo". 

Đoạn  Kinh  văn  này  vô  cùng  quan  trọng.  Hôm  nay,  hội  này  có  đồng  tu  đến  từ  trong 


nước và rất nhiều khu vực khác, bình thường rất khó có được cơ duyên tham gia pháp 

hội  giảng  Kinh  ở  hiện  trường  chúng  ta.  Mọi  người  đến  bên  đây,  cơ  duyên  rất  khó 

được, cũng rất là thù thắng. Chúng ta đối với đoạn Kinh văn này luôn phải tỉ mỉ vì mọi 

người giới thiệu. 

Trong Kinh Đại thừa thường hay nói  "lục độ vạn hạnh" , rốt cuộc là ý nghĩa gì, chúng 

ta không thể không tường tận, không thể không rõ ràng. Nếu như đối với những Kinh 

huấn này không thể nào tỉ mỉ thể hội thì chúng ta không có được thọ dụng. 

Lục Độ, Tứ Nhiếp Pháp là Thế Tôn dạy bảo Bồ Tát (Bồ Tát là học trò), dạy Bồ Tát 

tổng cương lĩnh tu hành, tổng nguyên tắc. Danh từ "Bồ Tát" là từ âm tiếng Phạn Ấn 

Độ phiên dịch ra. Ý nghĩa danh từ này có thể dịch, nhưng vì sao không dịch? Vào thời 

xưa, Đại Sư dịch Kinh biểu thị tôn trọng đối với danh từ này, cho nên thuộc về "tôn 

trọng  không  dịch".  Ý  nghĩa  của  danh  từ  này  Đại  Sư  Huyền  Trang  nói  được  rất  hay: 

 "Chúng sanh hữu tình giác ngộ" . Hiện tại nếu như bạn giác ngộ rồi, bạn chính là Bồ 

Tát. 

Đương nhiên trình độ giác ngộ khác biệt có cạn sâu lớn nhỏ, thế là Bồ Tát liền có rất 

nhiều đẳng cấp. Giống như trong Kinh thường nói "tam Hiền thập Thánh", đây là nói 

đẳng cấp của Bồ Tát. Địa vị càng cao, họ giác ngộ được càng rộng, càng sâu. Địa vị 

càng  thấp,  giác  ngộ  được  tương  đối  cạn,  tương  đối  nhỏ.  Hiện  tiền  đồng  tu  chúng  ta 

cũng đều là Bồ Tát, rốt cuộc bạn là Bồ Tát ở đẳng cấp nào? Người khác không biết, 

thậm chí bạn chính mình cũng không biết. Không biết không cần lo, giác ngộ thì tốt, 

chỉ  sợ  là  không  giác  ngộ.  Kỳ  thật  ở  trên  Kinh  giáo  Đại  thừa  Phật  nói  cho  chúng  ta 

nghe rất nhiều, Phật pháp là bình đẳng. Đây là lời chân thật. Trong bình đẳng tại vì sao 

- 49 - 

nói nhiều khác biệt như vậy? Khác biệt không phải từ nơi Phật phân, mà khác biệt là 

phàm phu có khác biệt, Phật tùy thuận phàm phu mới nói nhiều thứ khác biệt. Nếu như 

nói lời thành thật, trong lời thành thật là chắc chắn không có khác biệt.  "Thỉ giác bất dị 

 đẳng giác" . Đây chính là chúng ta vừa giác ngộ thì cùng với giác ngộ viên mãn trên 

quả địa Như Lai thực tế mà nói là không có khác biệt. Khác biệt ở chỗ nào vậy? Thời 

gian chúng ta giác ngộ quá ngắn, công phu quá cạn, cảnh giới vừa hiện tiền lập tức lại 

mê rồi, không thể vĩnh viễn gìn giữ giác ngộ. Khác biệt ở ngay chỗ này. Giác ngộ của 

Phật cùng các đại Bồ Tát có thể vĩnh viễn gìn giữ mà không thoái chuyển. Đây gọi là 

công phu. Cái công phu này thực tế mà nói là không quá hiếm lạ, bởi vì chúng ta mỗi 

một chúng sanh vốn dĩ không hề khác biệt với Phật, cho nên nói không hiếm lạ. Vấn 

đề chính là ở ngay chúng ta. 

Tại  sao không thể giống  Phật  Bồ  Tát vĩnh viễn gìn  giữ "giác mà  không  mê",  tại sao 

không thể  gìn giữ  chánh  mà  không  tà, tịnh  mà  không  nhiễm?  Then  chốt  ở ngay  chỗ 

này. Chúng ta  muốn hỏi, rốt  cuộc tại  sao chúng  ta  không  thể gìn giữ được?  Nguyên 

nhân đại khái, chúng ta chỉ có thể nói nhưng không thể làm, cho nên không thể gìn giữ 

được. Phật Bồ Tát vì sao có thể gìn giữ được? Các Ngài nói làm tương ưng, các Ngài 

nói được làm được, làm rồi mới nói, cho nên các Ngài có thể gìn giữ. Hiện tại chúng ta 

muốn  hỏi,  đến  lúc  nào  có  thể  đến  được  cảnh  giới  như  vậy?  Đây  là  rất  nhiều  người 

chân thật muốn ở ngay đời này thành tựu, một việc quan tâm nhất, bạn quả nhiên thật 

muốn ở ngay đời này thành tựu, không có cách nào khác y giáo phụng hành. Phật ở 

trên Kinh này dạy chúng ta làm như thế nào, chúng ta thật làm. Bạn xem thấy, vừa mở 

đầu là  "hằng dĩ" . Bạn phải có hằng tâm, phải có quyết tâm, phải có nghị lực, vĩnh viễn 

như vậy mà làm, không phải làm một lần hai lần, mà toàn tâm toàn lực làm, không nên 

sợ  chướng  ngại,  không  nên  sợ  khó  khăn,  chắc  chắn  không  có  nghi  hoặc,  ta  có  bao 

nhiêu sức lực thì ta làm bấy nhiêu sức lực, dùng tài lực của chính chúng ta, dùng lao 

lực của chúng ta. Dùng tài lực gọi là ngoại tài bố thí, dùng thể lực của chúng ta là nội 

tài bố thí. Đạo tràng có rất nhiều đồng tu tự động đến nơi đây để làm công quả, đây là 

thuộc về nội tài bố thí. Then chốt ở "hằng dĩ". 

Hiện  tại,  xã  hội  này  vô  cùng  bất  an.  Hôm  nay,  trước  khi  chúng  ta  giảng  Kinh,  đạo 

trưởng của Bái Hỏa Giáo đến thăm tôi. Qua hai ngày nữa ông phải đi đến Hoa Kỳ, đại 

khái phải qua hai - ba tuần lễ mới trở lại. Ông đặc biệt đến thăm tôi, hỏi tôi một vấn 

đề, sắp tới tôi có những cách nhìn thế nào? Tôi chỉ là khuyến khích, hết thảy truyền 

giáo sư của tôn giáo chúng ta, người lãnh đạo trong tôn giáo, mọi người nhất định phải 

đoàn  kết  hợp  tác,  chăm  chỉ  đi  giáo  hóa  chúng  sanh.  Hiện  tại,  xã  hội  này  mọi  người 

thông thường kém khuyết lòng yêu thương, kém khuyết tín nhiệm, giữa đôi bên hoài 

nghi,  kì  thị  lẫn  nhau,  cống  cao ngã  mạn, cuồng  vọng  tự  đại.  Loại hiện  tượng  tâm  lý 

này sẽ mang đến xã hội bất an, thế giới không còn hòa bình, chúng ta còn phải trải qua 

những ngày tháng khổ nạn. Đây là tôi nói với ông ấy. Ông ấy nói với tôi còn càng đơn 

giản hơn, càng tường tận. Ông nói, kinh tế trên thế giới này hiện tại đã có dấu vết suy 

thoái rất rõ ràng, có thể năm tới sẽ không còn được ngày tháng tốt như năm nay. Lời 

của ông nói tôi đồng ý. Do đó, chúng ta càng phải chăm chỉ nỗ lực thực tiễn giáo huấn 

của Phật Đà ở trên Kinh điển, cố gắng ghi nhớ  "Học vi nhân sư, hành vi thế phạm" , xả 

bỏ thân mạng của chính mình cũng không hề tiếc. Chúng ta vì để độ chính mình, vì để 

giúp chúng sanh. Người học Phật không sợ chết, người học Phật biết không có sanh 

tử. 

- 50 - 

Tử vong là một việc như thế nào? Xả bỏ cái thân thể này đổi lấy một cái thân thể khác 

mà thôi. Chân thật khế nhập cảnh giới, cách nhìn đối với sanh tử cũng giống chúng ta 

thay đổi y phục vậy, y phục này mặc cũ rồi, cởi bỏ, đổi lấy một bộ mới. Đây là chân 

tướng sự thật. Cái cảnh giới này tuyệt nhiên không rất cao. Do đó, người thông minh 

nhất định phải vì đời sau mà lo nghĩ, hy vọng đời sau so với đời này chúng ta được tốt 

hơn,  càng  thù  thắng  hơn,  vậy  thì  có  ý  nghĩa, liền  có  giá  trị.  Nếu  như đời  sau  không 

được như đời này, vậy thì đời này của chúng ta sai rồi, ngay đời này đã  luống qua. 

Làm thế nào đem cảnh giới chính mình hướng lên trên cao? Cơ duyên ngày nay của 

chúng ta có thể nói là ngàn năm khó gặp. Lời nói này là thật, không phải là giả. Trong 

kệ  khai  Kinh  đã  nói:   "Trăm  ngàn  muôn  kiếp  khó  được  gặp" .  Cư  sĩ  Bàng  Tế  Thanh 

trước nhà Thanh đã nói:  "Vô lượng kiếp đến nay hi hữu khó gặp" . Ngày nay chúng ta 

gặp được Kinh điển này là đệ nhất Kinh của Phật giáo, thù thắng không gì bằng. Kinh 

tuy không dài, lời ngắn ý gọn, quan trọng nhất, trước tiên phải thông đạt nghĩa Kinh. 

Đọc mỗi câu mỗi chữ, ý nghĩa chúng ta rõ ràng tường tận, đây là trọng yếu đệ nhất. 

Sau khi tường tận, nhất định phải thực tiễn. 

Điều thứ nhất trong Lục Độ là “bố thí” 

Phật dạy cho chúng ta "bố thí", chúng ta thật làm, tận năng lực của chính chúng ta. Sự 

việc này không nên miễn cưỡng, miễn cưỡng thì sai. Người học Phật tâm địa nhất định 

là chân thành, thanh tịnh, trong tâm chắc chắn không có ô nhiễm, thân thể, tinh thần 

nhất định là buông lỏng, không có chút nào khẩn trương. Đời sống này rất tự tại, nhà 

Phật  thường  nói  "được  đại  tự  tại",  người thế gian  nói  đây  là  đạo  dưỡng  sinh  thượng 

thừa nhất, hay nói cách khác, chúng ta liền ít bệnh, ít não. Nhà Phật thường hay chúc 

phúc người "ít bệnh ít não". Ít bệnh ít não là từ đây mà ra. Y giáo phụng hành, chúng 

ta có thể đạt đến hạnh phúc chân thật, mỹ mãn chân thật. 

Khi chúng sanh có cần đến, chúng ta phải toàn tâm toàn lực hiệp trợ. Chúng ta hướng 

nhìn ra thế giới, nhìn xem cái địa cầu này, hiện tại chúng sanh trên địa cầu này cần yếu 

nhất là cái gì? Là giáo dục của Phật giáo, không có gì quan trọng hơn đây. Tuy nhiên, 

có một số khu vực khốn khó bần khổ, họ thiếu kém lương thực, thiếu kém y vật, chúng 

ta tặng một ít lương thực cho họ, tặng một ít quần áo cho họ, cứu cấp nhất thời. Người 

xưa chúng ta thường nói, cấp nạn thì có thể cứu, thế nhưng bần cùng thì làm thế nào? 

Nếu như làm cho những người này ngay một đời, thậm chí đến thế hệ sau của họ đều 

phải nhờ vào cứu tế để trải qua ngày tháng, vậy thì cách làm của chúng ta sai rồi, từ bi 

của bạn là giả không phải là thật. Từ bi chân thật là phải giúp cho họ khai trí tuệ, phải 

truyền cho họ kỹ thuật năng lực để họ chính mình có thể tự mưu sinh, đây gọi là chân 

thật từ bi. 

Phật từ bi đến tột đỉnh đối với chúng sanh mười pháp giới, Phật dạy chúng ta tiêu trừ 

nghiệp  chướng.  Việc  này  thật  từ  bi.  Dùng  phương  pháp  gì  để  tiêu  trừ?  Đoạn  ác,  tu 

thiện. Phật dạy chúng ta khai trí tuệ, dạy chúng ta hồi phục vạn đức vạn năng của tự 

tánh chính mình. Dùng phương pháp gì vậy? Phá mê khai ngộ. Đều ở trong "bố thí". 

Cho nên, trong bố thí bao gồm có tài bố thí, pháp bố thí, vô úy bố thí. 

Lần này tôi đến Cổ Tấn tham gia Phật thất, Phật thất lần này tương đối thù thắng, có 

sắp gần 100 người tham gia, cảm ứng cũng không thể nghĩ bàn. Sau khi pháp hội kết 

- 51 - 

thúc, cùng nói chuyện với các đồng tu, giải đáp vấn đề nghi nan của họ. Trong đó có 

một  vị  đồng  tu,  ông  là  người  quản  lý  sân  bóng  rổ,  đến  nói  với  tôi,  sân  bóng  có  rất 

nhiều trùng nhỏ, giun đất, họ bị bức có lúc không thể không sát sanh. Người chủ của 

sân  bóng  là  cư  sĩ  Đan  Tư  Lý  Lý  Kim  Hữu  một  mực  dặn  bảo  không  nên  dùng  nông 

dược, không được sát sanh. Ông ấy vô cùng khó được. Ông nói, tôi luôn là tận sức mà 

làm, thế nhưng có lúc bất đắc dĩ, không dám nói với ông ấy, vẫn là phải sát sanh. Ông 

hỏi tôi phải làm sao? Tôi dạy ông ấy, anh phải tăng cường câu thông với những trùng 

đất bị hại đó, cái núi đó lớn đến như vậy, bên cạnh sân bóng có rất nhiều cây cối hoa 

cỏ,  anh  phải  dạy  cho  những  trùng  đó  dọn  nhà  đi  qua  bên  kia, không  nên  đi  vào  sân 

bóng. Có thể làm  được  hay  không?  Có  thể! Làm  không  được là  tâm  chân thành  của 

bạn chưa đủ. Các vị phải nên biết, những động vật nhỏ này đều thông tình người, bạn 

yêu thương chúng, chúng yêu thương bạn; bạn giúp đỡ chúng, chúng cũng giúp bạn. 

Chúng ta phải bình đẳng đối xử, hòa thuận cùng sống. Tại vì sao bạn không đuổi được 

những trùng nhỏ này? Việc thứ nhất, bạn đối xử không bình đẳng với chúng.  "Ta là 

 người,  chúng  là  trùng" ,  vậy  thì  không  được,  loại  thái  độ  này  chúng  không  thể  tiếp 

nhận. Bạn phải xem chúng như bạn bè, xem chúng như là thân bằng quyến thuộc, tâm 

chân thành yêu thương chúng, chúng sẽ bị cảm động. 

Không chỉ động vật có linh tánh, mà cây cối hoa cỏ cũng có linh tánh. Không chỉ cây 

cối hoa cỏ có linh tánh, mà đá cuội, ngói gạch cũng có linh tánh. Chúng ta rất rõ ràng, 

rất tường tận. Tại vì sao chúng có linh tánh? Trên "Kinh Hoa Nghiêm" nói:  "Tình dữ 

 vô tình đồng viên chủng trí" . Cái "vô tình" đó bao gồm thực vật, khoáng vật đều là một 

pháp tánh biến hiện ra, làm sao không có linh tánh. 

Chúng ta phải đem  cái ý niệm  "sát sanh" này  trừ bỏ từ  trong nội  tâm  thì  mới  có thể 

làm đến được tự lợi lợi tha. Phiền não bạt trừ từ căn bản, trí tuệ chúng ta liền khai; đối 

người, đối việc, đối vật phải nên dùng phương pháp gì, phải nên dùng thái độ gì, chính 

mình liền tường tận. Sau đó bạn mở quyển Kinh ra liền có thể hiểu, Phật mỗi câu mỗi 

chữ đều hàm vô lượng nghĩa. 

Cho nên ngày nay chúng ta nói "bố thí", cái đầu tiên là bố thí tâm chân thành, bố thí 

tâm bình đẳng. Chúng ta tổng kết giáo huấn của Phật là  "chân thành, thanh tịnh, bình 

 đẳng, chánh giác, từ bi" . Từ bi chính là tâm yêu thương. Việc đầu tiên chúng ta phải 

bố thí như vậy. Chúng ta dùng cái tâm này đối nhân xử thế tiếp vật, chúng ta đối với 

Phật dùng cái tâm này, thì đối với muỗi kiến cũng dùng cái tâm này, chắc chắn không 

có  hai  tâm.  Những  động  vật  nhỏ  này  đều  có  Phật  tánh,  cây  cối  hoa  cỏ  đều  có  pháp 

tánh. 

Pháp tánh cùng Phật tánh là một tánh. Làm thế nào đem tâm tánh của chính mình cùng 

tâm  tánh  của  Như  Lai  hợp  thành  một,  sau  đó  đem  thân  của  chính  mình  cùng  tất  cả 

chúng sanh dung hợp thành một thể. Bạn có thể vào được cảnh giới này thì chúc mừng 

bạn, bạn đã chứng được pháp thân. Người chứng được pháp thân, trong Kinh Đại thừa 

gọi  là  "Pháp  Thân  Đại  Sĩ".  Cho  nên  làm  gì  không  thể  nói  được  không  thông  chứ? 

Chúng ta thường nói giữa người với người phải tôn trọng lẫn nhau, phải kính yêu lẫn 

nhau,  phải  hợp  tác  lẫn  nhau.  Người  với  tất  cả  động  vật,  người  với  tất  cả  thực  vật, 

khoáng vật đều phải tôn trọng. Ta tôn trọng chúng, ta yêu thương chúng, chúng cũng 

yêu thương ta; ta giúp đỡ chúng, chúng cũng giúp đỡ ta. 

- 52 - 

Phải làm từ chính bản thân mình, không nên yêu cầu người khác trước. Trước phải yêu 

cầu ta làm thế nào đối với người. Cho nên, từ phàm phu tu thành Phật Bồ Tát không gì 

khác,  chỉ  là  yêu  cầu  chính  mình  mà  không  yêu  cầu  người  khác.  Chúng  ta  yêu  cầu 

chính mình, tự nhiên liền đạt được hồi báo. Hồi báo chắc chắn không thể cầu. Tôi đối 

với anh tốt, anh nhất định phải đối với tôi tốt. Không nên có cái tâm này. Tôi đối với 

anh tốt là việc nên làm, cho dù anh đối với tôi thế nào, quyết không để ở trong tâm. 

Như vậy mới có thể thành tựu, như vậy mới chân thật giống như Đại Sư Huệ Năng đã 

nói ở trong Đàn Kinh:  "Nếu là người chân chính tu hành thì không thấy lỗi thế gian" , 

đạo nghiệp của chúng ta mới có thể thêm lớn. 

Mỗi giờ mỗi phút phải vì chúng sanh làm ra tấm gương tốt. Làm tấm gương tốt chính 

là bố thí. Không thể nói họ đâu có làm việc tốt gì, tại sao tôi phải làm, vậy thì sai rồi. 

Những người đó họ đều bằng lòng vào địa ngục, tại vì sao ta không đi? Chẳng phải là 

cái  ý  này  hay  sao?  Chúng  ta  học  Phật,  Phật  là  tấm  gương  của  chúng  ta,  Phật  là  mô 

phạm  của  chúng ta, người khác  có làm  thế nào hoàn toàn không liên quan gì với ta, 

cách làm của chính ta nhất định phải đúng pháp. Chúng ta có tài, dùng tài lực giúp đỡ 

người khác, có pháp càng phải dùng pháp giúp đỡ người khác. 

Trên  Kinh  Phật  nói,  bòn tài được quả báo  bần  cùng, bòn pháp  được  quả báo  ngu si. 

Cho nên không nên sợ ta dùng tiền tài giúp người khác, tương lai họ phát tài vượt hơn 

chúng ta rồi. Bạn giữ loại tâm này, bạn đời sau sẽ bị quả báo bần cùng. Bạn dùng pháp 

dạy người khác, sợ người khác trí tuệ đức tướng cao vượt hơn ta, đời sau sẽ bị quả báo 

ngu si. Trên  Kinh  Phật nói với  chúng  ta, học trò của  Ngài là Châu  Lợi  Bàn  Đà Gia, 

Phật nói một đoạn câu chuyện của ông ấy, ngay trong đời quá khứ ông ấy là Tam Tạng 

Pháp Sư, ngay trong đời này tại vì sao mà biến thành ra ngu si đến như vậy? Chính là 

khi dạy người khác bòn pháp, sợ người khác siêu vượt hơn mình, luôn muốn giữ lại 

cái riêng, không chịu hoàn toàn dạy cho người khác, cho nên ngay đời này bị quả báo 

ngu si. Phật dạy ông học một câu kệ, đọc câu trên thì không nhớ được câu dưới, dạy 

câu dưới thì lại quên mất câu trên, ngu si đến như vậy. Phật biết được nên giúp đỡ ông, 

dạy ông tu pháp môn sám hối, sám trừ nghiệp chướng, trí tuệ của ông liền hiện tiền, 

phước đức cũng hiện tiền. 

Cho nên chúng ta chính mình trước tiên vạn nhất không nên chướng ngại chính mình. 

Nghiệp chướng không phải từ bên ngoài đến, mà là do chính mình làm. Chính mình 

chướng  ngại  chính  mình,  người  khác  không  thể  chướng  ngại  được,  tự  làm  tự  chịu, 

quyết không oán trời trách người, vậy mới là người thông minh. Chân thật hiểu được 

rồi, không thể không tu bố thí. Không tu bố thí, chính mình đời đời kiếp kiếp phước 

huệ đều không có. Toàn tâm toàn lực mà làm, làm không hề húy kị. Toàn bộ tài sản 

của  chúng ta ngày  nay  chỉ  có  một bát cơm, ta  thấy  người khác  không  có  cơm  ăn, ta 

còn chia một nửa ra cho họ, đây là bố thí Ba La Mật. Sau khi phân cho họ, ta không 

còn thì làm sao? Không còn cũng không lo lắng, chắc chắn không hề lo lắng là ta ngày 

mai, năm tới phải làm sao. Tích lũy nhiều một chút, xem thấy người khác bên cạnh đói 

khổ,  bạn  cũng  không  đưa  tay  ra,  vậy  thì  bạn  sai  rồi.  Chúng  ta  mỗi  niệm  muốn  cầu 

vãng sanh Tịnh Độ, mỗi niệm muốn thấy A Di Đà Phật, mà tâm như vậy thì làm sao 

có thể vãng sanh? 

- 53 - 

Toàn bộ bố thí, phụng hiến, ngày mai không có gì ăn, cố gắng niệm Phật liền đi đến 

Thế giới Cực Lạc. Đây là thật không hề giả. Tại vì sao vẫn cứ lưu luyến cái thế giới 

này, không thể xả bỏ được? Cho nên giúp đỡ chúng sanh khổ nạn, chính mình không 

chút lo lắng, phải xả được sạch sẽ, trống không. 

Trong  bố  thí  có  ba  loại  là  bố  thí  tài,  bố  thí  pháp  và  bố  thí  vô  úy.  Chúng  ta  phải  rất 

chăm  chỉ  nỗ  lực  mà  học  tập,  đây  gọi  là  hành  Bồ  Tát  đạo.  Trong  đây  điều  tối  quan 

trọng là giúp đỡ chúng sanh học Phật, giúp đỡ chúng sanh khai ngộ, công đức này lớn 

bậc nhất. Nếu như chúng ta chính mình có nghiệp chướng rất nặng, không cách gì tiêu 

trừ được nghiệp chướng, chỉ cần bạn chân thật chịu quay đầu. Quay đầu là chân sám 

hối. Ở trước mặt Phật Bồ Tát thần minh mong cầu, đó là mê tín, không thể tương ưng. 

Chân thật từ tập khí ác quay đầu lại, chính mình thường hay phản tỉnh tập khí ác, hành 

vi ác, quay đầu lại đoạn ác tu thiện. Phật là như vậy dạy bảo chúng ta, Thánh nhân thế 

gian cũng là dạy chúng ta như vậy, lại xem qua trong Kinh điển của các tôn giáo khác, 

vẫn là dạy bảo chúng ta như vậy. Vậy còn có thể sai sao? Nỗ lực mà tu thiện, đoạn tất 

cả ác, tu tất cả thiện. 

Cư Sĩ Lâm những công trình gần đây, mọi người xem thấy rồi. Đây là hơn hai năm, 

Lâm trưởng cư sĩ Lý Mộc Nguyên phát tâm muốn xây một Thôn Di Đà, giúp cho mọi 

người niệm Phật. Thực tế mà nói, bởi vì Singapore đất đai rất khó mua được, sau cùng 

bất  đắc  dĩ,  Cư  Sĩ  Lâm  vẫn  còn  một  miếng  đất  trống,  đem  miếng  đất  trống  này  xây 

dựng lên. Tôi nghe nói, ông muốn xây tòa lầu năm tầng, chủ yếu là xây liêu phòng. Về 

sau mọi người đến bên đây niệm Phật có một hoàn cảnh cư ngụ tương đối thoải mái 

một chút. Công trình này đại khái phải một năm rưỡi, vậy xem là rất nhanh rồi. Đây là 

bố thí, ba loại bố thí đều ở trong đó. 

Chúng ta ở các khu vực khác có đồng tu chí đồng đạo hợp, chúng ta cũng giúp cho họ 

giống  như  vậy.  Cổ  Tấn  lần  này  Phật  thất  ở  trên  núi,  Đan  Tư  Lý  Lý  Kim  Hữu  cư  sĩ 

ngày  sau  cùng  ông  đến  tham  gia.  Khi  ông  tham  gia, xem  thấy  rất  là  hoan  hỉ.  Bởi  vì 

Phật thất lần này cử hành trong khu đất nơi chính ông ở. Phòng khách nhà ông rất lớn, 

lâm  thời  thì  đem  phòng  khách  làm  Phật  đường,  hơn  một  trăm  người  ở  nơi  đó  niệm 

Phật. Ông chính mình cũng tham gia. Sau đó đến nói với tôi, cần phải xây thêm một 

Niệm Phật Đường. Tôi nói:  “Quá tốt! Anh có thể phát tâm xây Niệm Phật Đường, đây 

 là việc mà chúng tôi vô cùng hoan hỉ, chúng tôi cũng tán thán, chúng tôi cũng tùy hỉ. 

 Có Niệm Phật Đường, đương nhiên còn phải có liêu phòng. Người ta đến niệm Phật 

 nơi chốn anh, anh phải tiếp đãi” . Tiếp đãi lần này là khách sạn của ông, dùng khách 

sạn  của  ông  ấy  để  tiếp  đãi,  ở  hơn  một  tuần  nơi  khách  sạn,  đại  khái  hơn  mười  ngày 

không kinh doanh, không nhận khách ngoài, để cho những đồng tu niệm Phật này ở. 

Những đồng tu niệm Phật đến nơi đây ở, vừa nhìn thấy giá biểu nơi đó, ở một ngày 

tốn  phí  là  300  đô  la,  cho  nên  nghĩ  tưởng,  vậy  thì  làm  sao?  Về  sau  nếu  đến  nơi  đây 

niệm Phật, không có tiền thì không thể được. Cho nên chúng ta liền nghĩ đến, chúng ta 

đặc biệt xây một nơi tiếp đãi. Nơi tiếp đãi này hiện tại dự định là một trăm người, năm 

mươi  phòng,  một  phòng  ở  hai  người, hai  chiếc gường, một  trăm  người  ở. Tương  lai 

chỗ tiếp đãi này miễn phí. Lên trên núi ăn uống, phí dùng phục vụ rất ít. Đây là phải 

chính mình gánh vác. Trên núi hoàn toàn ăn chay, thức ăn chay chính mình trồng. Tôi 

ở trên núi, ba bữa, mỗi bữa một mâm to rau xanh. Tôi không ăn thứ khác, ăn rau xanh 

rất tốt, ngọt, trên núi chắc chắn không có nông dược. Trùng nhỏ có linh tánh. Cái núi 

- 54 - 

này ông đã khai phá sáu năm rồi. Ông nói với tôi, năm đầu tiên trồng rau sắp gần 90% 

bị trùng sâu ăn hết. Ăn hết thì làm sao? Hoan hỉ. Người chúng ta muốn ăn, trùng sâu 

cũng muốn ăn, không thể không cho nó ăn. Quyết định không sát hại, cũng không đuổi 

chúng đi, tùy theo chúng. Đến năm thứ hai, trùng sâu rất khách sáo, lưu lại một nửa 

cho ông, mỗi người một nửa. Hiện tại đến năm thứ sáu, trùng sâu liền đặc biệt khai ân, 

đại khái trùng chỉ ăn một hai phần trăm, 95% trở lên bạn đều có thể thu hoạch. Làm 

sao mà chúng không có linh tánh được chứ! Hơn nữa, trong vườn rau, ngày trước là 

mở âm nhạc, sâu ăn rau còn mở âm nhạc cúng dường chúng. Sau khi tôi xem xong, tôi 

kiến nghị với ông ấy nên mở Phật hiệu, cho nên hiện tại vườn rau vườn hoa đều mở 

Phật hiệu, đều quy  y Tam Bảo cho những trùng nhỏ này, cho nên mỗi  mỗi đều biến 

thành hộ pháp. Trùng sâu của vườn rau có thể làm hộ pháp, trùng của sân bóng bàn 

đương nhiên cũng có thể làm hộ pháp, đạo lý giống như vậy. Chân thành, từ bi, chúng 

ta bố thí tâm yêu thương, bình đẳng yêu thương tất cả chúng sanh. Đây là nói đến điều 

"bố thí" này. Cách làm cụ thể chúng ta trong lúc giảng giải nói được rất nhiều. 

Hoàn cảnh trên núi của ông rất tốt, chân thật đến rồi đều không muốn xuống núi. Trên 

núi  xây  nơi  tiếp  khách,  đây  là  tòa  thứ  nhất,  xem  như  tôi  phát  khởi,  năm  mươi  gian 

phòng. Chúng ta dùng Mỹ Kim để tính, đại khái là một trăm ba mươi vạn, 100 người, 

năm  mươi  gian  phòng, các  vị  nghĩ xem  một  người là  tốn  bao nhiêu?  Mười ba ngàn. 

Hai người một phòng, một gian phòng là hai mươi sáu ngàn, phí dụng xây dựng không 

cao. Đây là kiến trúc bốn tầng, trên đỉnh là Niệm Phật Đường. Niệm Phật Đường cùng 

giảng đường chung nhau. Lầu hai, lầu ba, vừa rồi nói rồi, năm mươi gian phòng, liêu 

phòng. Dưới lầu là nhà ăn, phòng làm việc của họ, trung tâm hoạt động. Xây dựng bốn 

tầng  lầu. Kiến  trúc  này  sau  khi xây  xong, hoan  nghênh  mọi  người  lên  trên núi  niệm 

Phật. 

Nhất  định  thường  hay  phải  có  hai  vị  pháp  sư  thường  trụ  ở  trên  núi  để  dẫn  dắt  đại 

chúng. Pháp sư đến nơi đâu để tìm? Tôi liền nói với ông, chúng tôi đến phục vụ. Các 

đồng  tu  chúng  ta  luân  phiên  đi, một  người  lên  trên  núi  ở  nửa tháng, một  tháng, mọi 

người  luân  phiên  đi.  Phải  dẫn  dắt  họ  chân  thật  niệm  Phật,  cũng  là  24  giờ  đồng  hồ 

không gián đoạn, niệm Phật nghe Kinh đều không gián đoạn. Ở nơi đó của ông ấy là 

khách sạn. Trong khách sạn nếu làm loại sự nghiệp này, hy vọng tương lai khách sạn 

trên toàn thế giới đều có nơi để tiếp đãi, đều có niệm Phật Đường. Đây không phải là 

việc tốt sao? Chúng ta đem nó xem thành trọng điểm bố thí, nó có thể ảnh hưởng rất 

nhiều khách sạn. Những nơi này, người đi chơi, người đi nghỉ có thể cả đời đều không 

có cơ hội tiếp xúc Phật pháp. Đến ở nơi đó, họ có thể tiếp xúc Phật pháp, họ có thể 

nghe Kinh, họ cũng có thể đến niệm Phật Đường để tham quan, đến tùy hỉ niệm Phật, 

cho nên ba loại bố thí đều viên mãn. 

Điều thứ hai của Lục Độ là "Trì Giới". 

Nói đến trì giới chính là thủ pháp. Trong thủ pháp, quan trọng nhất là "lục hòa kính". 

Đây là Thế Tôn vì các đệ tử chế định. Đời sống đoàn thể nhất định phải tuân thủ sáu 

điều này. Trong sáu điều này, chỉ có một điều bị phá thì năm điều khác thảy đều bị phá 

hết. Cho nên nó không giống như năm giới, năm giới có thể từng điều từng điều thọ, 

thọ một điều liền được một điều, thọ hai điều liền được hai điều. Lục hòa kính không 

phải vậy, lục hòa kính là phải thảy đều thọ,  một điều phá rồi, các điều khác toàn bộ 

- 55 - 

đều  không  có.  Năm  giới  mười  giới  là  chúng  ta  chính  mình  tu  hành,  lục  hòa  kính  là 

chúng ta cùng đại chúng cùng ở chung với nhau, cho nên ý nghĩa của nó không giống 

nhau. 

Cùng ở chung với đại chúng, điều thứ nhất phải  "xây dựng cùng hiểu" . Người hiện tại 

gọi  là  xây  dựng  cùng  hiểu,  trong  lục  hòa  kính  gọi  là   "kiến  hòa  đồng  đồng  giải" ,  ý 

nghĩa chính là "xây  dựng cùng hiểu". Trong câu này, ý nghĩa rất sâu, rất rộng. Pháp 

thân Bồ Tát, giống như "Hoa Nghiêm" nói, Sơ Trụ trở lên cùng hiểu của họ là "pháp 

tánh", như trong Thiền tông nói "minh tâm kiến tánh", vậy đương nhiên không có vấn 

đề  gì,  đây  là  cao  nhất.  Chúng  ta  ngày  nay  chưa  chứng  được  pháp  thân,  chúng  ta  là 

phàm  phu,  cùng  hiểu  của  phàm  phu  từ  đâu  mà  xây  dựng?  Ngày  nay  chúng  ta  tu  là 

pháp môn Tịnh Độ, chúng ta nương theo là "Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh", chúng ta 

liền tường tận, chúng ta "kiến hòa đồng giải" nhất định phải căn cứ vào "Đại Thừa Vô 

Lượng  Thọ  Kinh".  Trên  Kinh  dạy  chúng  ta  làm,  chúng  ta  phải  chăm  chỉ  nỗ  lực  làm 

được.  Trên  Kinh  dạy  chúng  ta không được  làm, chúng  ta quyết  định  tuân  thủ, quyết 

định không trái phạm. Bộ Kinh này là cùng hiểu của chúng ta. Bạn tu học một pháp 

môn nào thì bộ Kinh điển đó chính là cùng hiểu của bạn, như vậy thì không sai. Cho 

nên chúng ta mỗi ngày thời khóa sớm tối cùng nhau đọc tụng, mỗi ngày cùng nhau học 

tập, cùng nhau thảo luận. Nội dung thảo luận là gì? Thứ nhất là nghĩa Kinh, thứ hai là 

thảo  luận  làm  thế  nào  thực  tiễn.  Chúng  ta  học  rồi  mới  hữu  dụng.  Nếu  như  ý  nghĩa 

không rõ ràng, không tường tận, không cách gì làm được, vậy thì chúng ta sai rồi, tu 

học của chúng ta liền uổng phí rồi. 

A Di Đà Phật… 



Tập 218 

Thực tế mà nói, trong "Lục Hòa Kính", trọng điểm chính là hai điều phía trước. "Kiến 

hòa đồng giải" là tu tâm, tu tâm thanh tịnh bình đẳng; "Giới hòa đồng tu" là tu thân. 

Bốn  điều  phía  sau  là  nói  bạn  thực  tiễn,  hai  điều  này  bạn  thực  tiễn  rồi.  Thực  tiễn  ở 

miệng   "khẩu  hòa  vô  tranh" .  Mọi  người  chúng  ta  cùng  nhau  ở  chung  còn  có  tranh 

luận, thì hai điều phía trước bạn chưa làm. Thế nhưng tranh luận thường hay có. Tại 

sao  có  tranh  luận  chứ?  Chúng  ta  phải  suy  xét  nhiều.  Tại  vì  sao  Phật  Bồ  Tát  cùng  ở 

chung nhau không có tranh luận? Loại tập khí tranh luận này của chúng ta không tốt, 

có loại tập khí này thì không cách gì đến được Thế giới Cực Lạc. 

Căn nguyên của tranh luận là gì? Chẳng phải là tự tư tự lợi hay sao? Xem thấy hành 

động tạo tác của người khác không hợp với ý của chính mình thì liền tranh luận. Tại 

sao Phật Bồ Tát làm được, chúng ta làm không được? Phật Bồ Tát vô ngã, cho nên các 

Ngài không có tranh luận. Phật Bồ Tát chắc chắn không có lợi ích của chính mình, cho 

nên các Ngài có thể hằng thuận chúng sanh, có thể thành tựu tùy hỉ công đức. Ngày 

nay chúng ta không thể tùy thuận. Đây là đáng được chúng ta sâu sắc phản tỉnh. Người 

khác tranh, chúng  ta không tranh  thì  không  việc gì, liền  bình lặng. Ý kiến nhất  định 

phải hóa giải. Căn cứ cái gì để hóa giải? Nhất định căn cứ Kinh luận để hóa giải. Cho 

nên, đối với người sơ học chúng ta mà nói, Kinh luận là tiêu chuẩn tu học của chúng 

- 56 - 

ta, chúng ta không thể rời khỏi tiêu chuẩn này. Kinh luận có thể tiêu hóa tri kiến sai 

lầm của chúng ta, có thể sửa chữa hành vi sai lầm của chúng ta, sau đó chân thật làm 

đến được "khẩu hòa vô tranh". 

Các vị đều đọc qua "Kinh Kim Cang" (có rất nhiều người đọc rất thuần thục), trong đó 

tôn giả Tu Bồ Đề Ngài chính mình nói, Thích Ca Mâu Ni Phật khích lệ Ngài, nói Ngài 

được  "vô  tranh  tam  muội".  Tại  vì  sao  Tu  Bồ  Đề  có  thể  làm  được   "với  người  không 

 tranh,  với  đời  không  cầu"?   Hai  câu  nói  này  Ngài  làm  được  rồi,  tại  vì  sao  chúng  ta 

không làm được? Cho nên lại nghĩ tưởng xem, thế gian tất cả pháp, trên "Kinh Kim 

Cang" nói được rất hay:  "Tất cả hữu vi pháp như mộng huyễn bào ảnh" , có gì đáng để 

tranh. Trên "Kinh Vô Lượng Thọ" dạy bảo chúng ta:  "Quán pháp như hóa, tam muội 

 thường tịch" , bạn tranh cái gì? Cho nên vừa khởi cái niệm "tranh" này thì cái ý niệm 

này liền sai, không biết được chân tướng sự thật. Biết được chân tướng sự thật mới có 

thể chân thật buông xả, cái ý niệm "tranh" này cũng không có nữa. Khi có thể dạy bảo 

bạn thì dạy bạn, khi không thể dạy thì nhường bạn, Bồ Tát nhẫn nhượng. Bạn không 

thể tiếp nhận giáo hóa của Phật, Phật liền rời khỏi, nhường bạn. Đến lúc nào bạn khởi 

tâm  động  niệm,  tôi  hy  vọng  có  người  tốt  đến  dạy  bảo  tôi,  thì  Phật  Bồ  Tát  liền  đến. 

Không thể tiếp nhận khuyên bảo thì Phật Bồ Tát không đến. Muốn có người tốt đến 

dạy bảo họ, Phật Bồ Tát liền thị hiện. Cho nên Phật Bồ Tát tùy loại hóa thân, tùy cơ 

nói  pháp.  Chúng  ta  phải  học  nhẫn  nhượng,  phải  học  vô  tranh,  trong  đây  đầy  đủ  vô 

lượng vô biên công đức. 

Người thế gian thường nói:  "Gia hòa vạn sư hưng" . Tranh thì không hòa. Vừa có tranh 

chấp thì họa hại liền đến. Quyết định không thể tranh chấp, cho dù có lý hay vô lý, hòa 

vi quý. Vô lý mà còn không tranh huồng hồ có lý? Để đối phương từ từ mà nghĩ. Đây 

đều là phương thức giáo hóa. Ở nhà Phật nói, đây là nghi thức giáo học. 

 "Thân hòa đồng trụ” . Chữ "trụ" này ý nghĩa rất sâu rất rộng. Tóm lại mà nói, chúng 

ta cùng đồng sinh hoạt với nhau, thân vô tranh, đôi bên chăm sóc lẫn nhau, dung nhẫn 

lẫn nhau, quyết định làm từ chính bản thân mình. Người thế gian thông thường luôn 

nghĩ nơi nơi chiếm chút tiện nghi của người khác. Đây đều là tập khí cuồng vọng, tự 

tôn, tự đại, ngạo mạn. Đây thuộc về nghiệp chướng, đây không phải thuộc về trí tuệ. 

Người chân thật có trí tuệ, có đức hạnh thì nơi nơi nhường nhịn, hay nói cách khác, 

nơi nơi nhường người khác chiếm nhiều tiện nghi một chút, nơi nơi chính mình chịu 

nhiều thiệt thòi một chút. Đây là tu hành, tu đức hạnh của chính mình. Đến sau cùng, 

người chịu thiệt thành tựu, người chiếm tiện nghi thất bại. Thí dụ này rất rõ ràng, bạn 

đọc lịch sử, bạn xem qua cổ kim trong ngoài, những nhân tố thành công hoặc thất bại 

đó, nên suy xét nhiều. Lại quán sát những người, sự vật chung quanh trước mắt chúng 

ta, họ  thành  công, nguyên  nhân  của thành  công  ở  chỗ  nào?  Họ thất bại, nhân tố của 

thất bại là gì? Chúng ta ở nơi đây học tập, đây đều là sách giáo khoa hiện thực. Người 

biết học, họ thành tựu ở chỗ này. Người không biết học, rất là đáng tiếc, ngay đời này 

trống qua, uổng qua. 

 "Ý hòa đồng duyệt" , đây là hiệu quả. Trên Kinh Đại Thừa nói "thường sanh tâm hoan 

hỉ", đối với tất cả người, tất cả việc, tất cả vật, không có thứ nào không phải là pháp hỉ 

sung  mãn.  Pháp  hỉ  từ  đâu  mà  có?  Năm  loại  hòa  hợp  phía  trước  bạn  đều  có  thể  làm 

được, đều có thể thực tiễn, bạn chắc chắn là pháp hỉ sung mãn. Bạn một mình có thể 

- 57 - 

làm được, thì bạn một mình pháp hỉ sung mãn. Đoàn thể của bạn làm được thì đoàn 

thể  của  bạn  mỗi  mỗi  pháp  hỉ  sung  mãn.  Đây  là  nhân  sanh  chân  thật  hạnh  phúc  mỹ 

mãn, tại vì sao không làm?  "Lục hòa kính" là đời sống tràn đầy trí tuệ, vô thượng Phật 

pháp từ chỗ này mà thực tiễn. Nếu như chúng ta không thể ở chung với người khác, 

làm sao có thể học Phật? Trong mấy câu đơn sơ ý cạn, hàm chứa trong đó đại đạo lý 

vô tận. 

Câu sau cùng:  "Lợi hòa đồng huân" . Không luận đời sống vật chất, không luận là đời 

sống tinh thần, nhất định phải cùng đại chúng cùng hưởng chung. Đây chính là hiện tại 

người thông thường gọi là tài sản cùng chung hưởng. 

Trong "trì giới", giới điều cơ bản là "năm giới", "mười thiện", "lục độ" (lục độ đều là 

giới  điều),  "lục  hòa  kính",  "tứ  nhiếp  pháp",  đây  là  năm  khóa  mục  rất  quan  trọng. 

Chúng ta có thể đem chúng thực tiễn, thì chúng ta mới thật là Bồ Tát. Trong đây "lục 

hòa kính" khó. Vừa rồi tôi nêu lên với các đồng tu, nhẫn nhượng thì không khó. Chính 

mình bằng lòng chịu thiệt, tiện nghi nhường người khác chiếm, lục hòa kính liền tu tốt. 

Không chịu nhường người khác, tu lục hòa kính liền khó. Thế nhưng phải biết, không 

có lục hòa kính thì không có tăng đoàn, không có lục hòa kính thì không có Phật pháp, 

không  chỉ  Phật  pháp  Đại  thừa  không  có,  mà  Phật  pháp  Tiểu  thừa  cũng  không  có. 

Chúng ta ngày ngày mong cầu chánh pháp cửu trụ, nếu như chính mình không nỗ lực 

học Lục hòa kính, chánh pháp cửu trụ chắc chắn không được. 

Thứ ba là "nhẫn nhục". 

Trong "Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật Kinh", "lục độ" được nói đến rất nhiều. Trong 

lục độ, "bố thí" nói được rất nhiều, kế đến là "nhẫn nhục". Do đây có thể biết, nhẫn 

nhục vô cùng quan trọng. 

Người thế gian luôn là  cầu phước báo thế  gian,  cầu trí  tuệ, cầu trường thọ. Xưa  nay 

trong ngoài, ngoài Phật giáo ra, các tôn giáo khác, không có người nào không cầu ba 

thứ này. Ba sự việc này toàn ở trong Ba La Mật, chỉ cần bạn chịu nỗ lực học tập, ba 

thứ này nhất định đạt được. Nếu bạn cầu phú quý, bạn nhất định tu tài bố thí. Nếu bạn 

cầu trí tuệ, bạn nhất định phải tu pháp bố thí. Bạn cầu khỏe mạnh sống lâu, nhất định 

phải tu vô úy bố thí. 

Vô úy bố thí là gì? Thương yêu tất cả chúng sanh. Cho nên Phật giáo chúng ta rất khó 

được, Lương Võ Đế cũng không phải là người thông thường, đại quyền thị hiện, ông 

đề xướng vận động ăn chay. Vận động ăn chay chính là vô úy bố thí, rất triệt để, rất 

viên mãn bố thí vô úy, không chịu tổn hại tất cả chúng sanh. Tất cả chúng sanh đều 

đối với bạn tốt, đều không hoài nghi đối với bạn. Biết được bạn chắc chắn sẽ không 

tổn hại đối với  chúng, chúng không lo  sợ  bạn, bạn đạt được  là  khỏe mạnh sống  lâu. 

Cho nên những thứ này không phải cầu không được, mà nó có lý luận, nó có phương 

pháp, cầu như lý như pháp. Đây là nhà Phật thường nói  "Phật Thị môn trung, hữu cầu 

 tất  ứng" , không  có  thứ nào  không  cầu  được.  Đạo  lý  gì  vậy? Trên  Kinh  Phật  thường 

nói:  "Tất  cả  pháp từ tâm tưởng sanh" , đây  là  nguyên  lý.  "Tất cả pháp  từ tâm tưởng 

 sanh" , cho nên liền có hữu cầu tất ứng. 

- 58 - 

Có  rất  nhiều  người  ngày  ngày  đang  cầu,  nhưng  tại  sao  không  cầu  được?  Họ  không 

hiểu được tất cả pháp từ tâm tưởng sanh, nguyện của họ muốn cầu tốt, nhưng tâm của 

họ dốc lòng làm việc xấu thì không tương ưng, cho nên họ không cầu được. Tâm của 

bạn cùng nguyện phải tương ưng. Nguyện của ta cầu tốt, tâm cũng tốt, vậy thì cái tốt 

liền hiện tiền, liền hữu cầu tất ứng. Người thế gian không hiểu được đạo lý này, muốn 

cầu việc tốt nhưng tâm địa thì bất thiện, cho nên họ không thể cầu được. Trái ngược 

với phương pháp và lý luận, cho nên họ không thể cầu được. Nếu như tương ưng với 

phương  pháp  và lý  luận, chắc  chắn  là hữu  cầu tất  ứng. Do đây có  thể biết, chúng  ta 

không thể không chăm chỉ nỗ lực mà học tập. 

Thành tựu của tất cả pháp thế xuất thế gian nhất định phải có lòng nhẫn nại, không thể 

nóng vội hấp tấp. Ngạn ngữ có câu:  "Dục tốc bất đạt” , cho nên phải có lòng nhẫn nại 

rất lớn. Trước tiên phải thành tựu đức hạnh của chính mình. Thành tựu của đức hạnh 

chắc chắn không phải ở chỗ được người khác tán thán, không phải ngày ngày nghĩ hết 

phương cách làm nên danh tiếng, đó là giả, không phải là thật. Chân thật thì từ chỗ nào 

mà xem? Từ phương diện động vật nhỏ, xem thử động vật nhỏ đối đãi với bạn thế nào. 

Tôi cảm thấy đây là phương pháp tương đối đáng tin một chút. Như thông thường nhà 

ở chúng ta, gián, muỗi, bọ nhảy, ở nơi của bạn cư ngụ, chúng không đến quấy nhiễu 

bạn thì nói rõ bạn đối đãi bình đẳng đối với chúng, hòa thuận cùng sống. Xem từ chỗ 

này, từ nơi tâm địa của bạn mà xem. Bạn chính mình rõ ràng, người khác cũng có thể 

thấy  ra  được.  Tâm  của  bạn  mỗi  năm  so  với  mỗi  năm  thanh  tịnh  hơn.  Hay  nói  cách 

khác,  tham-sân-si-mạn  của  bạn  mỗi  năm  một  ít  hơn.  Trong  tâm  của  bạn  thanh  tịnh, 

phải quấy nhân ngã ít đi, tự tư tự lợi ít đi, vậy thì tốt rồi, năm dục sáu trần hưởng thụ ít 

đi, càng ít càng tốt. 

Cho nên các vị phải nên biết, phàm phu tu hành sở dĩ không thể thành tựu là bị cái gì 

hại  vậy?  Chính  là  mười  sáu  chữ:   Tự  tư  tự  lợi,  danh  vọng  lợi  dưỡng,  năm  dục  sáu 

 trần,  thamsânsimạn.  Mười  sáu  chữ  này  hại  chúng  ta  đời  đời  kiếp  kiếp  không  thể 

thành tựu. Ở trên Kinh Phật nói  "mười thiện là bạn tốt, mười ác là oan gia" . Ngày nay 

chúng ta nhận sai người, đem oan gia xem thành bạn tốt, đem bạn tốt xem thành oan 

gia, cùng tự tư tự lợi, danh vọng lợi dưỡng, năm dục sáu trần, tham sân si mạn kết cái 

duyên không thể phân chia, bạn còn có ngày thoát khỏi hay sao? Vĩnh viễn luân hồi ở 

nơi sáu cõi ba đường, không thể ra khỏi. Nếu bạn muốn thoát khỏi lao ngục của tam 

giới, mười sáu chữ này phải nhổ bỏ từ tận gốc, bạn mới có thể thoát khỏi. 

Cùng tùy duyên ở chung với tất cả người sự vật, quyết định không phan duyên. Tùy 

duyên an vui. Cùng bình đẳng với tất cả chúng sanh, hòa thuận cùng sống, toàn tâm 

toàn lực giúp người khác, chúng ta mới có thể thành tựu. Ở trên Kinh Phật nói:  "Tất cả 

 pháp  đắc  thành  ở  nhẫn" .  Luôn  luôn  có  một  số  người  tu  hành  đến  sau  cùng  gọi  là 

"không thể nhẫn được", họ thất bại rồi, họ thoái chuyển rồi, họ đọa lạc rồi, họ không 

thể  nhẫn.  Cái  chữ  "Nhẫn"  này  là  đối  với  tất  cả  cảnh  giới.  Cảnh  giới  tốt  chắc  chắn 

không  khởi  tâm  tham,  đây  là  nhẫn.  Thuận  cảnh  không  khởi  tâm  tham  luyến,  nghịch 

cảnh  không  khởi  tâm  sân  hận,  ngay  trong  cảnh  giới  thuận  nghịch  đều  giữ  lấy  tâm 

thanh tịnh cùng tâm bình đẳng của chính mình. Cho nên, "nhẫn nhục" tuyệt đối không 

phải chỉ chuyên đối với nghịch cảnh mà nói. 

- 59 - 

Từ xưa đến nay, người tu hành bị thuận cảnh đào thải không biết có bao nhiêu người. 

Thực  tế  mà  nói,  thuận  cảnh  còn  đáng  sợ  hơn  so  với  nghịch  cảnh  rất  nhiều.  Các  vị 

những đồng tu xuất gia phải đề cao cảnh giác, mỗi giờ mỗi phút phòng phạm. Vì sao 

vậy? Có tín đồ tốt, có hộ pháp tốt vừa kết duyên với bạn, thường hay đến cúng dường 

bạn, luôn luôn làm cho bạn đọa lạc. Cái đó còn đáng sợ hơn so với oan gia. Oan gia thì 

bạn đề phòng họ, còn cái này thì bạn không thể phòng phạm. Bạn đối với họ khởi lên 

cái tâm tham luyến là xong rồi, bạn đọa lạc rồi. Chúng ta nhất định phải học Phật. Phật 

làm thế nào dạy bảo chúng ta? Phật làm thế nào trong đối nhân, xử thế, tiếp vật? Hoàn 

toàn là  dùng tâm  bình  đẳng, hoàn  toàn  là dùng tâm  từ  bi,  quyết  định không  có khác 

biệt.  Thế  nhưng  trên thực tế, ngay  trong hành  vi  đời  sống  thường  ngày,  bạn  phải  có 

phương tiện khéo léo, bạn phải viên dung vô ngại. Nếu như bạn không hiểu được, Phật 

pháp mà bạn đã học khô cứng ngay trong giáo điều. Những hộ pháp đó thật đến giúp 

đỡ  bạn,  bạn  cũng  là  đầu  óc  ngây  ngô  đối  với  họ,  đối  với  họ  một  cách  tẻ  nhạt,  bạn 

không thông hiểu tình người. Phật pháp là linh động hoạt bát, không phải là khô cứng, 

bạn phải hiểu được nên làm như thế nào. Đây là thực tiễn trí tuệ. 

Những  oan  gia  đó  gây  phiền  phức,  nghĩ  biện  pháp  phá  hoại  bạn,  bạn  phải  dùng 

phương thức gì để đối với họ? Trong đây có một nguyên tắc. Đối với oan gia đối đầu, 

quyết định không có cái tâm oán hận, chắc chắn không nên dùng cái tâm báo thù, mà 

phải dùng tâm từ bi đi cảm hóa họ. Họ là nhất thời mê hoặc, nhất thời sai lầm, phải có 

thể khoan thứ cho họ, phải có thể tha thứ cho họ, không nên tính toán với họ. Nếu như 

họ vô cùng chấp trước, chúng ta chỉ có thoái nhường, chỉ có né tránh. Phải ghi nhớ: 

 "Oan gia nên giải, không nên kết" . Trong đời quá khứ kết oán với những người này, 

ngày trước không biết, hiện tại học Phật hiểu rõ rồi, không còn kết oán với người nữa. 

Những người đó đến tìm ta gây phiền phức là trong đời quá khứ ta không biết, đã kết 

oán  với  họ, ngày  nay họ đến  gây  phiền phức là  cái  lý đương nhiên  thôi,  ta  phải nên 

thừa nhận. Quyết không báo thù. Phải hóa giải những oán kết này, phải dựa vào nhẫn 

nhục,  không  thể  nhẫn  là  không  được.  Trong  "nhẫn"  nhất  định  phải  "nhường",  tất  cả 

đều có thể nhường, không có thứ nào không thể không nhường. Phải dùng tâm bố thí, 

tâm cúng dường để nhường, chúng ta mới có thể sanh tâm hoan hỉ. 

Thứ tư là "tinh tấn". 

Đặc biệt chú trọng ở chữ "tinh". Người thế gian không tệ, ngày ngày đều đang cầu tiến 

bộ, đặc  biệt  là  khoa  học  kỹ  thuật, lâu  ngày  dài  tháng,  thế  nhưng  không  phải  họ  tinh 

tấn. Phật pháp là nói tinh tấn. "Nhẫn nhục" là rút gọn tu học của Phật pháp, "tinh tấn" 

là then chốt thành tựu của Phật pháp, cho nên "tinh tấn", "tinh" là thuần mà không tạp. 

Ngày nay chúng ta gọi là "một  môn  thâm  nhập" là tinh tấn. "Tinh" là chuyên nhất, 

chuyên tinh, không chỉ có thành tựu mà còn thành tựu được rất nhanh. Trên Kinh giáo 

Đại  thừa,  Phật  thường  hay  dạy  bảo  chúng  ta  học  rộng  nghe  nhiều,  vậy  rốt  cuộc  là 

chúng ta "học rộng nghe nhiều" hay là "một môn thâm nhập"? Các vị phải nên hiểu, 

quyết định không nên hiểu lầm. "Học rộng nghe nhiều" là dạy cho Bồ Tát, "một môn 

thâm nhập" là dạy cho sơ học, cho nên bạn phải nên hiểu những lời của Phật nói là nói 

với ai. Ngày nay, chúng ta chưa khai ngộ, chúng ta là phàm phu, chính mình nhất định 

phải thừa nhận địa vị hiện tiền của chính mình,"ta là địa vị phàm phu", vậy bạn nhất 

định  phải  tiếp  nhận  giáo  huấn  của  Phật  Đà  "một  môn  thâm  nhập".  Đến  lúc  nào  thì 

chúng ta mới học rộng nghe nhiều? Tiêu chuẩn trong Phật pháp là bạn đạt đến minh 

- 60 - 

tâm  kiến  tánh,  kiến  tư  phiền  não  bạn  đoạn  rồi,  trần  sa  phiền  não  đoạn  rồi,  vô  minh 

cũng phá một phẩm, vào lúc này thì học rộng nghe nhiều. "Một môn thâm nhập" là tu 

định, trong định có huệ, thế nhưng lấy định làm chủ, dùng bình thường chúng ta viết ra 

hai  mươi  chữ  cương  lĩnh,  người  sơ  học  chính  là  dùng  chân  thành,  thanh  tịnh,  bình 

đẳng làm  chủ, đây  là  "một  môn  thâm  nhập";  chánh giác, từ bi  là  cảnh  giới bên  trên, 

Pháp Thân Đại Sĩ học. Nếu như chúng ta không có chân thành, thanh tịnh, bình đẳng 

mà  học  rộng  nghe  nhiều,  đó  chính  là  Đại  Sư  Thanh  Lương  đã  nói   "tăng  trưởng  tà 

 kiến" ,  bạn  cũng  từ  bi  rộng  yêu  thương  chúng  sanh,  đó  chính  là   "từ  bi  đa  họa  hại, 

 phương tiện xuất hạ lưu" . Cho nên chúng ta phải hiểu được lời nào của Phật đối với ta 

mà nói, lời nào đối với họ mà nói. Họ là Bồ Tát, ta là phàm phu, họ là Pháp Thân Đại 

Sĩ, ta là sơ học. Nếu bạn không làm rõ ràng thì bạn sai rồi. Cho nên, nhất định phải 

"một môn thâm nhập". 

Chúng ta một lòng một dạ tu pháp môn Tịnh Độ, mục tiêu thứ nhất là "công phu thành 

khối". Cho nên, tu hành không thể không có mục đích, không thể không có mục tiêu. 

Nếu như bạn không có mục đích, không có mục tiêu, công phu của bạn liền lãng phí, 

người xưa đã nói "công đức đường quyên". Chúng ta học cái gì? Công phu thành khối. 

Sau khi đạt đến công phu thành khối, vẫn cứ một môn thâm nhập, hướng đến mục tiêu 

thứ hai xa hơn là "sự nhất tâm bất loạn". Đạt đến mục tiêu này vẫn là một môn thâm 

nhập, lại hướng nâng lên trên, nâng lên đến "lý nhất tâm bất loạn", sau đó mới có thể 

học  rộng  nghe  nhiều.  Trí  tuệ  khai  rồi,  một  nghe  ngàn  ngộ.  Chưa  đạt  đến  được  tiêu 

chuẩn  này  thì  không  nên  học  rộng  nghe  nhiều,  học  rộng  nghe  nhiều  chắc  chắn  tạo 

thành chướng ngại đối với bạn. Cái chướng ngại này ở trong Phật pháp gọi là "sở tri 

chướng". Chân thật phát tâm tu học không thể nào không biết. Công phu dùng ở trên 

một bộ Kinh điển chắc chắn có chỗ tốt. 

Có  đồng  tu  hỏi:   "Pháp  sư  dạy  chúng  ta  một  môn  thâm  nhập.  Ngày  nay  chúng  ta 

 chuyên học "Kinh Vô Lượng Thọ", Pháp sư buổi sáng giảng “Thập Thiện Nghiệp Đạo 

 Kinh”, vậy chúng tôi có nên nghe không? Ngài giảng "Kinh Hoa Nghiêm", chúng tôi 

 có thể nghe được không?" . Chỗ này tôi nói với mọi người, hễ là những gì tôi nói đều 

có thể nghe, không phải tôi nói thì đều không nên nghe. Đây là thật không phải là giả. 

Vì sao vậy? Cái tôi đã giảng, chúng ta là một phương hướng, một mục tiêu, giúp đỡ 

bạn có chỗ ngộ ở trên bộ Kinh này, bạn đối với chỗ ngộ trên bộ Kinh này có sự giúp 

đỡ. Người khác giảng tại vì sao không được nghe? Phương hướng mục tiêu của người 

khác  không  giống  với  ta,  sẽ  tạo  thành  chướng  ngại  đối  với  bạn,  không  thể  giúp  bạn 

khai ngộ, trái lại chướng ngại bạn khai ngộ. Đạo lý chính ngay chỗ này. Đến lúc nào 

chân thật khai ngộ rồi, thì bất cứ người nào giảng đều có thể nghe. Bạn chưa khai ngộ 

thì không được. Khai ngộ này chính là tiêu chuẩn trong Thiền tông:  "Minh tâm kiến 

 tánh, đại triệt đại ngộ" . Đến lúc đó, hết thảy tất cả hạn chế đều không có, hoàn toàn 

giải phóng, bạn chính mình có thể làm chủ. Ngay khi bạn chưa đạt đến cảnh giới này, 

bạn chỉ định ở một vị thầy, chỉ học một pháp môn. Đây là quyết định chính xác, đây 

mới gọi là "tinh tấn". 

Sau “tinh tấn” mới có "thiền định". 

Hai chữ "thiền định" này nói thế nào vậy? Lục Tổ Huệ Năng nói được rất hay, chúng 

ta  dễ  hiểu:  Ngoài  không  dính  tướng  gọi  là  thiền,  trong  không  động  tâm  gọi  là  định. 

- 61 - 

Giải thích này dễ dàng hiểu. Trên thực tế, giải thích này của Đại Sư Huệ Năng là căn 

cứ  trên  "Kinh  Kim  Cang"  mà  nói.  Trên  "Kinh  Kim  Cang"  Thế  Tôn  dạy  Tu  Bồ  Đề 

nguyên tắc giáo hóa chúng sanh nói ra hai câu:  "Bất thủ ư tướng, như như bất động" . 

 "Bất thủ ư tướng"  chính là ngoài không dính tướng,  "như như bất động"  chính là trong 

không động tâm. Lời của Lục Tổ nói là từ trên "Kinh Kim Cang". 

Hai câu nói này vẫn không dễ hiểu, trình độ văn hóa của người hiện đại càng lúc càng 

thấp, vậy chúng ta dùng lời của người hiện đại để nói: Bên ngoài không bị mê hoặc, 

vậy mọi người dễ hiểu. Bên ngoài không bị những danh vọng lợi dưỡng, năm dục sáu 

trần  này  mê  hoặc, đây  gọi  là  thiền. Bên trong không khởi  tự tư tự lợi, không khởi ý 

niệm  tham-sân-si-mạn  gọi  là  định.  Cách  nói  này  mọi  người  liền  dễ  dàng  hiểu  được. 

Mắt chúng ta nhìn thấy những sắc tướng bên ngoài, xem thấy cái này ưa thích nhìn thì 

nhìn nhiều một chút; cái kia không ưa thích xem thì ít xem một chút, bạn bị mê hoặc 

rồi.  Đây  chính  là  nói  bạn  đã  dính  tướng,  mắt  đã  dính  vào  sắc  tướng.  Tai  nghe  được 

tướng  âm  thanh, món  gì  ưa thích  ăn  thì  ăn  nhiều  một  chút,  không  có  thứ nào  không 

dính  tướng, lưỡi  dính  tướng vị,  mũi  dính tướng  hương, bạn sáu  căn  đều  dính  tướng. 

Nếu  như  có  thể  làm  đến  ngoài  không  dính  tướng,  trong  không  khởi  tâm  động  niệm, 

đây gọi là thiền định. Thiền định không phải là ở trong thiền đường ngồi quay mặt vào 

vách. 

Đại Sư Huệ Năng năm xưa ở Hoàng Mai tám tháng, chưa một lần nào Ngài bước vào 

thiền  đường,  một  cây  hương  cũng  chưa  ngồi,  Ngài  được  thiền  định,  Ngũ  Tổ  Hòa 

Thượng Hoằng Nhẫn đem pháp truyền cho Ngài. Ngài tu định ở đâu vậy? Ngài ở trong 

nhà  bếp  chẻ  củi,  giã  gạo  mà  tu  định,  không  phải  ở  trong  thiền  đường.  Thiền  đường 

ngày ngày ngồi thiền không đắc đạo một người nào. Do đây có thể biết, tu thiền định 

phải tu ở chỗ nào? Ở chỗ khởi tâm động niệm mà tu, ở chỗ sáu căn tiếp xúc với sáu 

trần mà tu, thật dụng công, thật tu hành. Bồ Tát Đại thừa tu hành linh động hoạt bát, 

chúng ta phải nên hiểu, phải ở ngay chỗ này mà học tập. Ngay trong cuộc sống thường 

ngày, trong mặc áo ăn cơm, đối nhân, xử thế, tiếp vật tu thiền định, bạn mới thật có 

thành tựu. 

Định sanh  "trí tuệ" . Trí tuệ Bát Nhã này không cách gì tu, trí tuệ từ chỗ nào mà ra? Trí 

tuệ từ thiền định mà có, không có “định” chắc chắn không có trí tuệ. Người thế gian 

đem thông minh tài trí ngộ nhận là trí tuệ. Cho nên, Phật Kinh truyền đến Trung Quốc, 

các Tổ sư đại đức phiên dịch Kinh điển, ở trong "Lục Độ" họ không dịch “trí tuệ”, họ 

vẫn là dùng "Bát Nhã". Bát Nhã chính là chúng ta thường gọi là trí tuệ. Tại vì sao vẫn 

gìn giữ nguyên văn dịch âm, không phiên dịch thành "trí tuệ"? Sợ sanh ra hiểu lầm, 

cho rằng trí tuệ chính là thông minh, thông minh tài trí chính là trí tuệ, kỳ thật không 

phải. Trong Bát Nhã nói trí tuệ là từ trong thiền định sanh ra. Do đây có thể biết, nhà 

Phật gọi trí tuệ là hai loại. Một cái là thế gian trí tuệ, không phải có được từ trong thiền 

định, vậy không gọi là chân trí tuệ. Trí tuệ chân thật nhất định là từ trong thiền định 

mà  có  được,  đây  gọi  là  trí  tuệ  chân  thật.  Chúng  ta  phải  phân  biệt  rõ  ràng.  Chúng  ta 

muốn cầu trí tuệ Bát Nhã thì không thể không biết tu định. 

Người niệm  Phật  chúng  ta  dùng phương  pháp tu định  cao  minh. Trong  tám  vạn  bốn 

ngàn pháp môn, phương pháp của chúng ta thù thắng nhất, cho nên trong "Kinh Đại 

Tập" nói  "niệm Phật là vô thượng thâm diệu thiền" . Tám vạn bốn ngàn pháp môn, mỗi 

- 62 - 

môn đều tu thiền định, việc này các vị nhất định phải hiểu. Phương pháp tu thiền định 

phương  thức  không  như  nhau,  mục  tiêu  hoàn  toàn  giống  nhau.  Tám  vạn  bốn  ngàn 

pháp môn, pháp môn niệm Phật cũng ở trong đó, là phương pháp, là thủ đoạn, trong 

"Tam học" đây là thuộc về "giới học", đều là một mục tiêu, một phương hướng, đều là 

tu  thiền  định.  Sau  khi  đạt  được  thiền  định,  trí  tuệ  liền  khai.  Học  Phật  mục  tiêu  cuối 

cùng là khai trí tuệ. Muốn khai trí tuệ mà không có thiền định thì không được. Thiền 

định là tóm lược tu học của chúng ta, giới luật là phương pháp tu học của chúng ta, trí 

tuệ Bát Nhã là mục tiêu tu học của chúng ta. Luôn phải làm cho rõ ràng, làm cho minh 

bạch. 

Thiền  định  của  chúng  ta  tu  bằng  cách  nào?  Khi  sáu  căn  tiếp  xúc  cảnh  giới  sáu  trần, 

khởi tâm động niệm rồi, phải mau niệm "A Di Đà Phật", liền tu thiền định. Dùng một 

câu  Phật  hiệu  này  đánh  bạt  đi  mê  hoặc  bên  ngoài,  phiền  não  bên  trong  cũng  phục 

được.  Nội  ngoại  đều quy  kết  đến  một  câu  Phật  hiệu. Người xưa nói:   "Lấy  một  niệm 

 hóa giải tất cả vọng niệm" . Đến lúc nào là lý nhất tâm? "Lý nhất tâm", cái niệm này 

cũng  không  có,  cho  nên  gọi  là   "niệm  mà  không  niệm,  không  niệm  mà  niệm" ,  trong 

"Kinh Hoa Nghiêm" nói  "nhất đa không hai" , đó là cảnh giới của lý nhất tâm. Cảnh 

giới này hiện tiền, trí tuệ liền khai, tự tánh Bát Nhã liền hiện tiền. Sau khi trí tuệ khai 

rồi, vạn sự vạn vật chỉ vừa tiếp xúc liền thông đạt, liền tường tận, cho nên vào lúc này 

có thể học rộng nghe nhiều, không cần lão sư, "vô sư trí", "tự nhiên trí" vào lúc này 

hiện tiền rồi. Thích Ca Mâu Ni Phật 49 năm đã nói tất cả Kinh, ngày nay chúng ta quy 

nạp làm Tam Tạng Kinh điển, tôi nghĩ vào lúc này, nhiều nhất ba tháng thì bạn toàn bộ 

thông đạt, không có chút chướng ngại nào. Vì sao vậy? Trí tuệ khai rồi. 

Các  vị  phải  ghi  nhớ,  trí  tuệ  là  quyết  định  phải  thông  qua  thiền  định. Thiền  định  của 

chúng ta ngày nay chính là một câu A Di Đà Phật, đây là vô thượng thâm diệu thiền. Ý 

nghĩa của "vô thượng thâm diệu", các vị cần phải ghi nhớ, câu Phật hiệu này phá vọng 

tưởng của chúng ta, phá chấp trước của chúng ta, càng thiết thực hơn, phá tất cả mê 

hoặc,  phá  tất  cả  ý  niệm,  vậy  gọi  là  bạn  biết  dụng  công.  Mắt  thấy  sắc  khởi  lên  tâm 

tham, "A Di Đà Phật", đem cái tham đó đoạn mất. Tham là phiền não, đoạn phiền não. 

Bên ngoài là  mê  hoặc,  một  câu  "A Di  Đà  Phật" kháng  cự mê  hoặc bên ngoài, phiền 

não bên trong bị hàng phục. Niệm Phật như vậy gọi là công phu đắc lực. Người công 

phu không đắc lực thì thế nào? A Di Đà Phật vẫn niệm nhưng vẫn cứ bị mê hoặc, vẫn 

cứ khởi tâm động niệm, vậy thì không còn cách nào. Đó là  "đau mồm rát họng cũng 

 chỉ uổng công" , không thể thành tựu. Tuy không thể thành tựu, nhưng không thể nói 

không  có  chỗ  tốt,  cũng  có  chỗ  tốt.  Chỗ  tốt  là  cái  gì?  Chủng  tử  của  "A  Di  Đà  Phật" 

trồng vào ngay trong A Lại Da Thức, làm thành nhân duyên tương lai được độ, ngay 

đời này không thể thành tựu. Những sự cùng lý này chúng ta đều cần phải làm cho rõ 

ràng, làm cho tường tận. 

Đoạn Kinh văn này hôm nay chỉ đem "lục Ba La Mật" làm một giảng giải đơn giản, 

giảng được phân nửa. Phía sau vẫn còn  "lục độ chi hạnh, giáo hóa an lập chúng sanh, 

 trụ ư vô thượng, chân chánh chi đạo" . Câu nói này là khai thị vô cùng trọng yếu, chân 

thật  là  tự  lợi  lợi  tha. Chúng  ta  lưu  lại  thứ bảy  tuần  sau  sẽ  giảng  giải  qua  với  các  vị. 

Hôm nay chỉ giảng đến chỗ này. 

A Di Đà Phật…. 

- 63 - 



Tập 219 

Kinh văn: "Hằng dĩ bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, trí tuệ, lục độ 

chi hạnh. Giáo hóa an lập chúng sanh, trụ ư vô thượng, chân chánh chi đạo". 

Đoạn nhỏ này, lần trước chúng ta đem "lục độ" giới thiệu qua rồi, hôm nay chúng ta 

phải  nói  rõ  hai  câu  phía  sau  này:   "Giáo  hóa,  an  lập  chúng  sanh,  trụ  ư  vô  thượng, 

 chân chánh chi đạo" . 

Chúng ta đọc hai câu Kinh văn này, đặc biệt là sinh hoạt ở trong xã hội hiện đại, cảm 

xúc của chúng ta đặc biệt nhiều, đích thực có thể thể hội được tính trọng yếu của giáo 

huấn Thế Tôn. Xã hội ngày nay có thể nói gia đình bị phá vỡ, phong tục xã hội lương 

thiện bại hoại, trong trường học xem thường đi giáo học luân lý đạo đức, tạo thành hỗn 

loạn bất an cho xã hội hiện đại, thiên tai nhân họa triền miên. Rất nhiều người nói với 

tôi, họ gần như phát hiện ra thế giới này chân thật sẽ sắp đến ngày hủy diệt. Loại lo 

lắng bất an này không phải không có nguyên nhân. 

Thánh  Hiền  chúng ta trước  giờ  không  mê  tín, dạy  bảo  chúng  ta  phải  dùng trí  tuệ để 

quán sát, quán sát hiện tượng của vũ trụ. Trong hiện tượng, "hiện tượng" là một loại 

phản ứng của quả báo, "nhân hạnh" là nhân tâm, hành vi tạo tác của người đó mới là 

chánh nhân. Trên Kinh Đại thừa thường nói:  "Y báo tùy theo chánh báo chuyển" . Cho 

nên chúng ta tỉ mỉ quán sát y báo ("y báo" chính là hoàn cảnh đời sống của chúng ta), 

sau đó quay đầu lại, tỉ mỉ quán sát xã hội đại chúng, khởi tâm động niệm, lời nói việc 

làm của họ, họ đang nghĩ những gì? Họ nói những gì? Họ làm là những gì? Thế là kiết 

hung  họa  phước  đại  khái  liền  có  thể  có  phán  đoán  tương  đối  chuẩn  xác.  Con  người 

không phải Thánh Hiền, làm sao có thể không có lỗi lầm? Cho nên cổ Thánh tiên Hiền 

rất là xem trọng đối với giáo dục cho ngày sau, việc này cùng trong Phật pháp đã gọi 

là "duyên sanh", là cùng một đạo lý. Trong Chú sớ "Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật" 

của Đại Sư Thiện Đạo, Đại Sư Ngài nói rất hay:  "Ở duyên ngộ không đồng mà thôi" . 

Lời nói này nói được quá tốt. Do đó, người thông minh, người có trí tuệ, họ muốn cho 

con cái của chính mình, cho vãn bối học trò của chính mình sáng tạo ra duyên tốt nhất. 

Chúng ta mới xem thấy như thế nào là tâm yêu thương, như thế nào là từ bi chân thật, 

đó là phải cho người tuổi trẻ, cho đời sau cái duyên thù thắng nhất. Chỉ có duyên thù 

thắng, chúng ta mới có thể học được chánh pháp, chúng ta mới có thể học được chánh 

đạo,  như  vậy  liền  mang  đến  cho  chúng  ta  đời  sống  an  định  hòa  bình  hạnh  phúc  mỹ 

mãn. 

Thích Ca Mâu Ni Phật xuất hiện ở thế gian này, chế tạo ra cho chúng ta thiện duyên 

học tập thù thắng không gì bằng. Xem thấy Thánh triết cổ xưa của chúng ta, những vị 

giáo chủ sáng giáo tôn giáo phương tây đều tạo ra duyên phận học tập tốt nhất cho thế 

gian. Loại ân đức này thực tế siêu vượt hơn cha mẹ. Cha mẹ yêu thương đối với chúng 

ta, chăm sóc đối với chúng ta là một đời. Những đại nhân Thánh thần này chăm sóc 

quan  tâm  đối  với  chúng  ta  là  đời  đời  kiếp  kiếp,  là  vĩnh  hằng  mà  không  gián  đoạn. 

Chúng ta được lợi ích rất là thù thắng từ nơi "Kinh Vô Lượng Thọ". Giải quyết vấn đề 

- 64 - 

xã hội hiện đại, đoạn Kinh văn này là khai thị tốt nhất, Phật Đà dạy chúng ta dùng Tứ 

Nhiếp Pháp, Lục Độ. 

"Tứ Nhiếp" là tiếp xúc giữa người với người, người tiếp xúc với hoàn cảnh tự nhiên, 

người tiếp xúc với thiên địa quỷ thần, khi tiếp xúc, chúng ta làm thế nào kiến lập một 

quan  hệ  tốt  đẹp?  Đây  là  dùng  "Tứ  Nhiếp  Pháp".  Sau  khi  xây  dựng  quan  hệ  thì  phải 

dùng "Lục Độ", dùng sáu cái điều này. Cho nên "hằng dĩ bố thí", "hằng" là vĩnh hằng 

không  có  gián  đoạn,  vĩnh  viễn  không  có  thay  đổi.  "Bố  thí", ý  nghĩa  chính  ngay  chỗ 

này chính là "phục vụ", thông thường chúng ta nói, vì nhân dân phục vụ, ở trong Phật 

pháp phạm vi càng lớn, vì tất cả chúng sanh phục vụ, đây là "bố thí". Cho nên chúng 

ta xem thấy những danh từ này, xem thấy "bố thí" lấy tiền tài vật chất giúp đỡ người 

khác, đây chỉ là một loại phục vụ của chúng ta trong vô số hạng mục. Việc này phải 

nên biết. Chỉ cần xem thấy chúng sanh có khó khăn, cần phải giúp đỡ thì chúng ta phải 

lập tức đưa tay ra cứu giúp. 

Trên dương đài lầu bốn Cư Sĩ Lâm kiến tạo Thiên Thủ Thiên Nhãn, Ngài là đại biểu 

cái ý nghĩa này. "Thiên Thủ Thiên Nhãn" trong bàn tay đó có một con mắt, đây là ý 

nghĩa biểu pháp, dạy bảo chúng ta khi xem thấy lập tức liền phải đưa tay ra, mắt thấy 

tay  đến, không được  chậm  trễ  đi giúp  đỡ  tất  cả  người  cần  giúp  đỡ, không  có do  dự, 

không  có  hối  hận,  tận  tâm  tận  lực  giúp  đỡ  người  khác.  Có  lẽ  có  đồng  tu  hỏi,  vì  sao 

chúng ta phải làm như vậy? Nhất là ở vào xã hội hiện đại, chúng ta có khó khăn, người 

khác đều không giúp ta, người khác có khó khăn, tại vì sao chúng ta phải giúp người 

khác?  Người  đọc  sách  Thánh  Hiền,  người  đọc  sách  Phật  thì  họ  tường  tận,  gặp  được 

chúng sanh có khó khăn không thể đưa tay ra cứu giúp. Họ không hiểu những đạo lý 

này. Nếu như họ chân thật hiểu rõ đạo lý này, hiểu rõ chân tướng sự thật, họ tất nhiên 

giống như Phật Bồ Tát vậy, mắt thấy tay đến. Do họ không tường tận. Quay đầu nhìn 

lại chính chúng ta không phải là như vậy hay sao? 

Tôi trước khi chưa học Phật rất bỏn xẻn, người ta có khổ nạn thế nào, khi tôi xem thấy 

cũng  không  để  ở  trong  lòng,  cũng  không  chịu  giúp  đỡ  họ.  Vì  sao  vậy?  Không  hiểu, 

không biết được người khác cùng ta là quan hệ gì. Sau khi tiếp nhận giáo huấn Thánh 

Hiền,  đọc  tụng  Đại  thừa,  dần  dần  mới  tường  tận.  Ở  trên  Kinh  Phật  thường  nói,  hư 

không pháp giới tất cả chúng sanh cùng ta là một thể. Thí dụ, hư không pháp giới tất 

cả chúng sanh là đại ngã, giống như cá nhân chúng ta, chúng ta chính mình là tiểu ngã, 

chính là một tế bào trong thân thể chúng ta, người khác cũng là một tế bào trong thân 

thể, quan hệ của chúng ta rất là mật thiết, cho nên giúp đỡ chúng sanh chính là chân 

thật giúp đỡ chính mình, tự tha không hai. 

Chúng ta hiểu được đạo lý này, không chỉ tất cả người cùng chúng ta là một thể, chúng 

ta rất quan tâm, vô điều kiện yêu thương quan tâm, tôn kính hiệp trợ; chúng ta đối với 

động vật, thậm chí đối với muỗi kiến, chúng ta đối với thực vật, cây cối hoa cỏ đều có 

thể bình đẳng yêu thương, bình đẳng quan tâm hiệp trợ. Đây là học được từ trong Kinh 

sách mà có. Đây chính là nói, con người không thể không tiếp nhận giáo dục, không 

thể không tiếp nhận giáo dục của Thánh Hiền. 

Ngạn ngữ chúng  ta  thường nói:  "Không  nghe lời người  xưa, chịu  thiệt  ở ngay trước 

 mắt" . Ai là "người già"? Khổng Lão Phu Tử là người già, Mạnh Phu Tử là người già, 

cổ Thánh tiền Hiền đối với chúng ta mà nói đó là người già. Ở trên lịch sử, thành tựu 

- 65 - 

của đại học giả, đại Thánh đại Hiền chúng ta không cách gì tưởng tượng. Thành tựu 

của họ là quán thông học thuyết của cổ Thánh tiên Hiền. Chữ "thông" này quan trọng, 

người Trung Quốc thường nói "chánh thông nhân hòa", vậy "thông" quá quan trọng. 

Ngang dọc trên dưới họ thảy đều quán thông, con người này gọi là đại Thánh đại Hiền. 

Tôi nói lời nói này ý nghĩa rất sâu rất rộng. 

Chúng ta phải bắt chước, chúng ta phải học tập. Họ có thể quán thông, chúng ta cũng 

có thể quán thông. Thực tế mà nói, Thánh Hiền, chư Phật Bồ Tát đều là kỳ vọng chúng 

ta giống như họ vậy, không thể ở dưới họ. 

Chúng  ta  có  năng  lực  quán  thông  hay  không?  Đáp  án  trên  Kinh  điển  là  khẳng  định. 

Bạn xem trong phẩm Như Lai Xuất Hiện của "Kinh Hoa Nghiêm", Phật đã nói:  "Tất 

 cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tướng Như Lai" . Như Lai trí tuệ đức tướng giống như 

lời  tán  thán  thượng  đế  trong  tôn  giáo  vậy,  "toàn  tri  toàn  năng",  không  gì  không  thể, 

không gì không biết. Thích Ca Mâu Ni Phật nói, mỗi một người chúng ta đều là như 

vậy, đều có năng lực này, đều có trí tuệ này, mọi người đều là bình đẳng. Tại vì sao trí 

tuệ năng lực của chúng ta mất đi rồi? Nguyên nhân gì mất đi rồi? Phật nói với chúng 

ta, chỉ bởi vọng tưởng chấp trước mà không thể chứng đắc. Đây là một lời thông hết. 

Bổn tánh chúng ta vốn dĩ đầy đủ trí tuệ năng lực, nhưng bởi vì vọng tưởng của chúng 

ta, bởi vì phân biệt của chúng ta, bởi vì chấp trước của chúng ta, cho nên mất tiêu rồi. 

Cái "mất" này không phải chân thật mất đi, các vị đồng tu phải ghi nhớ, Phật pháp gọi 

cái mất này là mê mất. Đến hôm nào bạn giác ngộ, cái trí tuệ năng lực này của bạn lập 

tức liền hồi phục, cho nên nó có thể hồi phục. Nó không phải chân thật mất đi, hay nói 

cách khác, tạm thời mất đi. 

Thánh nhân giáo huấn đối với chúng ta mục đích không gì khác, không ngoài là giúp 

chúng ta hồi phục lại trí tuệ đức năng tự tánh mà thôi. Loại trí tuệ đức năng này là viên 

mãn, là cứu cánh, là trên dưới ngang dọc thông đạt. Bởi vì chúng ta mê mất đã quá lâu 

rồi, không phải một đời này. Người hiện tại tin tưởng luân hồi, người tin tưởng có đời 

trước  đời sau  càng  ngày  càng  nhiều. Chúng ta  từ  tin  tức  của  phương  tây, cái  tỷ  suất 

này mỗi năm đều nâng lên cao. Đây là chân tướng sự thật. Chúng ta đời đời kiếp kiếp 

đều  mê  mất. Chư Phật Bồ Tát, những thần Thánh này cũng là đời đời kiếp kiếp đến 

giáo huấn chúng ta, ân đức này đối với chúng ta là quá to quá lớn. Tại vì sao chúng ta 

vẫn không thể hồi phục tánh đức của chính mình? Ở trong Phật pháp lấy một câu thuật 

ngữ để nói:  "Nghiệp chướng quá nặng" . Lời nói này không sai, thế nhưng cũng không 

phải hoàn toàn đúng. Vì sao nói không thể hoàn toàn đúng? Nếu như chúng ta chỉ là 

trách chính mình nghiệp chướng quá nặng, bạn đến hôm nào mới có thể xuất đầu? Cho 

nên không thể hoàn toàn nói là đúng. Lời của Đại Sư Thiện Đạo nói được có đạo lý, 

nếu như chúng ta gặp được duyên thù thắng (cái thù thắng này đương nhiên điều kiện 

đầu tiên phải có lão sư tốt, vị lão sư có tu có chứng, có trí tuệ, có phương tiện thiện 

xảo,  có  phương  pháp,  có  phương  pháp  giáo  học  rất  tốt,  chúng  ta  phải  gặp  loại  cơ 

duyên này), sẽ đem thời gian tu hành của chúng ta rút ngắn, chúng ta ở ngay trong một 

đời liền có thể có thành tựu không thể nghĩ bàn. Đây là sự thật ngàn vạn lần xác thực. 

Gặp  được  lão  sư  tốt,  chính  mình  có  thể  thành  tựu  hay  không,  then  chốt  là  ở  chính 

mình. Tôi thường nói cái then chốt này không gì khác là hiếu học, chịu học. Chỉ cần 

chịu học,  chỉ  cần hiếu  học, không  ai không thành tựu. Trong "chịu học", quan trọng 

nhất là phải tiếp nhận chỉ đạo của lão sư. Cái điểm này, ở hiện tại nói cũng là một sự 

- 66 - 

việc rất khó khăn, cho nên đối với lão sư cần phải có tín tâm kiên định, tín tâm viên 

mãn. Lão sư dạy chúng ta làm thế nào, chúng ta rất chăm chỉ nỗ lực mà làm, chắc chắn 

không trái phạm, như vậy mới có thể thành công. Nếu như có nghi hoặc đối với lão sư, 

không thể hoàn toàn tín nhiệm, tu học của chúng ta liền bị tổn thất. Cùng đồng một lão 

sư  tốt,  họ  quyết  không  chỉ  dạy  một  học  trò,  họ  dạy  học  trò  rất  nhiều,  tại  vì  sao  có 

người thành tựu, có người thì không thể thành tựu? Nhân tố trong đây quả nhiên rất 

nhiều, thế nhưng một nhân tố quan trọng nhất, khẳng định ở y giáo phụng hành. Cũng 

chính là chúng ta ngày nay nói, học trò nghe lời, học trò tiếp nhận chỉ đạo, người học 

trò  này  khẳng  định  thành  tựu.  Không  thể  tiếp  nhận  chỉ  đạo,  nên  gọi  là   "bằng  mặt 

 không bằng lòng" , vẫn tùy thuận tri kiến của chính mình, loại người này phần nhiều 

đều là người tương đối thông minh, đó chính là ngạn ngữ thường nói:  "Thông minh lại 

 bị thông minh hại" . Người thông minh không bằng người thành thật, người thành thật 

thành  tựu, người  thông  minh  thất  bại. Cái  thí  dụ này, xưa nay trong  ngoài,  chúng  ta 

thấy được quá nhiều quá nhiều rồi. Cho nên hiểu rõ đạo lý này, chắc chắn phải nghe 

giáo huấn của lão sư. Lão sư dạy chúng ta học thứ nào, thì chúng ta ngoan ngoãn học 

thứ đó. Lão sư dạy chúng ta chăm chỉ học cái thiên này, thì chúng ta chăm chỉ học cái 

thiên này. Cái này ở giáo học hiện đại thực tế là việc khó. 

Vào thời xưa ở Trung Quốc, bởi vì ở trong gia đình cha mẹ dạy bạn, trưởng bối dạy 

bảo bạn, hiểu được tôn sư trọng đạo. Hoàn cảnh tu học đó so với chúng ta hiện tại tốt 

hơn quá nhiều. Hoàn cảnh hiện tại này đề xướng "dân chủ tự do mở rộng", cái phiền 

phức này lớn rồi, tùy thuận phiền não tập khí của chính mình, tùy thuận ưa thích của 

chính mình, tùy thuận yêu thích của chính mình, không thể tôn trọng lão sư, cho dù có 

thiên chức thông minh, cũng rất khó có thành tựu. Đạo lý ngay chỗ này. 

"Lục độ" chúng ta ở ngay chỗ này đơn giản mà nói, mọi người phải có một khái niệm 

chính xác. 

Bố thí là hy sinh phụng hiến. Hy sinh phụng hiến vô điều kiện, vì nhân dân vì chúng 

sanh phục vụ, đây gọi là bố thí Ba La Mật. 

Thứ hai là "trì giới". Trì giới là thủ pháp, tuân thủ pháp luật, tuân thủ răn dạy của lão 

sư, còn phải tuân thủ phong tục tập quán nhân tình thế cố của mỗi một khu vực, chắc 

chắn không có mâu thuẫn, như vậy mới có thể hòa thuận cùng ở với người, nên gọi là 

"nhập cảnh tùy tục". Nếu như không thể tùy thuận, cho dù là việc tốt cũng rất khó có 

thành tựu, ở trong Phật pháp chúng ta gọi là "tùy duyên". Chỗ này trong trì giới có tùy 

duyên. 

Chúng ta ở chỗ này tiếp xúc với các tôn giáo khác rất nhiều, tôi có lúc nói chuyện với 

họ. Tôi nói Phật giáo là từ Ấn Độ truyền đến Trung Quốc; Bái Hỏa giáo, người Trung 

Quốc  chúng  ta  gọi  là  "Áo  Giáo",  dường  như  có  người  viết  tiểu  thuyết  gọi  là  "Minh 

Giáo", đó đều là Bái Hỏa giáo, cũng là vào triều nhà Đường truyền đến Trung Quốc, 

hiện  tại  ở  Trung  Quốc  không  còn  nữa;  Thiên  Chúa  giáo,  Ki-Tô  giáo  vào  triều  nhà 

Đường gọi là "Cảnh Giáo" (cảnh của phong cảnh), đều là truyền đến Trung Quốc vào 

triều nhà Đường, tại vì sao không thể bén rễ ở Trung Quốc, về sau này vì sao không 

còn ở Trung Quốc nữa? Các vị phải nên biết, hiện tại Thiên Chúa giáo và Ki-Tô giáo 

truyền đến Trung Quốc lịch sử không đến một trăm năm, vào thời xưa truyền đến đã 

tiêu mất rồi. Tôi cùng nói chuyện với những lãnh tụ tôn giáo, những mục sư của họ, 

- 67 - 

tôi nói:  "Các vị biết nguyên nhân gì không?" . Họ nghĩ không ra. Tôi liền nói với họ: 

 "Tùy duyên" . Phật giáo có thể tùy duyên, cho nên sau khi Phật giáo truyền đến Trung 

Quốc,  người  xuất  gia  Ấn  Độ  mặc  áo  tràng  của  người  Trung  Quốc,  mặc  y  phục  của 

người  Trung  Quốc,  đạo  tràng  xây  theo  kiểu  dáng  của  người  Trung  Quốc,  cho  nên 

người  Trung  Quốc  ưa  thích.  "Nhập  cảnh  tùy  tục" , đây  gọi  là  trì  giới,  cho  nên  người 

Trung  Quốc  hoan  nghênh,  cho  nên  giáo  của  họ  có  thể  mở  mang  rộng  lớn  ở  Trung 

Quốc. Thiên Chúa giáo, Ki-Tô giáo của họ nhất định muốn bảo thủ hình thức của họ, 

không thể tùy thuận theo người Trung Quốc, người Trung Quốc vừa thấy:  "Đó là văn 

 hoá của người nước ngoài" , tự nhiên liền vẽ ra một đường giới tuyến, rất không dễ gì 

tiếp nhận, dần dần nó liền bị tiêu mất. Nguyên nhân chính là như vậy. 

Những  người  xuất  gia  cổ  đại  đều  hiểu  được  giáo  học  của  Phật  pháp  nhất  định  phải 

thích hợp bổn thổ hóa, hiện đại hóa. Đây là nhiều năm tôi giảng Kinh thường hay nhắc 

đến, nhất định phải hiểu được bổn thổ hóa cùng hiện đại hóa, phải tôn trọng phong tục 

tập quán của người địa phương, tôn trọng truyền thống của họ, chắc chắn không thể 

phá hoại, giúp đỡ họ càng thêm hoàn thiện, càng thêm  mỹ hóa, trong tâm của người 

liền  hoan  hỉ.  Như  vậy  mới  dễ  dàng  tiếp  nhận,  họ  có  chỗ  tốt,  có  giúp  ích  đối  với  ta, 

chắc chắn không phải là sự phá hỏng. Phật giáo mấy ngàn năm trước, Phật Đà răn dạy 

đệ tử như vậy. 

Hiện tại Phật giáo ở thế gian phổ biến suy rồi. Nguyên nhân suy là gì? Rất đơn giản, 

đem giáo huấn của Phật Đà quên mất, cho rằng hình thức này của chúng ta là tốt nhất, 

hình thức của người khác không như chúng ta, tách biệt không thể hòa nhập, tạo thành 

khắp nơi đối lập với người. Việc này đối với giáo học của Phật giáo sanh ra chướng 

ngại nghiêm trọng. 

Hôm nay giảng đến "trì giới", mọi người đều chết ở trong danh tướng. Nhắc đến "giới" 

nhất định nghĩ đến năm giới, mười giới, hai trăm năm  mươi giới điều, liền nghĩ đến 

những  thứ này, càng nghĩ  càng  nhỏ  hẹp, không  biết  được  ý  nghĩa  của  mỗi  một  điều 

trong  "lục  độ"  đều  là  rộng  lớn  không  có  bờ  mé.  Cho  nên,  những  danh  từ  này  ở  chỗ 

nào, giảng pháp thì không như nhau, chúng ta nhất định phải hiểu được. "Lục độ" là 

Bồ  Tát  đạo.  Bồ  Tát  là  thượng  cầu  hạ  hóa,  mỗi  niệm  cái  cảnh  giới  đó  đều  là  tận  hư 

không khắp pháp giới, làm gì mà nhỏ hẹp như vậy? Cho nên ý nghĩa ở chỗ này quyết 

định  phải  hiểu  được  tôn  trọng  truyền  thống  của  người  khác,  tôn  trọng  văn  hóa  của 

người khác, tôn trọng chế độ của người khác, tôn trọng tập quán đời sống của người 

khác,  hòa  thuận  cùng  sống  với  mọi  người,  đối  đãi  bình  đẳng.  Việc  này  quan  trọng. 

Giữa người với người không bình, không hòa thuận thì chắc chắn không thể làm được. 

Người toàn thế giới đều hô hào hòa bình, hô hào mấy ngàn năm, mấy vạn năm mà hòa 

bình không thể thực tiễn. Do nguyên nhân gì? Không thể nào bình đẳng đối đãi. Việc 

này  phải  dựa  vào  giáo  dục,  đây  chân  thật  là  giáo  dục  Thánh  Hiền.  Ở  thế  gian  này, 

người sang phải giúp đỡ người hèn, người địa vị thấp; người giàu phải giúp đỡ nghèo, 

nước lớn phải giúp đỡ nước nhỏ, nước mạnh phải giúp đỡ nước yếu thì thế giới mới có 

hòa bình. Tôi lớn, anh nhỏ, anh phải tôn trọng tôi, tôi xem thường anh thì làm gì có 

hòa  bình,  làm  gì  có  thể  có  an  định?  Cho  nên,  hai  chữ  "hòa  bình"  này,  "hòa"  là  quả, 

"bình" là nhân, không có bình đẳng thì làm gì có hòa thuận? Phật nói pháp thường hay 

- 68 - 

đem  "quả"  đặt  ở  phía  trước,  "nhân"  đặt  ở  phía  sau, vì  sao  vậy?  Người  thế  gian  xem 

trọng quả. "Quả ắt có nhân", phải hiểu được đạo lý này. 

Không  chỉ  người  với  người  phải  bình  đẳng,  mà  người  với  tất  cả  động  vật  phải  bình 

đẳng, người với cây cối hoa cỏ cũng phải bình đẳng, giữa thiên địa mới có một mảng 

tường hòa. Người nước ngoài gọi là "từ trường", người Trung Quốc gọi là "khí phần", 

không khí tường hòa. Cái này không có giáo dục Thánh Hiền thì ai có thể hiểu được? 

Cho dù có thiện căn, cho dù có thiên chức tốt cũng không có cách nào. Cho nên, giáo 

dục quan trọng đến như vậy! 

Trong "Lễ Ký, Học Ký" dạy bảo chúng ta:  "Kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên" . Lời 

nói này là đối với người lãnh đạo quốc gia mà nói. Bạn xây dựng một quốc gia, nắm 

trong tay chính quyền, việc gì là quan trọng nhất? Giáo học. Chỉ cần đem giáo dục làm 

cho tốt, chắc chắn xã hội an định, thiên hạ thái bình, nhân dân an lạc. Việc này phải 

dựa vào giáo dục. Chúng ta phải hiểu rõ đạo lý này. 

Giáo dục, phía sau đây nói là  "lục độ chi hạnh, giáo hóa an lập chúng sanh" . "Giáo" 

chính là giáo học, "hóa" là thành tích giáo học. Người tiếp nhận giáo dục thì sanh ra 

biến  hóa,  biến  hóa  khí  chất,  hóa  ác  thành  thiện,  hóa  mê  thành  ngộ,  hóa  phàm  thành 

Thánh, giáo dục này thu được thành quả. Hai chữ "giáo hóa" này, "giáo" là sự, "hóa" 

là thành tựu, như vậy mới có thể "an lập chúng sanh", chúng sanh mới có thể an thân 

lập mạng. 

Trong giáo học, quan trọng nhất là giáo dục gia đình. Làm cha mẹ có trách nhiệm, cha 

mẹ có chân thật yêu thương con cái hay không? Phải xem họ có khéo dạy bảo con cái 

hay không? Làm thế nào dạy bảo? Chính mình khởi tâm động niệm, nhất cử nhất động 

phải làm ra tấm gương tốt cho con cái. Con cái ngày ngày nhìn vào cha mẹ, nhất cử 

nhất động của cha mẹ ảnh hưởng thân tâm của chúng. Cho nên, giáo dục của nhà Nho 

Trung  Quốc  bắt  đầu  từ  thai  giáo.  Khi  mẫu  thân  mang  thai  thì  không  thể  khởi  vọng 

tưởng, tâm  địa  phải thanh tịnh.  Việc  này  ảnh  hưởng  rất lớn đối  với thân  tâm  của trẻ 

nhỏ. Nếu như mẫu thân mang thai thường hay khởi tức giận, trẻ nhỏ này về sau liền 

biến thành trẻ nhỏ có vấn đề. Khi mang thai, nếu như mẫu thân tràn đầy yêu thương, 

trẻ  nhỏ  này  tương  lai  là  người  nhân  từ.  Ẩm  thực  cử  chỉ  đều  phải  lưu  ý,  không  nên 

phóng túng, ảnh hưởng thai nhi. Sau khi trẻ nhỏ sanh ra, chính mình càng phải nghiêm 

khắc  câu  thúc  chính  mình,  làm  tấm  gương  tốt  cho  trẻ  nhỏ.  Đây  gọi  là  chân  thật  yêu 

thương con cái. Người trẻ tuổi hiện tại không có người hiểu được những sự việc này, 

không chỉ chúng không hiểu, cha mẹ của chúng cũng không hiểu, có thể đến ông nội 

bà nội của chúng cũng không hiểu, đại khái có thể hiểu là ông bà cố nội trở lên. Đây là 

hiện tượng rất đáng buồn. 

Ngày nay giáo dục gia đình không còn, con cái không nghe lời cha mẹ, học trò không 

nghe lời của lão sư, nhân công không nghe lời của ông chủ, nhân dân không nghe lời 

chính phủ, bạn nói xem việc này có phiền phức hay không? Vấn đề này nghiêm trọng 

đến cỡ nào. Giáo dục trường học cùng luân lý đạo đức tách rời. Giáo dục xã hội, các vị 

xem qua báo chí tạp chí ngày nay, tin tức phát thanh đường truyền, trong đó là những 

gì? Bạn liền biết được trên thế giới tại vì sao có thể có nhiều tai nạn đến như vậy. Vốn 

có nguyên nhân. 

- 69 - 

Sau cùng chúng ta xem giáo dục tôn giáo còn có thể cứu hay không. Nếu như giáo dục 

tôn giáo cũng không thể cứu, thế giới ngày tàn liền sắp đến. Chúng ta xem thấy, giáo 

dục tôn giáo hiện tại phần nhiều đều rơi vào hình thức, những nghi thức tôn giáo này, 

giáo dục tôn giáo cũng không còn. Nếu như tôn giáo không còn giáo dục, chỉ có nghi 

thức, tôn giáo này là thuộc về mê tín. Chúng ta ngày ngày đi bái thần, thần dạy chúng 

ta cái gì? Không hề biết, chỉ biết thần có quyền uy rất lớn, ta phải nịnh bợ họ, họ tốt 

đối với ta; nếu ta đắc tội với họ, họ trừng phạt ta. Đây gọi là mê tín. Thần không phải 

là ý nghĩa này, thần tuyệt đối không cần người nịnh bợ họ. Những thần Thánh này dạy 

chúng ta làm thế nào làm người. Chúng ta không hiểu, chúng ta chưa học qua. Không 

luận Kinh điển của tôn giáo nào, tôi đều xem qua. Thần Thánh đều dạy cho chúng ta 

hiếu  thuận  cha  mẹ,  ngay  Ki-Tô  giáo  đều  không  ngoại  lệ.  Bạn  đi  xem  Thánh  Kinh, 

chúng ta không hiếu thuận cha mẹ, chúng ta đối với hàng xóm bạn bè không có thiện 

tâm, thần minh đều cho rằng đây là hành vi cực ác. Cho nên tôi thường nói, Phật giáo 

là giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa. Lại xem qua bất cứ tôn giáo nào, chúng ta đọc 

Kinh điển của họ, lại chẳng phải là giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa hay sao? Cái gì 

gọi là "đa nguyên văn hóa"? Chính là những thần Thánh dạy người chắc chắn không 

phân quốc gia, không phân chủng tộc, không phân tôn giáo, đây gọi là đa nguyên văn 

hóa. Nội dung giáo học của họ bác đại tinh thâm, bao gồm tất cả. Chúng ta phải dụng 

tâm đi thể hội, phải chăm chỉ mà học tập. 

Những việc trên đây đều bao gồm ở điều "giới luật" này. Ý nghĩa của "trì giới" thật 

sâu thật rộng, chúng ta phải học tập. Ngày nay, chúng ta yêu cầu xã hội này từ chỗ cực 

đoan không ổn định phải có thể quay đầu đến an định. Có phương pháp gì? Hiện tại 

phương pháp thật có. Nếu như vào thời xưa mà diễn biến thành cục diện này ngày nay, 

vậy là thật, Thượng Đế, thần tiên đến đều không có cách gì, đều không thể cứu. Hiện 

tại chúng ta có thể dùng khoa học kỹ thuật cao, lợi dụng truyền hình vệ tinh để truyền 

phát giáo học, mời người chân thật có học vấn, có đạo đức, những thiện tri thức này 

đáng được đại chúng xã hội sùng kính ở đài phát thanh vệ tinh mỗi ngày giảng hai giờ 

đồng hồ, vì người toàn thế giới giảng hai giờ đồng hồ, tôi tin tưởng thời gian một năm 

thì thiên hạ thái bình. Cho nên hiện tại làm được. Công cụ tốt đến như vậy, chúng ta 

phải hiểu được cách dùng. Mỗi ngày lên lớp cho mọi người, mỗi ngày giảng đạo nói 

Kinh cùng mọi người, để mọi người tỉnh ngộ ra, buông bỏ tự tư tự lợi, buông bỏ truy 

cầu danh vọng lợi dưỡng, truy cầu hưởng thụ năm dục sáu trần, buông bỏ tham-sân-si-

mạn, học Phật Bồ Tát, học Thánh Hiền nhân, học người tốt, để cứu vãn kiếp vận của 

thế giới này. Cho nên đây là sự việc có thể làm đến được, chính ngay người có tâm đi 

làm. 

 Khoa mục thứ ba là "nhẫn nhục".  Ý nghĩa của "nhẫn nhục" là "tâm nhẫn nại". Thế 

xuất thế gian tất cả pháp thành tựu đều phải nhờ nhẫn nại. Càng là đại sự thì càng phải 

có  lòng  nhẫn  nại.  Trong  đại  sự,  đại  sự  thứ  nhất  là  chính  mình  thay  đổi  tự  làm  mới. 

Trước tiên phải có lòng tin đối với chính mình, tin tưởng chính mình nhất định có thể 

thay đổi tự làm mới, tin tưởng chính mình nhất định có thể chuyển phàm thành Thánh. 

Trước tiên phải xây dựng cái tín tâm này. Nhà Phật nói rất hay, việc thứ nhất phải tin 

tưởng  chính  mình, tin  tưởng ta  có thể, ta có  thể  học  Phật, ta sẽ  học  được  giống  như 

Phật  vậy,  "ta  có  thể  học  thần",  ta  cũng  có  thể  học  được  giống  như  Thượng  Đế  vậy, 

Thượng Đế làm thế nào yêu thế nhân. Thứ hai gọi là "tin tha". Chữ “tha” này chính là 

lão sư. Chúng ta học Phật thì phải tin tưởng Phật Bồ Tát. Tôn giáo đồ nhất định phải 

- 70 - 

tin thần. Tin chính mình, lại tin giáo huấn của Thánh Hiền, chúng ta y theo dẫn đạo 

của họ, y theo giáo huấn của họ, chúng ta ở ngay trong một đời này chắc chắn có thể 

thay đổi tự làm mới, chắc chắn có thể thành tựu. Phải từ ngay chỗ này mà làm. 

Ngày ngày đều đang học tập, đời đời kiếp kiếp đều đang học tập, vĩnh viễn không có 

dừng nghỉ, đây gọi là  "tinh tấn" . Thế gian cầu học, tiểu học học sáu năm tốt nghiệp 

rồi, trung học ba năm cũng có thể tốt nghiệp, đại học bốn năm cũng có thể tốt nghiệp. 

Trong giáo học Phật pháp không có tốt nghiệp, vĩnh viễn đang học tập, đời đời kiếp 

kiếp  đang  học  tập.  Mãi  đến  thành  Phật  có  tốt  nghiệp  hay  không?  Vẫn  là  chưa  tốt 

nghiệp. Lời nói này nói thế nào vậy? Sau khi thành Phật, Phật muốn biểu diễn làm học 

trò cho người khác xem. Ngài đã tốt nghiệp rồi, tốt nghiệp vẫn phải làm lại từ đầu, đó 

là làm cho người khác xem. Đây gọi là đại từ đại bi. Việc này trong Phật pháp gọi là 

"thừa nguyện tái lai". Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện tám tướng thành đạo chính là ý 

nghĩa này. 

A Di Đà Phật….. 

Tập 220 

Cho nên, Phật ở chỗ này muốn chúng ta phát tâm tinh tấn, ý nghĩa này rất sâu rộng. 

Không nên cho rằng thành Phật rồi thì không việc gì, thành Phật rồi việc càng nhiều, 

nhiều chúng sanh khổ nạn đến như vậy đều cần bạn đi dạy, đều cần bạn đi giúp đỡ, sự 

việc càng nhiều. Thế nhưng vào lúc đó không sợ, bạn có thần thông, bạn có đạo lực, 

bạn có phương tiện khéo léo. 

Tiếp theo là nói "thiền định". Đây là hiện tiền chúng ta chính mình tu học, giúp đỡ 

người  khác  có  thể  có  thành  quả  hay  không,  then  chốt  ở  chỗ  này.  Thế  nào  gọi  là 

"thiền"?  Thiền  là  không  bị  mê  hoặc  ở  bên  ngoài, đây  gọi  là  "thiền".  "Định"  là trong 

tâm đích thực có chủ tể. Các vị phải nên biết, tu hành ma chướng rất nhiều. Tại vì sao 

rất nhiều người tu hành bị ma chướng? Việc này rốt cuộc là thế nào? Nếu như chúng 

ta tổng kết một câu để nói, "trước ma" chính là mê hoặc của cảnh giới bên ngoài, đây 

là trước ma. 

Trên "Bát Đại Nhân Giác Kinh" Phật nói với chúng ta (người đọc "Bát Đại Nhân Giác 

Kinh" rất nhiều, nói ra mọi người đều biết), ma có bốn loại là ngũ ấm ma, phiền não 

ma, tử ma (đây là phiền não trong chúng ta); cảnh giới bên ngoài gọi là thiên ma. Ý 

nghĩa của "thiên ma" chính là tất cả mê hoặc ngoài thân thảy đều gọi là thiên ma. Mắt 

thấy sắc, tai nghe tiếng, lưỡi nếm vị, mũi ngửi mùi, sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần 

bên ngoài, bạn bị cảnh giới mê. Cảnh giới này hợp với ý của bạn, bạn liền khởi tâm 

tham; không hợp với ý của bạn, bạn liền khởi tâm sân hận, đây gọi là trước ma. 

Chúng  ta  ngày  nay  bị  trước  ma,  thế  nhưng  vẫn  không  tệ,  trước  còn  nhẹ.  Có  một  số 

người  trước  ma  rất  nghiêm  trọng,  vậy  thì  phiền  não  này  rất  lớn.  Tại  vì  sao  nghiêm 

trọng? Chấp trước kiên cố. Chúng ta phân biệt chấp trước tương đối nhẹ, cho nên xem 

ra  dường  như  kiểu  dáng  bình  thường.  Kỳ  thật  không  phải  bình  thường,  Phật  Bồ  Tát 

xem  chúng  ta  rất  không  bình  thường.  Thế  nhưng  còn  có  người  nghiêm  trọng  hơn 

chúng  ta,  cái  nghiêm  trọng  đó  ngày  nay  chúng  ta  thường  hay  gọi  là  "tinh  thần  phân 

liệt", đưa đến bệnh viện tâm thần. Tại vì sao họ tinh thần phân liệt tạo thành ra dáng vẻ 

- 71 - 

như vậy? Chấp trước của họ quá nặng, cái kết này không thể khai giải, chấp trước quá 

đáng liền biến thành ra như vậy. Chúng ta tuy là chấp trước, có lúc vẫn có thể nhẫn 

được một chút, cho nên tương đối tốt một chút. Thiên nhân xem chúng ta giống như 

người  bệnh  thần  kinh  vậy,  chúng  ta  xem  thấy  ngạ  quỷ,  súc  sanh  thì  cũng  nói  họ  là 

giống như bệnh thần kinh vậy. Cho nên bạn  từ ở  nơi cảnh giới nào  thì  có  cách nhìn 

như thế đó. 

Đến lúc nào mới hồi phục bình thường? Pháp Thân Đại Sĩ mới hồi phục bình thường. 

Trên "Kinh Hoa Nghiêm" nói 41 vị Pháp Thân Đại Sĩ, hay nói cách khác, mười pháp 

giới,  sáu  cõi  đều  không  bình  thường,  chỉ  là  tương  đối  tốt  một  chút,  đều  là  có  bệnh. 

Bệnh thần kinh này bệnh nhẹ một chút, không quá nghiêm trọng. Ba đường ác là rất 

nghiêm trọng, ba đường thiện thì tương đối nhẹ một chút, pháp giới bốn Thánh so với 

chúng ta lại càng nhẹ hơn. Tình huống chính là như vậy. Thế nên "thiền định" chính là 

một thang thuốc hay, đối trị cái tâm bệnh này. 

"Thiền" chính là không bị cảnh giới bên ngoài mê hoặc. Làm thế nào mới có thể đạt 

đến không bị cảnh giới bên ngoài mê hoặc? Phật nói với chúng ta, bạn phải tường tận 

chân  tướng  sự  thật  của  cảnh  giới  bên  ngoài  thì  bạn  không  bị  mê  hoặc.  Vì  sao  vậy? 

Tướng là giả không phải là thật. Trên "Kinh Kim Cang" nói:  "Phàm sở hữu tướng giai 

 thị hư vọng", "tất cả pháp hữu vi như mộng huyễn bèo bọt, như sương cũng như điện, 

 phải nên quán như vậy" , bạn liền được thiền định, bạn liền sẽ không bị cảnh giới bên 

ngoài  mê  hoặc.  Tướng  cảnh  giới  bên  ngoài  có  hay  không?  Không  thể  nói  có  cũng 

không thể nói không, bạn mới thấy được chân tướng sự thật. Vì sao vậy?  "Tướng có 

 thể không, sự có lý không" , cho nên trên Phật thường hay dùng "mây" để làm thí dụ. 

Đây là trên Phật Kinh dùng được rất nhiều. Hiện tại chúng ta đối với mây thấu hiểu 

được rất rõ ràng, xa xem thấy có, gần thì xem không thấy. Phật nói với chúng ta, thế 

xuất thế gian vạn sự vạn vật cũng giống như đám mây vậy, cho nên không thể nói nó 

có, cũng không thể nói nó không. Cho nên Phật nói với chúng ta, tất cả hiện tượng của 

năm  dục  sáu  trần  có  thể thọ  dụng, không  nên  chấp  trước,  chấp trước  thì  bạn  sai  rồi. 

Thọ dụng mà không chấp trước thì bạn được đại tự tại. Cho nên chư Phật Bồ Tát thị 

hiện  ở  thế  gian  này  gọi  là  "du  hý  thần  thông",  cũng  giống  như  biểu  diễn  ở  trên  sân 

khấu vậy, biểu diễn được rất thiết thực, Ngài biết được là giả không phải là thật. Nếu 

như người biểu diễn chính mình cho rằng là thật, vậy thì xong rồi, vậy thì mê rồi. Vĩnh 

viễn giữ lấy tinh tỉnh, không nên bị cảnh giới lừa gạt. Cảnh giới vĩnh viễn là hư huyễn 

không  thật,  bao  gồm  chính  thân  thể  chúng  ta.  Cho  nên,  đối  với  thân  thể  của  chính 

mình, chúng ta có thể thọ dụng nó, thế nhưng không thể chấp trước. Vừa chấp trước 

liền sanh bệnh, bệnh liền đến. Không chấp trước nó, bạn ngày ngày dùng nó, dùng nó 

đoạn ác tu thiện, dùng nó giúp tất cả chúng sanh khổ nạn. Bạn phải cố gắng dùng nó, 

không nên bị nó lừa gạt. 

Có  một  số  người  bị thân  thể  lừa  gạt,  thân thể  phải  bảo  dưỡng,  ngày  ngày  phải  uống 

thuốc  bổ,  ngày  ngày  phải  khám  bác  sĩ.  Vốn  dĩ  không  có  bệnh,  càng  xem  bệnh  càng 

nhiều. Vốn dĩ không có việc gì, càng uống thuốc thì phiền phức càng lớn, bạn liền bị 

thân thể lừa gạt. Cho nên thân thể có bệnh, người có thể già yếu. Có đồng tu hỏi tôi, tại 

vì sao có thể già yếu? Tại vì sao có thể có bệnh? Người xưa đã có đáp án:  "Bệnh từ 

 miệng mà vào" . Các vị tưởng tượng xem, đích thực bệnh từ miệng mà vào. Bạn ăn đủ 

thứ, tham ăn, cho nên bạn mới bị bệnh. Vì sao già chứ?  "Lo có thể khiến cho người 

- 72 - 

 già" .  Bạn  thường  hay  lo  lắng  thì  bạn  làm  sao  không  già  chứ?  Nếu  bạn  muốn  không 

già, bất  cứ  việc  gì  cũng  đều  không  để  trong  tâm,  không  có  việc  gì  vướng  bận  trong 

lòng, không có những việc lo buồn, bình thường tư tưởng, sự việc của người khác có 

thể nghĩ, sự việc của chính mình không nên nghĩ. Sự việc của chính mình càng nghĩ 

thì người càng già. Nghĩ việc của người khác thì không hề gì. Vì sao vậy? Được mất 

không quan tâm, ta làm thay cho người khác; làm được tốt, họ có phước báo; ta làm 

không tốt, họ không có phước báo, trái lại ta đã tận tâm tận lực, ta chính mình không 

có  được  mất.  Chính  mình  có  được  mất,  việc  này  dễ  dàng  bị  già  yếu,  liền  sẽ  có  rất 

nhiều tật bệnh. Cho nên nếu muốn không già, nếu muốn không bệnh, người xưa đã nói 

qua, hà tất phải tôi đến giải đáp cho các vị? Các vị có thể chân thật tin tưởng, chân thật 

có thể y giáo phụng hành thì liền có thể giữ được thanh xuân dài lâu. 

Ở Singapore, mọi người biết được có một người 101 tuổi, sắp sửa qua năm mới rồi, thì 

102 tuổi. Bạn xem cư sĩ Hứa Triết, bà chân thật đã làm được hai sự việc này. Đời sống 

ăn uống của bà vô cùng đơn giản, cho nên bà không bị bệnh. Bà không có lo buồn, bà 

không  có  vướng  bận,  ngày  ngày  bận  rộn  đi  giúp  người  khác,  cứu  tế  người  khác,  vì 

người  già  phục  vụ,  vì  người  bệnh  phục  vụ.  Bà  cả  đời  làm  sự  việc  này,  cho  nên  bà 

không già, bà không bệnh. 

Chúng  ta  hiểu  được  đạo  lý  này,  ngày  nay  không  luận  từ  nơi  nghề  nghiệp  nào,  nghề 

nghiệp này là vì xã hội phục vụ, không phải vì viên mãn được lợi. Cái ý niệm này vừa 

chuyển, bạn liền biến thành Bồ Tát, chuyển mê thành ngộ, chuyển khổ thành vui. Đây 

là chân lý, đây mới là chân tướng sự thật. Bạn có một công ty, bạn có mấy trăm công 

nhân, mấy ngàn công nhân, bạn ở nơi đây làm ăn là vì xã hội phục vụ, là vì tất cả công 

nhân  phục  vụ,  họ  có  thể  đạt  được  đời  sống  an  định.  Vì  họ,  không  phải  vì  chính  ta. 

Công ty này là vì cả thảy xã hội phục vụ, chính mình hoàn toàn không có được mất, 


cái  vinh  vận  này  chắc  chắn hưng  vượng. Vì  sao  vậy?  Sự nghiệp  Bồ  Tát, bạn  là  một 

thương nhân, ở trong Phật Kinh nói "thương chủ Bồ Tát", bạn không phải phàm phu. 

Bạn không có tâm tư riêng, bạn không có dục vọng của tự tư tự lợi, mỗi niệm vì chúng 

sanh, mỗi niệm vì xã hội, bạn làm sao có thể bị cảnh giới bên ngoài mê hoặc? 

Chân thật làm đến không bị bên ngoài mê hoặc, trong không khởi vọng niệm tự tư tự 

lợi, không khởi ý niệm tham-sân-si-mạn, đó gọi là "định". Định là trong không động 

tâm, thiền là ngoài không dính tướng. Việc này phải thực tiễn ngay trong đời sống của 

chính mình, thực tiễn ở trong công việc của chính mình, thực tiễn ở đối nhân xử thế 

tiếp vật. Thiền định là linh động hoạt bát, vận dụng ngay trong đời sống của chúng ta. 

Trí  tuệ  là  đối với  tất  cả  việc, tất  cả  lý, tất  cả  hiện  tượng, tất  cả  nhân  quả  đều  có  thể 

thông đạt tường tận chính xác, không có chút nào nghi hoặc. Đem cái trí tuệ này thực 

tiễn vào trong bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, đây là đời sống của Bồ 

Tát. Vì sao gọi là đời sống của Bồ Tát? Chính là đời sống của một người giác ngộ, nhà 

Phật gọi là "Bồ Tát". Trên thực tế, giác ngộ, người giác mà không mê, chúng ta gọi họ 

là Bồ Tát. Đời sống của họ, chúng ta phải học tập với họ, gọi là "tu Bồ Tát đạo, học 

Bồ Tát hạnh", chúng ta phải học tập với họ. Chính mình chăm chỉ nỗ lực học tập chính 

là  "giáo hóa an  lập chúng  sanh" . Đây  gọi  là thân  giáo. Chúng ta  chính  mình  làm  ra 

một tấm gương cho những đại chúng này. Chân thật chịu phát tâm, chịu học tập, xin 

nói với các vị, thọ mạng của chúng ta mỗi mỗi đều giống như Hứa Triết vậy. Trong 

- 73 - 

mạng của bà không phải trường thọ, thọ mạng của bà do tu mà được, bà không phải do 

báo được. Báo được, đó là trong mạng của bạn chú định, gọi là  "một bữa ăn một ngụm 

 nước đều do tiền định" , đây là báo được. 

Các vị xem “Liễu Phàm Tứ Huấn”, tiên sinh Liễu Phàm mạng báo được chỉ có 53 tuổi. 

Ông nghe giáo huấn của Thiền sư Vân Cốc là vận mạng có thể thay đổi, cho nên ông 

chăm chỉ nỗ lực đoạn ác tu thiện, ông sống đến 74 tuổi, kéo dài được hơn 20 tuổi. Thọ 

mạng này do tu được, không phải báo được. Tại vì sao Tiên sinh Liễu Phàm không thể 

sống  đến  100  tu  hay  120  tuổi,  74  tuổi  thì  đi  rồi?  Ông  tu  được  chưa  đủ,  ông  chỉ  tu 

“đoạn  ác  tu  thiện”,  ông  không  thể  nào  “chuyển  mê  thành  ngộ”,  không  thể  nào  đem 

chính mình hoàn toàn buông xả để giáo hóa an lập chúng sanh, ông không làm được 

cái điểm này. Nếu ông có thể làm đến được điểm này thì thọ mạng của ông liền được 

kéo dài. 

Bồ  Tát  trụ  thế  lâu  hay  mau  không  phải  báo  được,  họ  là  xem  duyên  phận  giáo  hóa 

chúng  sanh.  Nếu  như  duyên  phận  giáo  hóa  chúng  sanh  hết  rồi…,  vì  sao  gọi  là  hết? 

Không có người bằng lòng học với họ, họ ở thế gian này không có việc gì để làm rồi, 

vậy thì liền đi. Họ đi được rất tự tại, đi được rất tuyệt đẹp, họ biết được đi đến nơi nào, 

biết được chính mình phải làm những việc gì. Thuần túy là vì giáo hóa an lập chúng 

sanh,  có  mục  tiêu  giáo  hóa  an  lập.  Mục  tiêu  này  quá  vĩ  đại.  Tiên  sinh  Liễu  Phàm 

không có mục tiêu lớn như vậy. Nếu ông có mục tiêu lớn như vậy, tôi tin tưởng ông 

trụ thế phải trên 100 tuổi trở lên, không thể nào dưới 100 tuổi. Việc này trên Kinh nói, 

phải giúp chúng sanh  "trụ ư vô thượng chân chánh chi đạo" . Vô cùng là cừ khôi. 

Chúng ta dùng lời thế gian để nói, giáo dục của thế gian có tiểu học, có trung học, có 

đại học, có nghiên cứu sinh, có học vị học sĩ, có học vị thạc sĩ, có học vị tiến sĩ. Giúp 

đỡ  một  người,  giáo  dục  một  người,  nhất  định  phải  hy  vọng  họ  lấy  được  học  vị  cao 

nhất, giáo dục này mới xem là thành tựu viên mãn. Nếu như nói họ chỉ là một người 

tốt nghiệp tiểu học, hoặc giả giúp họ đến tốt nghiệp trung học, giúp đỡ của chúng ta 

không viên mãn, chúng ta vẫn là có kém khuyết đối với họ, họ chưa nhận được giáo 

dục hoàn chỉnh. Đây là thế pháp. 

Ở trong Phật pháp cao hơn rất nhiều so với đây. Trong nhà Phật, A La Hán, Bồ Tát, 

Phật Đà đều là tên gọi học vị của Phật giáo. "A La Hán" thì giống như là học sĩ, "Bồ 

Tát" thì giống như thạc sĩ, "Phật Đà" giống như là tiến sĩ. Học vị cao nhất họ học là 

gì? Vô thượng chân chánh chi đạo, danh xưng ở Phạn Văn gọi là "A Nậu Đa La Tam 

Miệu  Tam  Bồ  Đề",  phiên  dịch  của  Trung  văn  là  "Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh 

Giác", chính là câu "vô thượng chân chánh chi đạo" này. 

Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, A La Hán đạt được Chánh giác, cho nên học vị 

thứ nhất họ đạt được rồi. Cho nên, "giác" chính là tường tận, đối với chân tướng của 

vũ trụ nhân  sanh, họ tường tận rồi, chuẩn  xác  tường tận rồi, chắc chắn không  có sai 

lầm. Trong Phật Kinh nói, công phu đến trình độ này thì tự nhiên liền siêu việt sáu cõi 

luân  hồi,  không  ở  trong  tam  giới,  họ  trụ  pháp  giới  bốn  Thánh.  Đây  là  giai  đoạn  thứ 

nhất giáo học Phật pháp. Nếu như không thể giúp tất cả chúng sanh thoát ly sáu cõi 

luân  hồi  thì  không  hề có  thành  tựu. Giúp  đỡ  chúng  sanh  thoát  ly  sáu  cõi  luân  hồi  là 

thành tựu nhỏ, nhưng cũng xem là có thành tựu rồi, không phải thành tựu lớn, mà là 

thành tựu nhỏ, cho nên gọi là tiểu quả. Chúng ta phải hiểu được đạo lý này. 

- 74 - 

Lại hướng lên trên một tầng, bạn đạt được "Chánh đẳng chánh giác", đây là cao hơn 

"Chánh giác". "Đẳng" là bằng với Phật. Bằng với Phật, đương nhiên bạn vẫn chưa đến 

cảnh giới của Phật, có thể nói cũng sắp gần với các Ngài. Trình độ này ở trong Phật 

pháp gọi là "Bồ Tát". Bồ Tát là Chánh đẳng Chánh giác, không chỉ siêu việt sáu cõi 

luân hồi, mà siêu việt  mười pháp giới, đây là Bồ Tát. Bồ Tát tu học chưa viên mãn, 

cho  nên  Bồ  Tát  vẫn  phải  học  tập.  Học  tập  chân  thật  không  thể  có  ngừng  nghỉ,  vĩnh 

viễn  phải  hướng  lên  phía  trước  tinh  tấn,  phải  đến  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh 

Giác.  "Vô  thượng"  là  đến  đỉnh,  không  còn  có  gì  cao  hơn,  nên  gọi  là  "Vô  Thượng 

Chánh Đẳng Chánh Giác". Danh xưng của học vị này gọi là "Phật Đà". 

Các  vị  phải  nên  biết,  Phật,  Bồ  Tát,  A  La  Hán  là  tên  gọi  học  vị  trong  giáo  dục  Phật 

giáo. Chúng ta học tập Phật pháp, mục đích chính là phải lấy được cái học vị này. Hay 

nói cách khác, chúng ta muốn chứng được Chánh Giác, Chánh Đẳng Chánh Giác, Vô 

Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, đây gọi là  "trụ ư vô thượng chân chánh chi đạo" , 

tâm  của  chúng ta  an  trụ  ở ngay  chỗ  này.  Cảnh  giới  này  tên  gọi  ở  trong  Phật học rất 

nhiều, thông thường trong Kinh Đại thừa gọi là "Đại Bát Niết Bàn". "Bát Niết Bàn" là 

tiếng Phạn, "Niết Bàn" dịch thành Trung văn cũng dịch được rất nhiều, phổ biến nhất 

là dịch thành "Diệt". Trong "Tứ đế" là khổ tập diệt đạo, diệt là Niết Bàn. Ngoài ra còn 

có một từ cũng rất thông dụng, dịch là "viên tịch". Ý nghĩa đều dịch được rất tốt. 

"Diệt" là cái gì? Diệt tất cả phiền não tập khí. Ở trong Phật pháp nói, kiến tư phiền não 

diệt rồi, trần sa phiền não diệt rồi, vô minh phiền não cũng diệt rồi, "diệt" là nói cái ý 

này. Những danh từ này nếu như không dễ hiểu, vậy chúng ta đổi một cách nói khác, 

cách  nói  này  vẫn  là  trong  Phật  Kinh  đã  nói:  Chấp  trước  diệt  rồi,  phân  biệt  diệt  rồi, 

vọng tưởng diệt rồi. Danh từ này là trên "Kinh Hoa Nghiêm" đã nói. Các vị phải nên 

biết,  trên  Kinh nói  "chấp  trước"  chính  là  kiến  tư phiền não, nói  "phân biệt"  chính  là 

trần  sa  phiền  não,  "vọng  tưởng"  chính  là  vô  minh  phiền  não.  Ba  loại  phiền  não  nếu 

như đoạn tận rồi, đoạn tận gọi là "diệt", tự tánh của bạn vốn đầy đủ trí tuệ đức năng 

thảy đều hiện tiền rồi. Đó chính là trên Như Lai quả địa, vô lượng trí tuệ, vô lượng đức 

năng  đều  hiện  tiền.  Đây  gọi  là  "vô  thượng  chân  chánh  chi  đạo".  Chỉ  có  sự  việc  này 

mới  là  chân  thật, các  thứ khác  đều  là  giả.  Sự  việc  này  đến  A  La  Hán  mới  chân  thật 

tường  tận.  Tuy  tường  tận,  tuyệt  nhiên  không  phải  cứu  cánh,  tuyệt  nhiên  không  phải 

thấu triệt, xem là tường tận vì họ không còn tạo nghiệp luân hồi, hay nói cách khác, 

không còn dùng cái tâm luân hồi. 

"Tâm  luân  hồi"  là  gì?  "Tự  tư tự  lợi"  là  tâm  luân  hồi,  "tham-sân-si-mạn"  là  tâm  luân 

hồi. A La Hán chắc chắn không dùng, cho nên họ siêu việt luân hồi. Nếu như chúng ta 

vẫn còn cái ý niệm này, chính mình nhất định phải biết, không thể siêu vượt luân hồi. 

Không luận bạn đoạn ác tu thiện tích lũy công đức như thế nào, "ngã" chưa đoạn, chưa 

quên mất, chúng ta nói thô một chút mọi người dễ hiểu, ý niệm tự tư tự lợi chưa đoạn 

hết, chưa đoạn được sạch sẽ thì bạn không thể ra khỏi luân hồi. Bạn tu được thiện, bạn 

tích được đức, bạn có thể được phước báo trời người, đời sau ở nhân gian được phước, 

phước báo lớn hưởng phước ở cõi trời, không ra khỏi ba cõi. Người nào ra khỏi tam 

giới? Ý niệm tự tư tự lợi đoạn tận, không còn một chút nào, những người này gọi là 

"A La Hán". Họ không có tự tư tự lợi, họ không ở trong tam giới, họ siêu việt rồi. Nếu 

như bạn phát cái tâm có thể đem ý niệm tự tư tự lợi đoạn sạch sẽ, khởi tâm động niệm 

đều là vì người khác, vì xã hội, vì chúng sanh, chắc chắn không có chút nào vì chính 

- 75 - 

mình, bạn hiện tại liền chứng quả A La Hán, cái thân này của bạn ở thế gian này nhà 

Phật gọi là "tối hậu thân". Vì sao vậy? Không còn luân hồi. Cái thân mạng này sau khi 

xả rồi, bạn liền siêu việt tam giới. Nếu bạn không chịu siêu việt tam giới mà đầu thai 

trở lại làm người là thừa nguyện tái lai, bạn sẽ không bị mê mất. Đây là tâm từ bi, bạn 

cùng với chúng sanh này có duyên. 

Nhục thân này tất nhiên là một vật chất, thời gian dùng lâu thì phải hoại, thọ mạng dài 

hơn cũng không được, nó luôn phải hoại. Hoại rồi đổi một thân thể, cái đổi này được 

rất tự tại, chính mình rõ ràng tường tận, giống như chúng ta mặc y phục vậy. Y phục 

yêu tiếc thế nào, y phục đó cũng sẽ bị rách. Sau khi hư rách rồi thì đổi một bộ y phục 

mới. Đích thực là không có sanh tử, cái đạo lý này chúng ta luôn phải hiểu được, luôn 

phải tường tận, phải chăm chỉ nỗ lực mà làm. Thế nhưng những lời nói này nói ra dễ 

dàng, khi làm ra thì thật khó. Phật thực tế là rất từ bi, vì chúng ta - những người không 

dễ dàng làm được này khai "pháp môn Tịnh Độ", đây gọi là "đại khai phương tiện chi 

môn". Pháp môn tu học này, nếu là tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn 

làm một sự so sánh, vậy thực tế là phương tiện quá nhiều, dễ dàng quá nhiều rồi, đây 

là Phật từ bi đến tột đỉnh, vì chúng ta khai xuất pháp môn niệm Phật. 

Chúng ta y theo pháp môn này, ở ngay trong một đời này khẳng định thành tựu. Thế 

nên các vị phải ghi nhớ, có thể chân thật thành tựu hay không, chỉ xem bạn ý niệm tự 

tư tự lợi còn nhiều hay ít. Có thể không hoàn toàn đoạn hết, thế nhưng phải giảm đến 

mức độ thấp nhất. Cái điểm này chúng ta cần phải ghi nhớ, đích thực là chưa đoạn hết, 

thế nhưng  đã  giảm  đến  mức độ  thấp  nhất,  người  này  gọi  là  "đới  nghiệp  vãng  sanh", 

sanh Thế giới Cực Lạc cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Nếu như ý niệm tự tư tự lợi đoạn 

dứt, không còn nữa, họ sanh cõi Phương Tiện Hữu Dư. Người này vãng sanh Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc địa vị không như nhau, họ nâng cao rồi. Cho nên, tự tư tự lợi là 

hại khổ chính chúng ta, cái thứ này không tốt đối với chúng ta. 

Người chân thật tường tận, người chân thật có trí tuệ, khởi tâm động niệm đều là vì tất 

cả  chúng  sanh. Đến  lúc  nào  thì  bạn  có  thể  khẳng  định  tất  cả  chúng  sanh  cùng  chính 

mình là một thể…, đây là lời thật, đây mới gọi là chân tướng sự thật, hư không pháp 

giới tất cả chúng sanh là một chính mình. Đạo lý này rất sâu, rất khó hiểu. Sự việc này 

người thông thường rất khó tiếp nhận, thế nhưng nó là chân tướng sự thật. Chúng ta 

phải làm thế nào có thể tường tận ý nghĩa câu nói này của Phật? Bạn có thể tường tận 

mức  độ  càng  sâu  càng  tốt,  càng  rộng  càng  tốt,  vì  sao  vậy?  Chúng  ta  buông  bỏ  đi  ý 

niệm tự tư tự lợi sẽ được dễ dàng. Tại sao không thể buông xả tự tư tự lợi? Hoàn toàn 

mù mịt đối với chân tướng sự thật. 

Xem thấy trên Kinh Phật nói những lời nói này, đệ tử Phật chúng ta rất tôn kính đối 

với Phật, không dám phản, không dám nói Phật nói sai, thế nhưng chính mình luôn là 

không thể tiếp nhận. Đây là hiện tượng phổ biến xưa nay trong ngoài của người học 

Phật. Phật rất rõ ràng, Phật sẽ không trách chúng ta, chúng ta khế nhập độ sâu chưa đủ. 

Đây là chân thật phải dùng công phu. Vận dụng công phu, thực tế mà nói, luôn không 

ngoài nhìn thấu, buông xả. 

Gọi là nhìn thấu là đối với sự lý này, nhà Phật nói "tánh tướng, sự lý, nhân quả" dần 

dần  thông  đạt  tường  tận,  đây  là  nhìn  thấu.  Buông  xả  là  không  còn  chấp  trước  nữa. 

Trước tiên không chấp trước cái thân này là ta. Thân này là gì? Không phải là "ta" thì 

- 76 - 

là  gì?  Là  cái  "của  ta",  ta  sở  hữu,  giống  như  y  phục vậy,  người  không  cho  y  phục  là 

chính  mình.  Y  phục  là  gì?  Đây  là  y  phục  của  ta.  Thân  thể  không  phải  là  ta.  Đây  là 

"thân thể của ta", đây là y phục của ta, y phục không phải là ta. Các vị từ trong những 

ngôn ngữ này mà thể hội. Thân không phải là ta. Nếu thêm vào cái "thân thể của ta", 

thân thể của ta rất nhiều, cũng giống như y phục của ta rất nhiều, ta thích mặc bộ nào 

thì lấy bộ đó ra mặc. Tận hư không, khắp pháp giới đều là thân thể của ta. Các vị từ 

trong câu nói này tỉ mỉ mà thể hội. Nếu như có thể thể hội được, thọ dụng không có 

cùng tận, tự  nhiên  từ  trong nội  tâm,  trong  bổn  tánh  của bạn, loại tâm  từ  bi,  tâm  yêu 

thương đó sẽ lưu lộ ra, sẽ đem tâm yêu thương mở rộng đến hư không pháp giới, bạn 

mới chân thật có thể yêu thương chúng sanh, bạn mới có thể chân thật tôn trọng chúng 

sanh, tự nhiên bạn liền sẽ giúp đỡ tất cả chúng sanh. Toàn là ở giáo học. Cho nên chư 

Phật Bồ Tát đại Thánh đại Hiền thị hiện ở thế gian này, không có một ai không phải là 

từ nơi công tác giáo học nghĩa vụ. Chúng ta xem thấy tất cả người sáng lập tôn giáo 

cũng không ngoại lệ. Họ không cầu danh vọng lợi dưỡng của thế gian, không cầu đời 

sống vật chất tốt, họ đều xả bỏ. Tại vì sao làm như vậy? Không ngoài là làm ra tấm 

gương cho chúng ta xem, để chúng ta ở trong đây đi thể ngộ. Những thứ này không 

phải chân thật. 

Truy cầu đời sống năm dục sáu trần, dùng lời hiện tại mà nói là không khỏe mạnh. Lời 

nói này là thật, không phải là giả. Vốn dĩ cái thân thể này là khỏe mạnh, hà tất phải 

tẩm bổ? Bổ, y phục rách rồi đắp vá lại là bổ. Cái thân của bạn nhất định có vấn đề bạn 

mới bổ, càng bổ thì hỏng càng nhiều, thân thể bạn phiền phức liền đến. Do đây có thể 

biết, các vị đồng tu đến Singapore thăm tôi, tôi rất là cảm kích. Hiện tại gần như mỗi 

tuần đều có tổ chức đoàn đến bên đây, bình quân ra hiện tại đại khái mỗi tháng đến 

Singapore chúng ta cùng nhau học tập luôn có đến trên 300 người, khi nhiều thì có thể 

đến hơn 500 người. Tôi vô cùng cảm tạ các vị, hy vọng các vị đến bên đây không nên 

mang theo thức ăn cho tôi. Các vị đều biết, tôi không ăn. Các vị mang theo rất nhiều 

thứ  bổ  cho  tôi,  mang  rất  nhiều  nhân  sâm,  còn  có  "thiên  sơn  tuyết  liên",  nhưng  tôi 

không sờ đến, tôi đều mang đi cúng dường đại chúng, còn có làm lễ vật chuyển tặng 

cho  người  khác,  chính  tôi  hoàn  toàn  không  dùng  đến,  cho  nên  thân  thể  mới  khỏe 

mạnh. Hảo tâm của các vị, hảo ý của các vị, tôi vô cùng cảm kích. Hy vọng các vị ít 

mang đến. 

Còn có một sự việc, các vị mọi người đến bên đây, tôi nhất định phải dành thời gian để 

gặp mặt các vị, bình thường không nên viết thư gởi cho tôi. Tôi trước giờ không xem 

thư,  cho  nên viết  thư  gởi  cho tôi  cũng  trống không. Tôi  không xem  thư.  Hiện  tại  có 

mấy đồng tu giúp tôi xem thư, tương lai khi bắt đầu giảng, có thể họ cũng không có 

thời gian, cho nên tốt nhất không nên viết thư cho tôi, không nên gọi điện thoại cho 

tôi.  Gọi điện cho tôi,  tôi cũng không nghe.  Nhất  là về sau này,  Hong  Kong xây  một 

đạo tràng, Úc Châu xây đạo tràng, gần như mỗi một tháng tôi đều phải đi mấy nơi, đều 

phải đi xem qua. Thực tế  mà nói, gọi điện thoại không biết được tôi đang ở đâu, rất 

không dễ gì tìm được tôi. Cho nên mọi người ở trong nhà chăm chỉ nỗ lực đọc Kinh, 

niệm Phật, liên tục nghe Kinh. Nghe Kinh hiện tại ở trong nước dường như là băng ghi 

âm cũng tương đối dễ dàng có thể đạt được. 

Nghe Kinh lượng không cần nhiều, không nên nghe rất nhiều loại, phải nghe lại, số lần 

phải nhiều. Người xưa thường nói:  "Sách đọc ngàn lần, nghĩa kia tự thấy" . Đây là tiêu 

- 77 - 

chuẩn người xưa định chí ít là một ngàn lần. Nếu như các vị có thể tin tưởng, bạn lấy 

được một bộ Kinh băng ghi âm, nếu bạn có thể nghe một ngàn lần, bạn liền sẽ khai 

ngộ. Vì sao vậy? Có thể nghe một ngàn lần, tâm của bạn định. Tôi phán đoán bạn có 

thể khai ngộ là từ lý do này mà nói. Tâm bạn định rồi, tâm định khởi dụng chính là trí 

tuệ. Phàm phu rất khó, tâm loạn, tâm không thể định lại. Một bộ Kinh nghe một ngàn 

biến thì tâm định, cho nên loại nghe Kinh này là Giới-Định-Huệ tam học một lần hoàn 

thành, là phương  thức tu hành  rất  tốt. Nếu  như bạn  không  tìm  được  những  băng  đĩa 

giảng Kinh này, lần này các vị đồng tu đến bên đây, tôi đặc biệt tặng cho mọi người 

hai đĩa phim “Liễu Phàm Tứ Huấn”, đại khái là hai giờ đồng hồ. Các vị có thể đem hai 

đĩa phim này nghe ba năm, mỗi ngày nghe một lần, không kém khuyết ngày nào, nghe 

qua  ba  năm  tâm  của  bạn  định  lại,  vận  mạng  của  bạn  liền  chuyển  đổi  lại.  Đây  là  lời 

thật. Nghe hai đĩa này ba năm không gián đoạn, ba năm cũng là nghe một ngàn lần, 

một ngày một lần, một năm 360 ngày, ba năm là một ngàn lần, sau đó bạn niệm Phật 

cầu sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc khẳng định vãng sanh. Chính ở chuyên tinh, 

không  ở  nhiều. Đây  chính  là  "trụ  ư  vô  thượng  chân  chánh  chi  đạo" , ta  đem  câu  nói 

này thực tiễn. Một bộ Kinh nghe một ngàn lần, bạn liền "trụ ư vô thượng chân chánh 

chi đạo". 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. A Di Đà Phật. 

A Di Đà Phật….. 



Tập 221 

"Thù nhân cảm quả" 

Trong khoa này cũng phân làm hai đoạn nhỏ, đoạn thứ nhất là "phước trí", đoạn thứ 

hai là "cảm quả". 

Kinh  văn:  "Do  thành  như  thị,  chư  thiện  căn  cố,  sở  sanh  chi  xứ,  vô  lượng  bảo 

tạng, tự nhiên phát ứng". 

Trước tiên, chúng ta học tập đoạn Kinh văn này. 

 "Như thị chư thiện căn" , đây là chỉ Kinh văn phía trước, nói ra là đoạn ác tu thiện, 

tích lũy công đức, chủng chủng thiện căn này. Thiện căn là năng cảm, cảm ắt có ứng, 

đây là đạo lý cảm ứng đạo giao. 

Người  thế gian, không luận là  xưa nay  trong  ngoài,  chẳng  qua  là  mong  cầu  quả báo 

thù  thắng.  Tại  vì  sao  không  đạt  được  quả  báo  này?  Ngạn  ngữ  chúng  ta  đã  nói:   "Bất 

 như ý sự thường tám chín" . Câu nói này rất đáng được chúng ta phản tỉnh. Tại vì sao 

thế gian có thể có nhiều việc không như ý đến như vậy? Chúng ta lại xem trên bộ Kinh 

này đã nói Thế giới Tây Phương Cực Lạc, xem qua trên "Kinh Hoa Nghiêm" đã nói 

Thế giới Hoa Tạng, tại vì sao cư dân ở nơi đó viên mãn đến như vậy, chân thật là một 

trăm phần trăm làm đến được tâm tưởng sự thành, đó là do nguyên nhân gì? Chúng ta 

từ ngay những chỗ này mà khảo lượng, mà quán sát, mới có thể học được. 

- 78 - 

Sáng sớm hôm nay, tại Cư Sĩ Lâm phát Độ Tuế Kim, tôi xem thấy người đến tham gia 

thạnh  hội  này  đều  là  những  người  già  yếu.  Nhà  Phật  đã  nói  sanh-lão-bệnh-tử  khổ. 

Chúng ta xem thấy những người già đích thực rất đáng thương, tuy chính phủ và đoàn 

thể từ thiện nhân gian chăm sóc, nhưng luôn không thể nào tận được ý người. Người 

khác chăm  sóc là  ân đức,  chúng ta phải  thường  nghĩ đến. Chúng  ta  xem  thấy  những 

người già này, nghĩ đến chính mình sẽ già. Khi chúng ta già rồi, đời sống tương lai gặp 

phải khốn khổ gian nan, có phải cũng giống như họ hay không? Phật pháp dạy chúng 

ta học tập, học tập là vĩnh viễn không có chỗ dừng nghỉ. Người chân thật giác ngộ hiểu 

được nhân sanh chính là học tập. Từ nhỏ đến già có học xong hay không? Không hề. 

Ở trên Kinh điển Phật thị hiện cho chúng ta xem thấy, từ sơ phát tâm đến Như Lai quả 

địa ngày ngày đều học tập. Ba đại A Tăng Kỳ kiếp, vô lượng đại kiếp, đến hôm nào 

chứng đắc Phật quả cứu cánh viên mãn, chúng ta muốn hỏi đến lúc đó có cần phải học 

nữa  hay  không?  Vẫn  phải  học  tập,  học  tập  vĩnh  viễn  không  gián  đoạn.  Họ  đã  thành 

Phật, tất cả đều viên mãn rồi, tại vì sao còn phải học tập? Họ phải làm ra dáng vẻ học 

tập để những người chưa thành tựu xem thấy. Đạo lý chính ngay chỗ này. 

Vào thời trước, người làm cha mẹ mỗi ngày phải làm ra dáng vẻ học tập để dạy con 

cái. Dạy con cái hiếu thuận cha mẹ, thì chính người làm cha mẹ phải hiếu thuận cha 

mẹ để con cái xem, để con cái học tập. Cha mẹ còn, mọi thứ phụng sự phải để trẻ nhỏ 

nhìn  thấy.  Cha  mẹ  không  còn,  cúng  tế  mỗi  năm  hết  lòng  nhớ  tưởng,  cũng  phải  dạy 

chúng thấy. Người làm lão sư, đạo lý cũng giống như vậy, ngày ngày phải làm ra tấm 

gương học tập để cho học trò xem. Do đây có thể biết, học tập là mãi mãi không có 

gián đoạn. Ở trên Kinh Phật  mỗi câu mỗi chữ đều là dạy chúng ta học tập. Chỗ này 

đây là tổng thuyết. 

Chúng  ta  phải  học  Phật Bồ  Tát  thành  tựu tất cả  thiện căn, học  từ  chỗ này. Tu  thiện, 

thiện  vẫn  phải  có  gốc,  gốc  có  thể  sanh  thiện  pháp.  Gốc  của  thiện  là  cái  gì?  Cái  tâm 

hiếu thiện là gốc. Chân thật có cái tâm hiếu thiện, nhất định liền có hạnh hiếu thiện. 

"Hạnh" là tập kết công đức. Tập kết công đức phải dựa vào hạnh. Gốc của thiện, trên 

Kinh điển Đại thừa nói được rất hay, nói được rất rộng, chúng ta đem tất cả Kinh luận 

quy nạp lại, ở trên Kinh điển gọi là "A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề", trung văn 

phiên  dịch  là  "Vô  Thượng  Bồ  Đề  Tâm",  đây  là  thiện  căn. Câu  nói này  rất  khó  hiểu, 

nếu như ý nghĩa không rõ ràng, không tường tận, liền sẽ tạo thành khó khăn đối với 

học tập của chúng ta. Cho nên đem câu nói này chúng ta dùng từ ngữ của người hiện 

tại thì dễ dàng hiểu được, gọi là "chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi". 

Mười chữ này chính là trên Kinh điển đã nói "A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề". 

Chúng  ta  phải  học tập. Cái tâm  này  là  tâm  Phật.  Cái  tâm  này là  tâm  chân  thành  của 

chúng ta, là bổn tánh của chúng ta. Trên Kinh luận chúng ta thường hay xem thấy câu 

 "Phật Phật đạo đồng" , chữ "đạo" này là giữ tâm. Quá khứ Phật, hiện tại Phật, vị lai 

Phật, ba đời tất cả chư Phật cùng đồng một cái tâm, đều là cái chân tâm này. Chúng ta 

học tập, đại đức xưa thường hay dạy bảo chúng ta "tu từ căn bản". Căn bản chính là 

chân tâm. 

Người  thế  gian,  người  không  học  Phật  thì  chúng  ta  không  nói,  người  học  Phật  rất 

nhiều, họ  cũng  thường hay  đọc  Kinh, cũng thường  hay  nghe giảng  Kinh, nghe được 

biến số cũng rất nhiều, tại vì sao vẫn không chịu học, tại vì sao vẫn không chuyển đổi? 

Thí dụ chúng ta đối với người không chân thành, chúng ta không dùng chân tâm đối 

- 79 - 

với người, chúng ta không dùng thành ý đối với người là tại vì sao? Chúng ta tỉ mỉ tư 

lượng quán sát, không ngoài là sợ bị thiệt thòi. Người khác đều là hư tình giả ý đối với 

chúng ta, ta chân thành đối người, vậy chẳng phải là ta bị thiệt thòi hay sao? Đây là 

một quan niệm sai lầm, hại chúng ta đời đời kiếp kiếp học Phật đều không thể thành 

tựu. Không phải là không thể chứng quả, mà ngay khai ngộ đều không làm được. Cho 

nên người xưa thường hay dạy bảo chúng ta:  "Chịu thiệt là phước" . Chịu thiệt không 

phải là họa, chịu thiệt là phước. Lời nói này rất là thú vị. 

Người chịu thiệt thòi, chịu dùng chân tâm thành ý đối người tiếp vật, phước của họ ở 

đâu vậy? Trên Kinh này nói:  "Vô lượng bảo tạng tự nhiên phát ứng" . Bạn xem thấy 

Kinh văn này, nghe được cách nói này, lắc đầu:  "E rằng không đáng tin" . Nghi hoặc 

của bạn chưa đoạn dứt, chỉ lo thiệt thòi, do đó mong cầu của bạn không thể hiện thực. 

 "Phật thị môn trung, hữu cầu tất ứng" , bạn cầu không được, nguyên nhân ở chỗ nào? 

Vừa rồi mới nói "cảm ứng đạo giao", cảm là phải dùng tâm  chân thành mới có ứng, 

sau đó bạn mới có thể được hồi đáp. Tâm của chúng ta không thật, không thành, nói 

lời thành thật, cái tâm này không thanh tịnh, không bình đẳng. Tâm như vậy, họ cũng 

có cảm, cảm đến là cái gì? Cảm đến là tai họa, không phải phước. Đây chân thật là chư 

Phật  Bồ  Tát  ở  trong  Kinh  luận  thường  hay  nói:   "Tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh" . 

Chúng ta tâm tưởng bất thiện, ngôn ngữ của chúng ta không lìa khỏi bốn loại lỗi của 

miệng mà Thế Tôn đã nói, ngôn ngữ bất thiện, vọng ngữ, lưỡng thiệt, ỷ ngữ, ác khẩu. 

Tỉ  mỉ  mà nghĩ tưởng, phản tỉnh, kiểm điểm, chúng ta từ sớm  đến tối sự việc đã làm 

trong một ngày, thực tế mà nói, chúng ta không so được với Viên Liễu Phàm. 

Tiên sinh Liễu Phàm mỗi buổi tối phản tỉnh, đem cái thiện một ngày của ông ghi chép 

lại,  ác  cũng  ghi  chép  lại.  Từ  khởi  tâm  động  niệm,  lời  nói  việc  làm,  phàm  là  lợi  ích 

chúng sanh, lợi ích xã hội, là vì xã hội chúng sanh có thể làm tấm gương tốt, đó đều là 

thiện.  Nếu  như  tùy  thuận  phiền  não  tập  khí  của  chính  mình,  không  đủ  vì  xã  hội  đại 

chúng làm mô phạm, đây là ác. Mỗi ngày ghi chép làm một so sánh, xem thử chúng ta 

là thiện nhiều hay là ác nhiều, sau đó lại tỉ mỉ quán sát, là sức mạnh của thiện lớn hay 

là sức mạnh của ác lớn. Ngày ngày cầu cải lỗi, cho nên vận mạng của Tiên sinh Liễu 

Phàm chuyển đổi lại, phước báo cũng tự nhiên hiện tiền; trong mạng không có công 

danh, ông được công danh (công danh vào lúc đó là lấy cử nhân, lấy tiến sĩ), hiện tại 

gọi là "học vị"; trong mạng không có học vị, trong mạng không có con cái, ông cũng 

có được con cái; trong mạng là đoản mạng, thọ mạng của ông cũng được kéo dài. Thọ 

mạng  trong  mạng  của ông  chỉ  có  53 tuổi,  ông  sống đến  74  tuổi.  Do đây  có  thể  biết, 

mạng là chính mình tạo, phước là chính mình cầu. 

Chúng ta đọc đến đoạn Kinh văn này, phải nên biết được học tập thế nào. Tiên sinh 

Liễu Phàm đã học tập, nhưng vẫn là phước báo trời người, phước báo nhỏ. Ngày nay 

trong miệng chúng ta nói là phải mong cầu quả báo vô thượng, thành Tổ thành Phật, 

thế nhưng hành nghi của chúng ta cũng không bằng cư sĩ Liễu Phàm, vậy quả báo của 

chúng ta có thể hiện tiền hay không? Chúng ta phải nghĩ tưởng, chúng ta rốt cuộc học 

từ chỗ nào? 

Người  phải  thật  làm.  Chúng  ta  ngay  trong  lúc  giảng  dạy  đã  nói  được  quá  nhiều  quá 

nhiều  rồi,  trước  tiên  sự  việc  lớn  thứ  nhất  là  làm  thế  nào  chung  sống  giữa  người  với 

người.  Trước  tiên  bạn  đem  cái  sự việc  này làm  cho  tốt.  Gia  đình  là xã  hội  nhỏ  nhất 

- 80 - 

trong đời sống chúng ta, chúng ta làm thế nào cùng ở chung với cha mẹ? Làm thế nào 

cùng ở chung với anh em chị em? Chồng vợ làm thế nào ở chung? Con cái làm thế nào 

ở chung? Các vị phải nên biết, đây gọi là đại học vấn. Sau đó  mở rộng, làm thế nào 

chung sống với hàng xóm? Làm thế nào chung sống với người cùng xóm ấp? Làm thế 

nào chung sống với tất cả bạn bè thân thích mà bạn đã quen biết? Chúng ta tích lũy 

công đức, từ ngay chỗ này mới có thể thực tiễn. Giữ tâm của chúng ta, mỗi niệm phải 

vì người khác mà lo nghĩ. Ở trong gia đình, khởi tâm động niệm vì cha mẹ mà lo nghĩ; 

ta làm con cái, vì cha mẹ mà lo nghĩ; làm tiên sinh, vì vợ con mà lo nghĩ; làm người 

vợ thì vì tiên sinh mà lo nghĩ; làm cha mẹ vì con cái lo nghĩ. Họ không vì chính mình, 

họ  nghĩ  người  khác,  trong  đây  liền  có  công  đức.  Thế  nào  là  công  đức?  Làm  ra  tấm 

gương tốt cho xã hội. 

Ngày nay, có rất nhiều người có học vấn, có đức hạnh thường hay cảm khái là xã hội 

này  nhà  không  giống  như  nhà,  nước  không  giống  nước.  Nguyên  nhân  gì  tạo  thành 

vậy?  Làm  hỏng  đi  quan  hệ  giữa  người  và  người,  chỉ  biết  vì  chính  mình  mà  lo  nghĩ, 

không biết vì đối phương mà lo nghĩ. Đây là sai lầm căn bản. Cho nên, từ trong một 

gia đình thúc đẩy đến bên ngoài là xã hội, vì xã hội, vì đại chúng, vì quốc gia, vì thế 

giới, tâm chân thành, thanh tịnh, từ bi của bạn tự nhiên liền hiển lộ ra, ngôn ngữ hành 

vi  của  bạn  không  cần  phải  học,  tự  nhiên  liền  có  thể  làm  ra  tấm  gương  tốt  cho  đại 

chúng  xã  hội,  ngôn  ngữ  hành  vi  của  bạn  chính  là  tấm  gương,  là  mô  phạm  cho  đại 

chúng xã hội. Chúng ta phải từ chỗ này mà bắt tay vào. 

Học  Phật, trước  tiên phải làm  người  tốt, quan  hệ người với  người  xử lý  cho  tốt.  Lại 

tiến  thêm  một  bước,  chúng  ta  phải  xử  lý  tốt  quan  hệ  với  hoàn  cảnh  tự  nhiên.  Trong 

hoàn cảnh, quy nạp lại cũng không ngoài tất cả động vật, thực vật, khoáng vật, chúng 

ta cũng dùng tâm chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, từ bi như nhau để đối đãi với họ. 

Y báo tùy theo chánh báo chuyển. 

Vô lượng bảo tạng tại vì sao tự nhiên phát ứng? Là tâm hạnh chúng sanh cảm ra. Lời 

nói này là thật không? Chân thật, không sai chút nào. Vì sao vậy? Ở trên Kinh Phật nói 

với chúng ta:  "Y báo tùy theo chánh báo chuyển" , y - chánh là  một, không phải hai. 

Đạo  lý  này  quá  sâu,  người  hiểu  được  không  nhiều,  thế  nhưng  đây  là  chân  tướng  sự 

thật.  Vạn  nhất  không  nên  cho  rằng  hoàn  cảnh  tự  nhiên  không  liên  quan  gì  với  con 

người chúng ta, vậy thì sai rồi, hoàn toàn sai lầm. 

Hoàn cảnh tự nhiên là do tâm người biến hiện ra, tâm thiện thì hoàn cảnh tốt đẹp, tâm 

ác thì hoàn cảnh liền bất thiện. Đạo lý này đích thực Phật Kinh nói được rất nhiều so 

với  thư  tịch  thông  thường,  nói  được  hay,  nói  được  thấu  triệt.  Chỉ  có  chúng  ta  thâm 

nhập Kinh tạng, y giáo phụng hành mới có thể thể hội được, mới có thể chứng nghiệm 

được. 

Những động vật nhỏ này có linh tánh, chúng ta dùng tâm chân thành liền có thể câu 

thông với chúng, muỗi kiến đều có thể câu thông. 

Tâm  chân  thành,  tiêu  chuẩn  của  chân  thành  là  gì?  Các  vị  xem  qua  “Liễu  Phàm  Tứ 

Huấn”, trong “Liễu Phàm Tứ Huấn”, Thiền sư Vân Cốc nói đến, Ngài lấy vẽ bùa trì 

chú  để làm  thí dụ.  "Một niệm không  sanh  gọi là  thành" . Ngay  trong đó  xen tạp  một 

vọng niệm, tâm liền không thành. Một vọng niệm đều không có, cái tâm này vẽ bùa thì 

- 81 - 

bùa  linh,  trì  chú  thì  chú  linh,  niệm  Phật  Phật  cũng  linh,  đích  thực  cảm  ứng  tương 

thông, ngay trong đó chướng ngại ngăn trở không có. Ngày nay chúng ta vẽ bùa bùa 

không linh, trì chú chú cũng không linh, niệm Phật Phật cũng không linh, nguyên nhân 

gì  vậy?  Xen  tạp  vọng  niệm  ở  bên  trong. Giác  Minh  Diệu  Hạnh  Bồ  Tát  nói  được  rất 

hay:   "Không  hoài  nghi,  không  xen  tạp,  không  gián  đoạn" .  Lời  nói  này  nói  ra  thì  dễ 

dàng, làm được thì không dễ dàng. Do đó cổ đức mới nói với chúng ta:  "Tụng Kinh 

 không  bằng  trì  chú,  trì  chú  không  bằng  niệm  Phật" .  Vì  sao  vậy?  Kinh  quá  dài,  nếu 

muốn  không  xen  tạp  vọng  niệm  rất  khó.  Chú  ngắn  hơn  Kinh,  thời  gian  ngắn  có  thể 

khống chế chính mình không khởi vọng niệm, thế nhưng so với Phật hiệu thì chú vẫn 

dài. Phật hiệu "A Di Đà Phật" bốn chữ, trong câu "A Di Đà Phật" nhất định không xen 

tạp vọng niệm, câu này liền linh. Chúng ta niệm mười câu, trong mười câu đích thực 

không xen tạp vọng niệm, mười câu Phật hiệu này thì linh. Chúng ta đề xướng cách 

mười niệm, đạo lý chính ngay chỗ này. Không cần dạy bạn phải niệm nhiều, rất nhiều 

thì nhất định xen tạp. Hy vọng bạn mỗi ngày niệm số lần nhiều, thời gian ngắn, trong 

thời gian ngắn không xen tạp thì công phu này liền có lực. Dần dần đem thời gian này 

kéo dài. Sự việc này không được gấp. 

Hiện tại tôi khuyên các vị đồng tu một ngày niệm chín lần, bạn niệm được ba tháng, 

niệm được nửa năm, bạn một ngày niệm mười lần, niệm hai mươi lần, vậy liền có tiến 

bộ rồi. Sau ba năm, bạn mỗi ngày có thể niệm đến ba mươi lần, bốn mươi lần, công 

phu của bạn không ngừng đang tiến bộ. Đây không phải thoái bộ, đây là hiện tượng 

tốt.  Việc  này  không  nên  vội.  "Dục  tốc  bất  đạt" ,  thế  xuất  thế  gian  pháp  đều  không 

ngoại lệ, phải dần dần mà bồi dưỡng. 

Nếu muốn công phu có lực, trước tiên phải hiểu được thế gian này bao gồm tất cả vạn 

sự vạn vật đều không phải chân thật. Trên "Kinh Bát Nhã" dạy bảo chúng ta:  "Phàm 

 sở hữu tướng giai thị hư vọng" , cho nên đối với thân tâm thế giới, vạn sự vạn vật phải 

nên buông xả. Buông xả không phải là không làm, mà không vì chính mình, điểm này 

vạn nhất không nên hiểu lầm. Chúng ta phải nỗ lực chăm chỉ làm. Làm cái gì? Giúp 

đỡ người khác. 

Học Phật phải dựa vào duyên phận, dùng lời hiện tại mà nói là phải dựa vào cơ hội. 

Duyên phận chính là cơ hội. Chúng ta phải thay đồng tu sơ học tạo ra cơ hội. Ở nơi 

đây xây đạo tràng, thỉnh pháp sư ở nơi đây giảng Kinh dài lâu, xây Niệm Phật đường 

đều là tạo ra cơ hội cho đồng tu. Có vì chính mình hay không? Không có, vậy thì đúng 

rồi. Vì đồng tu sơ học mà tạo cơ hội, chắc chắn không vì chính mình, đây gọi là hành 

Bồ Tát đạo, đây gọi là chân thật buông xả. Cho nên, buông xả là chính mình, đề khởi 

là vì người khác, giúp đỡ người khác thì phải đề khởi. Không thể nói đem việc giúp 

người khác cũng buông xả, vậy thì sai rồi. Phàm hễ những việc lợi ích xã hội, lợi ích 

chúng  sanh,  chúng  ta  phải  toàn  tâm  toàn  lực  mà  làm.  Chỉ  cần  toàn  tâm  toàn  lực,  sự 

việc này làm thành công rồi là viên mãn, làm không thành công cũng viên mãn. Đó là 

gì vậy? Đó là duyên phận bên ngoài. 

Thí dụ như chúng ta lần này mở lớp bồi dưỡng, năm trước cùng với Hiệp hội Phật giáo 

Trung Quốc, chúng ta đã ký văn bản ghi nhớ, gần như thực tiễn rồi, danh sách đồng tu 

Hiệp hội Phật giáo đều đã gởi đến Cư Sĩ Lâm, gồm 25 vị đồng tu, chúng ta cũng làm 

đầy đủ tiêu chuẩn. Hiện tại họ không thể đến, công đức của chúng ta viên mãn rồi; họ 

- 82 - 

không thể đến, họ cũng viên mãn. Nếu họ thật đến đây, chúng ta còn phải nỗ lực dạy 

họ  nửa  năm  đến  một  năm,  dạy  được  có  thành  tựu  thì  mới  viên  mãn.  Hiện  tại  ngay 

trong đó có chướng ngại, nên họ không đến. Không đến, chúng ta không cần phí nhiều 

khí lực như vậy, công đức liền viên mãn, thành ý của chúng ta đến rồi. Trong "Kinh 

Lăng  Nghiêm"  đã  nói:   “Phát  ý  viên  thành" .  Thường  phát  cái  tâm  này,  ý  nghĩa  viên 

mãn thành tựu chính là công đức viên mãn. Chúng ta không phải không chăm chỉ nỗ 

lực làm, mà do cơ duyên không chín muồi. Đạo lý của thế xuất thế gian đều như nhau. 

Chúng  ta  luôn  là  toàn  tâm  toàn  lực  giúp  đỡ  người  khác,  giúp  đỡ  xã  hội  này,  quyết 

không suy nghĩ chính mình, đây mới gọi là công đức viên mãn. 

"  Vô lượng bảo tạng, tự nhiên phát ứng" . Hai câu nói này, nếu dùng lời hiện tại mà nói, 

chính là  "sự sự như ý" . Khổng Lão Phu Tử sau bảy mươi tuổi vào được cảnh giới này, 

 "tùy tâm sở dục, bất du củ"  cũng là cái ý này, đó là cảm ứng đạo giao. Chúng ta ngày 

nay cũng đặc biệt nhắc đến, các vị phải ghi nhớ, cái tâm đó vô cùng quan trọng, mỗi 

niệm  vì  chúng  sanh.  Mỗi  niệm  vì  chúng  sanh  chính  là  vì  chúng  sanh  phục  vụ,  đây 

chính là đại hỉ đại xả. Trong kệ tụng các vị thường hay niệm:  "Đại hỉ đại xả tế hàm 

 thức" . "Hàm thức" là tất cả chúng sanh hữu tình, phải giúp đỡ họ. 

Người thế gian cầu tiền tài, chúng ta xả tài. Xả tài mới có thể được tiền tài. Nếu như 

mục đích của chúng ta xả tài là muốn cầu được tiền tài, có thể được hay không? Có thể 

được, nhưng không được nhiều. Cũng giống như bạn làm ăn mua bán kiếm tiền, kiếm 

được có hạn. Bạn xả nhất định có được. Nếu như bạn tu bố thí, vì tất cả chúng sanh 

phục  vụ,  chính  mình  không  cầu  thứ  gì,  bạn  có  được  hay  không?  Có  được,  cái  được 

càng  lớn,  được  phước  báo  bao  lớn?  Chư  Phật  Bồ  Tát  đều  nói  không  hết  được,  cái 

phước báo đó bằng với hư không pháp giới. Vì sao vậy? Bởi vì bạn không có giới hạn. 

Ta có ý niệm cầu tài, cái tài này là giới hạn, bạn có được không thể siêu quá giới hạn 

này. Bạn không cầu thứ gì, quả báo này thì thù thắng, vì sao vậy? Không có giới hạn. 

Không có giới hạn trong Phật pháp gọi là "xứng tánh". Chúng ta xả một đồng, xả một 

xu đều được phước báo lớn xứng tánh. Đạo lý này người hiểu được không nhiều. Cho 

nên chúng ta muốn tu tài bố thí, tu pháp bố thí, tu bố thí vô úy. Bố thí vô úy là giúp đỡ 

xã hội đại chúng đạt được bình an, lìa khỏi tất cả lo sợ đạt đến an ổn, phàm hễ là loại 

này đều gọi là bố thí vô úy. 

Do đây có thể biết, đạo tràng giảng Kinh nói pháp, khuyến hóa đại chúng, ba loại bố 

thí thảy đều đầy đủ. Tài thí, đạo tràng là tài lực kiến lập thành tựu. Bạn không có tài 

lực, cái đạo tràng này không thể thành tựu. Chúng ta có đạo tràng thoải mái như vậy 

cùng nhau tu học, cái đạo tràng này là tài bố thí. Trong đạo tràng nhiều loại thiết kế 

đều là thuộc về tài bố thí. Người giảng Kinh chúng ta dùng lao lực của chúng ta ở nơi 

đây giảng hai giờ đồng hồ, cái thân thể này là nội tài bố thí. Các vị thính chúng có tu 

nội tài bố thí hay không? Có, bạn ở nơi đây ngồi hai giờ đồng hồ, rất nỗ lực ở nơi đây 

nghe giảng Kinh, làm ra tấm gương tốt cho người khác xem cũng là tài bố thí, nội tài 

bố thí.  Chúng ta  ở nơi  đây  nghe được,  thấy  được,  đây  là  Phật pháp, đây  là  thuộc về 

pháp bố thí. Nội dung của pháp là dạy bảo chúng ta viễn ly tất cả tai hại, làm thế nào 

phùng hung hóa kiết,  đây  là thuộc về  bố thí  vô úy. Cho nên, nhất cử tam  tiện đều ở 

trong đó. Chúng ta muốn hiểu rõ đạo lý này, muốn hiểu rõ chân tướng sự thật này, đến 

nơi đây để nghe hai giờ đồng hồ, bạn ở nơi đây là tu tài bố thí, pháp bố thí, vô úy bố 

- 83 - 

thí, ba loại bố thí đều đầy đủ. Tâm địa của chính mình rất thanh tịnh, không mong cầu 

gì, công đức phước báo này không có hạn lượng. 

Tại  vì  sao  chúng  ta  ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày  còn  có  rất  nhiều  sự  việc 

không như ý? Từ những sự thật này để quán sát, chúng ta liền có thể tỉnh ngộ ra, thời 

gian tu tích công đức của chúng ta quá ngắn, thời gian tùy thuận phiền não tập khí quá 

dài. Bạn xem, một tuần lễ bảy ngày, một ngày 24 giờ đồng hồ, bảy ngày bao nhiêu giờ 

đồng hồ? Đến nơi đây để nghe Kinh mới có hai giờ đồng hồ, bảy ngày mới tu hai giờ 

đồng hồ, thời gian khác đều là tùy thuận phiền não tập khí, cho nên việc không vừa ý 

đều  là  thường  đến  tám  chín.  Nếu  như  mỗi  ngày  đều  có  thể  tu  hai  giờ  đồng  hồ,  tình 

hình liền không như nhau. Ngay trong tưởng tượng của chúng ta, có được ba đến năm 

năm, cảnh giới của bạn liền chuyển đổi. Hiện tại thời gian nghe Kinh của chúng ta vẫn 

là quá ngắn. 

Vậy muốn hỏi, tại vì sao không cung cấp cơ hội mỗi ngày giảng Kinh, để chúng ta có 

thời gian tương đối dài để huân tu? Chúng ta cung cấp, bởi vì các bạn có phân biệt, có 

chấp trước, bạn không chịu đến. Các bạn phân biệt chấp trước, Pháp sư Tịnh Không 

giảng Kinh thì tôi đến nghe, người khác giảng Kinh thì không đến nghe, vậy làm sao 

được? Mỗi buổi tối, chúng ta có đồng tu ở nơi đây cũng giảng Kinh hai giờ đồng hồ. 

Bạn  quả  nhiên  chân  thật  muốn  tu, ngày  ngày  không  gián  đoạn,  ngày  ngày  đến  nghe 

Kinh, bạn nhất định có thu hoạch. Tôi ngày trước giảng qua rất nhiều, công đức các 

bạn nghe pháp sư trẻ giảng Kinh so với nghe tôi giảng Kinh lớn hơn. Không phải tôi 

nói lời giả dối, tôi mỗi câu đều nói lời chân thật. Lớn ở chỗ nào? Chúng ta đang bồi 

dưỡng người trẻ tuổi. Người trẻ tuổi giống như mầm cây Bồ Đề vậy, vẫn chưa trưởng 

thành. Bạn mỗi ngày đến nghe Kinh là để tưới cho họ, chăm sóc cho họ, để họ có tín 

tâm, xem thấy nhiều người đến nghe như vậy, họ nghĩ đại khái ta giảng không tệ, tín 

tâm  của  họ  thêm  lớn,  họ  càng  chăm  chỉ  nỗ  lực  mà  tu  tập.  Nếu  như  ở  trên  giảng  đài 

xem thấy không có được mấy người,  "e là ta giảng không được" , không có lòng tin. 

Bạn tưởng tượng xem, công đức này bao lớn! Đây là chúng ta giúp một pháp sư giảng 

Kinh, thành tựu pháp sư giảng Kinh. Chúng ta phải ủng hộ họ, phải giúp đỡ họ. Làm 

thế nào giúp đỡ? Đến nghe họ giảng Kinh, hơn nữa muốn họ nhất định ngày ngày có 

tiến bộ. Nếu họ không có tiến bộ, ta lần sau sẽ không đến. Đây là áp lực khiến cho họ 

không  thể  không  nỗ  lực  chăm  chỉ  mà  chuẩn  bị.  Vì  sao  vậy?  Giảng  được  không  hay 

thính  chúng  sẽ  không  đến.  Các  vị  phải  tưởng  tượng, như vậy  đến  nghe  Kinh  thì  tài, 

pháp, vô úy ba loại bố thí đều đầy đủ. Tích công bồi đức đến nơi đâu làm? Đến Cư Sĩ 

Lâm để nghe Kinh thì được rồi. Lý sự chúng ta đều phải thông đạt, đều phải tường tận. 

Có thể hiệp trợ một số pháp sư trẻ, tương lai trở thành đại đức giảng Kinh, công đức 

này  quá  lớn, tương  lai  vãng  sanh  Thế giới  Tây  Phương  Cực Lạc bạn  đều không  cần 

niệm A Di Đà Phật, chỉ cần muốn vãng sanh thì liền đi. Vì sao vậy? Công đức quá lớn 

rồi, A Di Đà Phật liền sẽ đến tiếp dẫn bạn. Tôi nói lời này đều là thật. 

Có rất nhiều đồng tu đã từng thấy qua Hàn Quán Trưởng. Hàn Quán Trưởng cả đời hộ 

pháp, bà không có thời gian tụng Kinh, bà cũng không có thời khóa sớm tối. Bà một 

ngày từ sớm đến tối vui cười hoan hỉ, thế nhưng bà một lòng một dạ hộ trì Phật pháp, 

giúp đỡ người trẻ tuổi, thành tựu mọi người học tập, hoằng pháp lợi sanh. Khi bà ra đi, 

A Di Đà Phật đến tiếp dẫn bà. Có thể thấy được, Phật không cô phụ chúng sanh, mà là 

chúng sanh cô phụ Phật Đà. 

- 84 - 

Cho nên, chúng ta đối với cái gì gọi là "thiện căn" phải nhận biết rõ ràng, phân biệt 

tường tận, phải nỗ lực mà học tập. Sau đó ở đời này đời sau, cõi này phương khác đều 

có  thể  đạt  được  sự  sự  như  ý,  giống  như  trên  Kinh  đã  nói  là   "vô  lượng  bảo  tạng  tự 

 nhiên phát ứng" . Quyết không phải tham cầu bảo tạng. Vô lượng bảo tạng cho dù hiện 

tiền  rồi  cũng là lợi  ích  chúng sanh, quyết  không phải  chính  mình hưởng thụ. Đạo lý 

này phải hiểu. "Xả đắc", chúng ta đạt được lập tức phải xả, cái công đức này mới viên 

mãn. Được rồi không chịu xả, lại khởi lên tâm tham thì liền đọa lạc, liền hướng xuống 

đọa lạc. Ý nghĩa thứ hai của "xả đắc" là đem cái có được cũng phải xả hết, bạn mới có 

thể được đại tự tại, mới có thể được đại viên mãn. 

Đoạn này hoàn toàn là nói cảm ứng. Tâm của chúng ta, hành vi của chúng ta chính là 

cảm. Thế gian có rất nhiều người cầu Phật Bồ Tát, cầu thần minh cũng rất thành tâm 

mà cầu khẩn, mà cúng dường, nhưng không có cảm ứng, nguyên nhân gì vậy? Bạn có 

tâm, không có hành. Nhất định phải có đoạn ác tu thiện thì được, dùng tâm hạnh chân 

thật mới có thể đạt được cảm ứng. Bạn không có hành, chỉ có tâm, bạn chỉ có một nửa, 

vẫn còn khuyết một nửa, cho nên cảm ứng không thể hiện tiền. Đạo lý chính ngay chỗ 

này. 

A Di Đà Phật….. 



Tập 222 

Kinh  văn:  “Hoặc  vi  trưởng  giả  cư  sĩ,  hào  tánh  tôn  quý.  Hoặc  vi  sát  lợi  quốc 

vương, chuyển luân Thánh đế. Hoặc vi lục dục thiên chủ, nãi chí phạm vương”. 

 “Hoặc vi trưởng giả cư sĩ, hào tánh tôn quý. Hoặc vi sát lợi quốc vương, chuyển luân 

 Thánh  đế.  Hoặc  vi  lục  dục  thiên  chủ,  nãi  chí  phạm  vương” .  Đây  là  nói  “cảm  quả”. 

Phía trước nói tu nhân, tu nhân liền được quả báo. Do đây có thể biết, những hào môn 

quý  tộc  chúng  ta  đã  xem  thấy  ở  thế  gian  này  đều  là  trong  đời  quá  khứ  tu  tích  nhân 

thiện, họ mới cảm được quả báo. Khi hưởng thụ quả báo, nếu như không biết tiếp tục 

tu nhân, quả báo hưởng hết rồi vẫn là phải đọa lạc. Do đó, Thánh Hiền của thế xuất thế 

gian đều chú trọng giáo dục ngày sau. Giáo dục ngày sau có thể bù đắp đời trước đã tu 

không đủ, cũng có thể phòng ngừa đời sau đọa lạc. Chúng ta nói đến giáo dục, giáo 

dục quan trọng hơn bất cứ thứ gì. Giáo dục gia đình, giáo dục học đường, giáo dục xã 

hội, giáo dục tôn giáo. Ba loại phía trước là phước báo nhân gian, giáo dục tôn giáo 

giúp bạn nâng cao, từ cõi người nâng lên đến cõi trời. 

Nhà Phật nói trời có 28 tầng, phân làm ba loại: Trời Dục Giới, Trời Sắc Giới, Trời Vô 

Sắc Giới. Giáo dục tôn giáo giúp bạn không ngừng hướng lên trên cao. Giáo dục của 

Phật giáo càng là không thể nghĩ bàn, đích thực là có thể giúp chúng ta đạt đến cứu 

cánh viên mãn. Phật pháp ở thế gian là thành tựu thế gian, quyết không nguy hại thế 

gian. Chỗ này nêu ra mấy thí dụ. Từ trong những thí dụ này, chúng ta có thể nêu một 

mà hiểu ba, biết được thế gian tất cả người được phước, được kiết lợi đều là có thiện 

căn, đều là có nghiệp thiện cảm ra quả báo thù thắng. 

- 85 - 

Thứ nhất nêu ra  “Trưởng giả” . “Trưởng giả” vào thời Ấn Độ xưa tuổi tác lớn, có đức 

hạnh, có học vấn, có địa vị, có tiền tài, những điều kiện này thảy đều đầy đủ mới có 

thể gọi là trưởng giả. Trưởng giả là tôn xưng đối với một loại người. Trong “Pháp Hoa 

Huyền Tán chú giải” có mấy câu giải thích hàm nghĩa trong “trưởng giả”. Thứ nhất là 

“tâm bình tánh trực”, tâm bình đẳng. Tâm bình đẳng rất quan trọng. Phía sau nói tánh 

tình thẳng thắn, đây chính là nói chân thành, quyết không phải vì khuất phục đối người 

tiếp vật, mà là lấy chân thành đối người tiếp vật. “Ngữ thật hành đốn”, lời nói thành 

thật, lìa bốn loại lỗi của lời nói. Hành vi chắc thật. Họ cũng phải có tuổi tác tương đối, 

có  tiền  tài,  có  địa  vị,  có  danh  xưng  (danh  xưng  này  đạt  được  đại  chúng  xã  hội  tán 

thán). Đầy đủ những điều kiện này gọi là trưởng giả. Những quả báo này đều là trong 

đời quá khứ đoạn ác tu thiện, tích lũy công đức thành tựu. Họ tu họ đạt được, không tu 

làm sao có thể đạt được? 

Trong  đời  quá  khứ  chúng  ta  không  có  tu,  việc  này  không  cần  khẩn  trương.  Hiện  tại 

biết rồi, chăm chỉ nỗ lực mà tu, quả báo cũng có thể hiện tiền. Đương nhiên nghe pháp 

tu hành càng sớm càng tốt. Nếu như quá trễ, công đức bạn đã tu tích có thể ngay đời 

này không thể có được, phải đến đời sau cảm ứng mới có thể hiện tiền. Nếu như bạn 

nghe pháp học Phật trước ba mươi tuổi, bạn có thể chăm chỉ nỗ lực, bạn ngay đời này 

liền sẽ đạt được. Chúng ta nói nhân quả thông ba đời, “hiện báo” là ngay đời này tu, 

ngay  đời  này  có  thể  đạt  được  hưởng  thụ.  Nếu  như  bốn  mươi,  năm  mươi  mới  nghe 

pháp,  mới  bắt  đầu  tu,  có  thể  quả  báo  ở  đời  sau,  thế  nhưng  ở  ngay  trong  đời  này  có 

“hoa báo”, cũng chính là cuối đời này của chúng ta, đời sống nhất định cũng có thể cải 

thiện, chắc chắn là có chỗ tốt, đời sau được quả báo. 

Thứ hai là  “Cư sĩ” . “Cư sĩ” thông thường ở Trung Quốc gọi chung người tu hành tại 

gia, tại gia học đạo  chi sĩ.  Trong  “Pháp  Hoa  Huyền  Tán  Thập”  cũng có hai  câu nói, 

thêm vào giải thích đối với xưng hô này. Người có thể giữ đạo, có thể tự đắc kỳ lạc, có 

thể thanh tâm quả dục, tích công bồi đức, đây là trí tuệ gọi Cư sĩ, chứ không phải chỉ 

chú  trọng  ở  trên  hình  thức,  mà  không  có  chân  thật  tu  hành.  Việc  này  chúng  ta  phải 

hiểu được. “Cư sĩ” cùng “Trưởng giả” cũng có chỗ tương đồng, cho nên nói Trưởng 

giả cũng gọi là Cư sĩ. Chúng ta gọi là “Đại cư sĩ”, gọi là “Lão cư sĩ”, ý nghĩa đó cũng 

gần giống với “Trưởng giả”. Trong xưng hô chúng ta thường gọi như vậy. 

Phía sau nói  “hào tánh tôn quý” . Bốn chữ này cũng là nói hai sự việc.  “Hào tánh”  là 

nói quý tộc. Ngày trước, thời đại đế vương, gia tộc có sức ảnh hưởng rất lớn đối với 

thân phận  của  một  người. Giống như Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật, gia tộc  của  Ngài là  đế 

vương,  thân  phận  của  Ngài  là  vương  tử,  đây  chính  là  xuất  thân  ở  “hào  tánh”.  “Tôn 

 quý”  là chỉ người có địa vị rất cao trong xã hội, đây đều là chỉ người làm quan, quan 

cao tước hậu, họ có tước vị, có quan vị, đây gọi là tôn quý. Tôn quý, phía sau lại nêu 

ra mấy thí dụ, nêu lên là ngay trong tôn quý rất rõ ràng:  “Sát lợi quốc vương” . “Sát 

lợi” là hào tánh, “quốc vương” là tôn quý. Ấn Độ xưa quan niệm giai cấp rất sâu, mãi 

đến hiện tại đều vẫn bị ảnh hưởng. Đây là loại thứ hai trong bốn giai cấp của Ấn Độ. 

Giai cấp cao nhất của họ là “Bà La Môn”. Ở Singapore, Hưng Đô giáo chính là “Bà La 

Môn” của thời xưa. Lãnh tụ tôn giáo, truyền giáo sư trong tôn giáo, truyền giáo sư của 

“Bà La Môn”, người tu hành trong tôn giáo, những người này địa vị xã hội là cao nhất. 

Do  đây  có  thể  biết,  Ấn  Độ  xưa  gần  giống  với  chúng  ta,  sùng  kính  Thánh  Hiền.  Đế 

- 86 - 

vương tuy là cao, nhưng chúng ta tôn trọng đối với Thánh Hiền luôn luôn vượt qua đế 

vương. Khổng Tử, Mạnh Tử, Lão Tử, những đại Thánh này được dân gian sùng kính 

siêu vượt lịch đại đế vương. Ấn Độ xưa đối với người chân thật có đức hạnh, có học 

vấn, có đạo đức vô cùng tôn kính. 

Thứ hai mới là quốc vương. Quốc vương là quý tộc, người lãnh đạo quốc gia, cho nên 

gọi là Sát Đế Lợi. Sát Đế Lợi là vương tộc. Quốc vương, đại thần phần nhiều thuộc về 

tộc tánh này. “Quốc vương” dễ dàng hiểu được, đó là quân vương của một nước nên 

gọi là quốc vương. Khi Thế Tôn xuất hiện vào thời đại đó cùng thời đại Xuân Thu của 

Trung  Quốc,  quốc  gia  chưa  thống  nhất,  xã  hội  thuộc  về  hình  thái  của  bộ  lạc,  cũng 

chính là những nước nhỏ. Trong lịch sử đã ghi chép, vào lúc đó, từ Phức Viên phía bắc 

đến lưu vực Hoàng Hà, phía nam đến lưu vực Châu Giang, khu vực này gọi là Trung 

Nguyên. Có bao nhiêu quốc gia? Sách xưa ghi chép có “tám trăm chư hầu” vào thời 

nhà Châu. Tám trăm chư hầu là hơn tám trăm quốc gia. Chúng ta xem thấy trên lịch 

sử,  một nước có thể rộng một trăm dặm thì gọi là nước lớn (Singapore nếu vào thời 

xưa thì được gọi là nước  lớn),  nước  nhỏ  thì ba  mươi  dặm, năm  mươi  dặm. Cho  nên 

hiện tại ở Trung Quốc có rất nhiều huyện thị, là nước nhỏ của thời xưa. Ở Ấn Độ cũng 

là như vậy. Ấn Độ lúc đó, phụ thân của Thích Ca Mâu Ni Phật cũng là một thủ lĩnh 

của bộ lạc, đây là thuộc về một loại chủng tánh, gọi là Sát Đế Lợi. 

Phía sau nói  “Chuyển Luân Thánh Đế” , trong Kinh Phật có lúc gọi là “Chuyển Luân 

Vương”. “Chuyển Luân Thánh Vương” hoặc giả gọi là “Luân Vương” đều là ý nghĩa 

này, đây là nhân đạo không phải thiên đạo. Trong nhân đạo phước báo lớn nhất, ở trên 

Kinh Phật nói, Luân Vương có bốn loại, Phật dùng vàng, bạc, đồng, thiết để làm thí dụ 

phước báo của họ lớn nhỏ. Nhỏ nhất là “Thiết Luân Vương”. Thiết Luân Vương thống 

trị  một  châu. Trên  Kinh nói  Nam  Thiên Bộ  Châu, cái  châu này  trên  thực tế  chính là 

hiện  tại  chúng  ta  gọi  là  địa  cầu.  Trên  địa  cầu  chúng  ta  có  xuất  hiện  luân  vương  hay 

chưa? Trong lịch sử hiện đại chưa hề có xuất hiện, vẫn chưa có xuất hiện một người 

thống nhất cả thảy  địa  cầu. Nếu như đến lúc nào  xuất hiện  một  người thống nhất  cả 

thảy địa cầu, thì con người này là Thiết Luân Vương. Nếu như là “Đồng Luân Vương” 

thì thống trị hai cái tinh cầu trở lên. “Ngân Luân Vương” phạm vi thống trị càng lớn. 

“Kim Luân Vương”, trên Kinh Phật nói ông ấy thống trị bốn đại bộ châu, dùng cách 

nhìn của người hiện đại chúng ta, đại khái là một thái dương hệ. Vị vua có thể thống 

trị một thái dương hệ, đó gọi là Kim Luân Vương. 

Cho nên ở cận đại có rất nhiều truyền thuyết, rốt cuộc có phải là thật hay không, trước 

sau không cách gì chứng thật. Có rất nhiều người nói đến đĩa bay, tôi nghe đến “đĩa 

bay” liền nghĩ đến Luân Vương. Tại sao gọi ông ấy là Luân Vương? Trên Kinh Phật 

nói ông ấy có luân bảo. Những người này phước báo quá lớn, bảo quá nhiều rồi, bảo 

nói không hết, trong đó luân bảo là thù thắng nhất. Luân bảo là công cụ giao thông của 

ông,  ông  nhờ  cái  luân  bảo  này  trong  khoảng  một  ngày  một  đêm  có  thể  tuần  du  thái 

dương hệ, cho nên chúng ta nghĩ đến đĩa bay là luân, đây là công cụ giao thông của 

ông. Ông ngồi trên công cụ giao thông này tuần tra phạm vi của ông quản hạt, trong 

một  ngày  đêm, ông  thảy  đều  có  thể xem  thấy. Việc  này  chính  là  như vậy.  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật gọi là luân bảo đại khái chính là nói đĩa bay. Bốn vị vua này đều có loại 

công cụ giao thông này. Đích thực nếu như ở trên địa cầu này mà không có công cụ 

phi hành nhanh chóng này thì làm sao có thể thống trị tinh cầu này? Cần phải trong 24 

- 87 - 

giờ đồng hồ có thể phi hành cả thảy tinh cầu, bạn đã quản hạt cái phạm vi này. Ngân 

Luân Vương là thống trị hai - ba tinh cầu trở lên. Công cụ giao thông này khoa học 

hiện đại của chúng ta vẫn chưa làm được. 

Hiện tại khoa học kỹ thuật của chúng ta có thể phi hành đến nguyệt cầu, vẫn không thể 

phi  hành  đến  hành  tinh  khác,  vẫn  còn  độ  khó  tương  đối.  Nếu  như  đĩa  bay  là  thật, 

chúng ta tin tưởng đĩa bay đại khái là luân bảo của Kim Luân Thánh Vương, luân bảo 

của Ngân Luân Thánh Vương, họ đến nơi này để thị sát, đến để xem qua hoàn cảnh 

bên này. Việc này rất có thể. Cho nên đây gọi là “Chuyển Luân Thánh Đế”. Do đây 

chúng  ta  có  thể  biết,  phàm  hễ  nhờ  vào  công  cụ  phi  hành,  ngày  nay  chúng  ta  gọi  là 

“người ngoài hành tinh”, nhờ vào công cụ phi hành đến địa cầu này của chúng ta để 

thăm viếng đều là thuộc về cõi người, không phải thuộc về cõi trời. Vì sao vậy? Cõi 

trời  làm  gì  còn  phải  dùng  đến  công  cụ  phiền  phức  như  vậy,  cõi  trời  có  thần  thông, 

không cần đến những công cụ phi hành. 

  “Lục Dục Thiên Chủ” , đây là Trời Dục Giới. Trời Dục Giới bên dưới cùng là Trời 

Tứ Vương, bên trên Trời Tứ Thiên Vương là Trời Đao Lợi, ở trên Kinh Phật nói hai 

cõi trời này gọi là “Trời Địa Cư”, nó vẫn nương vào đại địa để cư trụ. Chúng ta muốn 

hỏi, Phật nói họ cư trụ ở núi Tu Di, vậy núi Tu Di ở đâu? Núi Tu Di tuyệt đối không 

phải ở trên địa cầu này. Hoàng Niệm Tổ lão cư sĩ nói được rất hay, ở trong “Đại Kinh 

Giải”  có  một  thiên  văn  chương  chuyên  môn  để  nghiên  cứu  sự  việc  này.  Núi  Tu  Di 

không ở trên địa cầu, mà địa cầu cùng thái dương hệ là xoay vòng quanh núi Tu Di. 

Từ cách nói này, chúng ta vào thời xưa nhà thiên văn học gọi là Hoàng cực. Ngày nay 

chúng ta biết, địa cầu là xoay quanh hệ ngân hà, vậy thì núi Tu Di có là trung tâm của 

hệ ngân hà hay không? Việc này khoa học hiện tại vẫn không thể nào dò tìm đến được 

cảnh giới này. 

Cách nhìn của Hoàng lão cư sĩ là núi Tu Di phải là trung tâm của hệ ngân hà, phải có 

một tinh cầu rất lớn, trời Tứ Vương cùng trời Đao Lợi họ cư trụ ở nơi đó. Ngày trước 

có một số người nói núi Tu Di là núi Hy Mã Lạp cao nhất trên địa cầu chúng ta, trên 

đỉnh của núi Hy Mã Lạp chính là Trời Đao Lợi cư trụ, ngay trong núi Tu Di chính là 

Trời Tứ Vương cư trụ. Hiện tại nhà thám hiểm chúng ta, các nhà leo núi không ngừng 

leo lên trên đỉnh  cao nhất, không hề xem  thấy  Tứ  Đại  Thiên Vương, cũng không hề 

xem thấy Đao Lợi Thiên Chủ. Thế nhưng trời và người là không gian không đồng duy 

thứ, vậy thì chúng ta rất khó nói rồi. 

Địa cầu này của chúng ta đích thực là cõi Phàm Thánh Đồng Cư, người phàm chúng ta 

không thấy được Thánh nhân, Thánh nhân cũng không tiếp xúc với người phàm chúng 

ta. Thí dụ rõ ràng nhất, Pháp sư Pháp Chiếu người thời triều đường đến Ngũ Đài Sơn 

thấy đạo tràng của Bồ Tát Văn Thù, Chùa Đại Thánh Trúc Lâm. Việc này trên lịch sử 

ghi chép rất rõ ràng. Quốc sư Ngộ Đạt thăm viếng tôn giả Ca Nặc Ca ở Tứ Xuyên, đạo 

tràng của A La Hán, trong “Từ Bi Tam Muội Thuỷ Sám” nói được rất rõ ràng. Không 

gian duy thứ khác nhau, không phải có duyên phận đặc thù thì không thể thấy được. 

Không thể nói không có, cũng không thể nhất định nói có. Trên Kinh luận Đại Thừa 

nói với chúng ta:  “Phi hữu phi vô, diệc hữu diệc vô” . Lời nói này có đạo lý, trong lời 

nói này có nghĩa lý rất sâu. Chúng ta quyết định không nên cho rằng Thích Ca Mâu Ni 

- 88 - 

Phật nói lời mơ hồ, không rõ ràng, vậy thì bạn không hiểu rõ chân thật nghĩa của Như 

Lai. Chúng ta cần phải chân thật dụng công, khế nhập cảnh giới này mới biết được. 

Ngoài ra, cõi ngạ quỷ, cõi địa ngục đều là không gian duy thứ khác nhau với chúng ta, 

trên địa cầu này của chúng ta có. Đích thực có cõi ngạ quỷ, cũng đích thực có cõi địa 

ngục, trong điển tích chúng ta có ghi chép rất nhiều. Cận đại người phương tây cũng 

thông qua rất nhiều thực nghiệm của khoa học chứng thật có cõi ngạ quỷ, có cõi địa 

ngục tồn tại, chúng ta xem thấy không ít báo cáo của phương tây. Đây là nói cái gì? 

Nói không gian duy thứ khác nhau. 

Cho đến ở trên Kinh Phật nói 28 tầng trời, Dục Giới sáu tầng, Sắc Giới tổng cộng có 

18 tầng, phân thành sơ thiền, nhị thiền, tam thiền, tứ thiền. Tứ thiền vô cùng đặc thù, 

nếu như chúng ta tỉ mỉ mà quán sát, tam thiền có thể gọi là tam tầng, mà tứ thiền chí ít 

cũng có tam tầng, có thể còn có nhiều hơn. Trời tứ thiền phổ thông có tam tầng. Ngoài 

ra có một trời ngoại đạo, trời vô tưởng. Ngoài cái này ra còn có ngũ bất hoàn thiên. 

Đây chắc chắn là không gian duy thứ khác nhau, có thể là năm cái không gian duy thứ 

khác nhau. Do đây có thể biết, thiên đạo cũng rất phức tạp. Đây là nói đến sáu tầng 

trời của Dục Giới. 

 “Nãi chí Phạm Vương” . Phạm Vương là Trời Sắc Giới. 

Đây là đem Dục Giới, Sắc Giới thảy đều bao gồm trong đây. Vô Sắc giới ở đây không 

nói, vì sao vậy? Họ không có hình tướng, cho nên thông thường không nói. Chúng ta 

dùng lời hiện đại mà nói, chỉ có linh, người thông thường gọi là tâm linh, chỉ có linh 

tồn tại, họ không có thân thể. Trời Sắc Giới có thân thể, họ không có ngũ dục tài sắc 

danh thực thùy. Nếu như vẫn còn ý niệm tài sắc danh thực thùy, cho dù rất đạm bạc thì 

vẫn  chưa rời  khỏi  dục, không  có  lìa  khỏi  năm  dục. Trời  Sắc  Giới không  có  cái  khái 

niệm này, cũng không có hành vi này, gọi là Sắc Giới. Vô Sắc Giới ngay thân thể đều 

không cần, đây là chúng ta gọi phàm phu cao cấp chân thật trong tam giới, phước báo 

lớn. Cho nên, nếu không đoạn dục thì bạn không thể sanh lên Sắc Giới. 

Do  đây  có  thể  biết,  tài  sắc  danh  thực  thùy  là  năm  loại  dục  vọng  lớn.  Nếu  như tham 

đắm dục vọng này, bạn chắc chắn không thể ra khỏi Dục Giới, bạn đoạn ác tu thiện, 

tích  lũy  công  đức,  tu  thành  phước  báo  lớn,  cao  nhất  cũng  chỉ  có  thể  làm  đến  thiên 

vương  của  Dục  Giới,  hưởng  đại  phước  báo  này,  Sắc  Giới  không  có  phần.  Sắc  Giới 

phải thế nào? Đoạn dứt năm loại dục này. Đoạn không phải từ trên hành vi mà đoạn, 

mà từ trên tâm lý mà đoạn. Tâm cực thanh tịnh không có năm loại ô nhiễm này. Năm 

loại này đều là ô nhiễm. Có năm loại này, tâm liền không thanh tịnh. Cái này rời khỏi 

rồi, tâm mới được thanh tịnh. Tâm thanh tịnh chúng ta đem mức độ này giáng xuống 

đến mức thấp nhất, “thiên tâm”, tâm người Trời Sắc Giới. Do đây có thể biết, những 

thứ này không phải là thứ tốt. Chúng ta ở nhân gian này có cần thiết hay không? Trên 

sự thì cần thiết, trên tâm không thể cần. Việc này trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói:  “Lý sự 

 vô ngại, sự sự vô ngại” . Trên sự tùy duyên, cái này không có chướng ngại, trong tâm 

không thể dính mắc. Trong tâm có chút nào tham trước liền thành ra chướng ngại rồi. 

Chúng ta phải hiểu đạo lý này. 

Đặc biệt là thị hiện của chư Phật Bồ Tát, thị hiện không nhất định thị hiện xuất gia. 

Trên  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  hay,  bạn  xem  Thiện  Tài  Đồng  Tử  53  lần  tham  học, 53  vị 

- 89 - 

thiện tri thức này, thân phận của họ, nam nữ già trẻ, các ngành các nghề, chúng ta từ 

nơi  nghề  nghiệp  của  họ  mà  xem,  họ  năm  dục  sáu  trần  hưởng  thụ  rất  tự  tại,  rất  viên 

mãn, trong tâm không có chút chấp trước, chắc chắn không có vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước. Đây là Bồ Tát thị hiện, vì chúng ta chứng minh  “lý sự vô ngại, sự sự vô 

 ngại” . Do đây có thể biết, chướng ngại của chúng ta rốt cuộc xảy ra ở chỗ nào vậy? 

Xảy ra  ở  vọng tưởng, phân  biệt,  chấp  trước.  Chúng  ta  đời  đời kiếp  kiếp  tu  học  Phật 

pháp không thể thành tựu, chính là bị cái này hại. Nguyên nhân tìm được rồi, phải đem 

nguyên nhân này tiêu trừ. 

Chúng ta ở thế gian này tu hành, rốt cuộc dùng thái độ gì mới chính xác? Phật dạy bảo 

chúng ta  “hằng thuận chúng sanh, tùy hỉ công đức” . Ý nghĩa hai câu nói này chính là 

nói với chúng ta tùy duyên mà không phan duyên thì chính xác. “Tùy duyên” là hằng 

thuận chúng sanh. Thế nào gọi là “phan duyên”? Trong tâm khởi phân biệt, chấp trước 

chính là phan duyên, đặc biệt là chấp trước. 

Tại vì sao bạn có thể sanh phân biệt chấp trước? Bạn không biết được chân tướng sự 

thật. Chân tướng sự thật là gì?  “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng” , nó làm sao có 

thể chướng ngại?  “Tất cả pháp hữu vi như mộng huyễn bào ảnh” , cho nên nó không 

có chướng ngại. Chấp trước liền thành chướng ngại. Chúng ta làm thế nào đem vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  đoạt  dứt,  đây  là  thật  công  phu.  Chúng  ta  không  chấp 

trước đối với tất cả pháp thế xuất thế gian, buông xả rồi, sáu cõi luân hồi liền không 

còn. Phân biệt không còn, mười pháp giới liền không còn. Pháp giới bốn Thánh là từ 

trong phân biệt mà biến hiện ra. Vọng tưởng không còn, bạn liền viên thành Phật đạo. 

Trong  Pháp  Giới  Nhất  Chân  41  quả  vị  Bồ  Tát,  trên  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  nói  41  vị 

Pháp Thân Đại Sĩ, không có khác biệt, cái khác biệt đó là trong vọng tưởng mà có ra. 

Chúng ta phải hiểu rõ tổng cương lĩnh, tổng nguyên tắc này, sau đó mới biết bắt tay 

vào từ chỗ nào, cách tu như thế nào. 

Sau cùng đoạn này nói rất hay:  “Ư chư Phật sở, tôn trọng cung dưỡng, vị tằng gián 

 đoạn. Như thị công đức, thuyết bất năng tận” . 


************** 

Kinh  văn:  “Ư  chư  Phật  sở,  tôn  trọng  cung  dưỡng,  vị  tằng  gián  đoạn.  Như  thị 

công đức, thuyết bất năng tận”. 

Đây là “đa sanh thành tựu”. Đoạn này là “thượng cúng” chư Phật, đoạn phía sau là “hạ 

hóa chúng sanh”, cho nên cái thiện căn này của họ, tích lũy thiện căn gọi là “tích công 

lũy đức”, vĩnh viễn không gián đoạn, làm trưởng giả không gián đoạn, làm cư sĩ cũng 

không  gián  đoạn,  cho  đến  làm  quốc  vương,  Chuyển  Luân  Thánh  Vương,  làm  Thiên 

Vương họ vẫn là không gián đoạn, vĩnh viễn đang học tập, vĩnh viễn đang nâng cao. 

Cái này khó được. Họ vì sao có thể có cơ duyên thù thắng như vậy? Ở trên “Kinh Kim 

Cang” Phật nói với chúng ta, chư Phật Bồ Tát hộ niệm tất cả chúng sanh không gián 

đoạn, đặc biệt là người tu hành. 

Chúng  ta  muốn  hỏi,  chư  Phật  Bồ  Tát  trước  giờ  không  gián  đoạn  hộ  trì  tất  cả  chúng 

sanh, vì sao hiện tại không hộ trì ta? Lần trước tôi đến Malaysia, dường như là ở Di 

Bảo gặp được một vị pháp sư Tiểu thừa, ông vô cùng cảm thán đến nói với tôi:  “Phật 

- 90 - 

 nói rồi, phải độ hết chúng sanh Ngài mới thành Phật, Ngài không có độ tôi thành Phật 

 thì  làm  sao  Ngài  đã  thành  Phật  rồi?” .  Nguyên  nhân  này  do  đâu?  Không  phải  Phật 

không hộ niệm ta, không phải Phật không chăm sóc ta, mà là vì ta không nghe lời, lỗi 

là ở nơi ta, không phải ở nơi Ngài, Ngài không có lỗi lầm. Ngài thường hay cho chúng 

ta cơ hội, cơ hội của chúng ta chính ngay trước mắt, chính ở chung quanh, chúng ta 

thấy mà không thấy, nghe mà không nghe, còn trách Phật Bồ Tát. Bạn nói xem, cái tội 

này bao lớn! Nếu như chúng ta thành tâm thành ý, chân thật muốn học, chúng ta hiếu 

học, mới biết cái cơ duyên này nơi nơi đều có, thật giống như người xưa đã nói:  “Tả 

 hữu  phùng nguyên” .  Cho  nên gốc bệnh  của  chướng  là  ở  đâu?  Không  chịu  hiếu học, 

ngay trong cuộc sống thường ngày vẫn là tùy thuận phiền não tập khí của chính mình. 

Phật Bồ Tát có ở chung quanh chúng ta hay không? Có! Có cũng không làm được gì. 

Cho nên chúng ta cũng phải học tập đoạn Kinh văn này. 

 “Ư chư Phật sở, tôn trọng cung dưỡng, vị tằng gián đoạn” . 

Vậy chúng ta muốn hỏi, “chư Phật sở” này, chư Phật ở chỗ nào vậy? Ở trên Kinh Phật 

nói với chúng ta, quá khứ chư Phật, hiện tại chư Phật, vị lai chư Phật. Trong  “Quán 

Phật  Danh  Kinh”,  “Tam  Thiên  Phật  Danh  Kinh”,  Phật  đều  giới  thiệu  cho  chúng  ta, 

đương nhiên ba đời chư Phật vô lượng vô biên, Thế Tôn cũng xưng nói không hết, chỉ 

chẳng qua là nêu ra vài thí dụ mà thôi. Phật vừa nói thì liền nói hơn mười hai ngàn tên 

vị Phật. Thế nhưng các vị phải nên biết, quan trọng nhất là Phật vị lai. Ai là Phật vị 

lai? Tất cả chúng sanh đều là Phật vị lai. Chúng ta có dùng cái phần tâm chân thành 

cung kính này đối với Phật để đối đãi với tất cả chúng sanh hay không? Chúng ta có 

tôn trọng cúng dường đối với hữu tình vô tình hay không? Kinh văn tinh nghĩa ở chỗ 

này, đây là chỗ chúng ta học tập. 

Ở trên Kinh Phật nói rất hay:  “Tất cả chúng sanh đều là cha mẹ quá khứ của chính 

 mình, là chư Phật vị lai” . Chúng ta không tôn trọng đối với tất cả chúng sanh chính là 

không  tôn  trọng  đối  với  Phật.  Chúng  ta  bỏn  xẻn  đối  với  tất  cả  chúng  sanh  chính  là 

không  cúng  dường  đối  với  Phật.  Chúng  ta  biết  tôn  trọng  cúng  dường  là  đại  phước. 

Chúng ta muốn tu phước, đến chỗ nào để mà tu? Cho nên nhất định phải biết tôn trọng 

cúng dường. 

 “Vị tằng gián đoạn” . Câu nói này quan trọng, vĩnh viễn không thể gián đoạn. 

Chúng ta xem thấy ở trên “Kinh Hoa Nghiêm”, Thiện Tài Đồng Tử sở dĩ có thể ngay 

một đời viên thành Phật đạo, Ngài chân thật nhờ vào chính ba câu này.  “Ư chư Phật 

 sở” , 53 vị thiện tri thức, đó là 53 vị chư Phật. Ngài nói với chúng ta cái gì? Chúng ta 

từ sớm đến tối đã tiếp xúc tất cả người và sự việc chính là chư Phật sở. Từ sớm đến tối 

bạn xem thấy tất cả người, nam nữ già trẻ, các ngành các nghề, đó là chư Phật. Trong 

đây những người này, thành thật mà nói, ba đời chư Phật đều đầy đủ, ở trong đây có 

Phật quá khứ, có hiện tại (Phật ứng hóa đến, phàm phu mắt thịt chúng ta không nhận 

biết), không phải quá khứ hiện tại chư Phật thị hiện thì thảy đều là Phật vị lai. Làm sao 

chúng ta có thể biết được? Mỗi ngày xem thấy người này không vừa mắt, thấy người 

kia không vui, ngày ngày gây lộn với chư Phật, ngày ngày gây rối với chư Phật, vậy 

làm sao được, đến đời nào kiếp nào bạn mới có thể học thành công? Nếu bạn chân thật 

muốn ngay đời này thành tựu, không gì khác hơn, bao gồm tất cả chúng sanh đều là 

chư Phật Như Lai, chúng ta phải dùng tâm chân thành, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng 

- 91 - 

“tôn trọng cúng dường”. “Vị tằng gián đoạn”, trên sự có gián đoạn, trên tâm không có 

gián đoạn. Đối với tất cả người sự vật, chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, 

từ bi, cái tâm này vĩnh viễn không gián đoạn, chúng ta ngay đời này chắc chắn viên 

thành Phật đạo. 

Sau cùng nói:  “Như thị công đức, thuyết bất năng tận” .  Ở chỗ này Phật cũng chỉ là 

nêu ra mà nói cho chúng ta nghe, chúng ta phải sâu sắc thể hội nghĩa thú mà Phật đã 

nói, phải có thể thể hội được, phải có thể đem nó biến thành tư tưởng ngôn hạnh của 

chính chúng ta, chúng ta ngay đời này mới có thành tựu thù thắng, mới chân thật có 

thể  tiêu  trừ  nghiệp  chướng, tiêu  trừ tai  nạn,  cũng  có  thể  giống  như chư  Phật  Bồ  Tát 

vậy,  khế  nhập  pháp  giới  vô  ngại.  Đây  là  chân  thật  kiết  tường  viên  mãn.  “Lý  sự  vô 

 ngại, sự sự vô ngại” , chúng ta phải từ ngay chỗ này mà tu nhân. 

Kinh văn phía sau, làm thế nào đem công đức chính mình tu tích cùng cộng hưởng với 

tất cả đại chúng, đây là phía sau nói “hạ hóa”. 

Hôm nay thời gian hết rồi, chúng ta chỉ học đến đây thôi. 

A Di Đà Phật….. 



Tập 223 

Kinh  văn:  “Thân  khẩu  thường  xuất,  vô  lượng  diệu  hương,  do  như  Đàn  hương, 

Ưu bát la hoa, kỳ hương phổ huân, vô lượng thế giới”. 

Đây  là  đoạn  nhỏ  thứ  nhất  “hạ  hóa”.  Tiếp  theo  chúng  ta  đem  đoạn  nhỏ  phía  sau  đọc 

tiếp: 

Kinh  văn:  “Tùy  sở  sanh  xứ,  sắc  tướng  đoan  nghiêm,  tam  thập  nhị  tướng,  bát 

thập  chủng  hảo,  tất  giai  cụ  túc.  Thủ  trung  thường  xuất,  vô  tận  chi  bảo,  trang 

nghiêm chi cụ. Nhất thiết sở tu, tối thượng chi vật, lợi lạc hữu tình”. 

Đoạn phía trước là “thù nhân cảm quả”. Trong đoạn này nói rõ Bồ Tát tu hành thành 

tựu, mà trên thực tế chính là dạy bảo chúng ta phải nên làm thế nào sinh hoạt, làm thế 

nào ở chung với người khác, làm thế nào để làm việc, mới có thể thành tựu công đức 

lợi ích thù thắng. Đây là chúng ta phải nên học tập. 

Hôm nay, đoạn này nói đến “hạ hóa”. Ý nghĩa của “hạ hóa”, dùng lời hiện tại mà nói, 

chính là vì tất cả chúng sanh phục vụ. Nếu như chúng ta muốn hỏi, mục đích của Bồ 

Tát sống ở thế gian này là ở đâu? Chúng ta có thể dùng bốn chữ thì liền giải đáp được: 

 “Thượng cầu hạ hóa” . Bốn chữ này chúng ta phải cố gắng mà ghi nhớ, đây là ý nghĩa 

chân  thật  của  nhân  sanh,  thuần  chánh  vô  vọng.  Chúng  ta  ở  phía  trước  đã  từng  nhắc 

nhở  qua  các  vị  đồng  tu,  chúng  ta  sống  ở  thế  gian  này,  đời  đời  kiếp  kiếp  vĩnh  viễn 

không gián đoạn học tập. Học tập không phải một đời. Đại đức xưa chúng ta nói một 

đời, sống đến già, học đến già, học không hết, chỉ một đời. Phật pháp nói ba đời, nói 

quá khứ, nói hiện tại, nói vị lai,  “quá khứ vô thỉ, vị lai vô tận” , vô thỉ vô chung ngay 

- 92 - 

trong  năm  tháng,  chúng  ta  trước  giờ  không  gián  đoạn  học  tập.  Học  tập  chính  là 

 “thượng cầu Phật đạo, hạ hóa chúng sanh” . Kỳ thật trong điển tích của nhà Nho cũng 

có cái ý này, nhưng không nói được viên mãn như Phật pháp đến như vậy. Nhà Nho 

“Đại Học” nói:  “Đại học chi đạo, tại minh minh đức, tại thân dân, tại chỉ ư chí thiện” , 

cũng đem ý nghĩa cùng mục tiêu đời sống của họ nói ra được. “Minh minh đức” chính 

là thượng cầu, “thân dân” chính là hạ hóa. Thượng cầu hạ hóa đều phải làm đến viên 

mãn nhất, đó chính là “chí thiện”. Cho nên nhà Nho có rất nhiều thứ nói đều là cương 

lĩnh, cái cương lĩnh này đều là thuần chánh, không có sai lầm. Phật pháp đem những 

sự lý, tánh tướng, nhân quả này nói cụ thể, nói tỉ mỉ cho chúng ta. Chúng ta làm thế 

nào thân dân? Chính là giúp đỡ tất cả chúng sanh. 

Cái khoa này, bên trong Kinh văn đoạn nhỏ thứ nhất: “Diệu hương phổ huân”:  “Thân 

 khẩu thường xuất vô lượng diệu hương” , chúng ta phải làm thế nào học tập? Chúng ta 

xem thấy trên Kinh văn những lời nói này, nếu như dính tướng thì sai rồi, có phải là 

thật đi tìm những loại hương thơm này để xông hương? Vậy thì sai rồi. Chỗ này nói 

đến “hương” là nói đức hạnh, chính là nói “Minh đức”. Phật pháp Đại thừa cụ thể mà 

nói, giống như bổn Kinh vừa mở đầu:  “hàm cộng tuân tu Phổ Hiền Đại Sĩ chi đức” , 

cảm được quả báo thì không thể nghĩ bàn. Cho nên đây là “tánh đức chi hương”, lấy 

cái ý nghĩa này. Phàm phu chúng ta mê mất đi tự tánh, cho nên mùi vị trên thân của 

chúng  ta  đều  rất  khó  ngửi.  Chân  thật  tu  học  tương  ưng  với  tánh  đức,  trên  thân  đích 

thực có một loại hương kỳ diệu. 

Hôm trước ở Hong Kong có một vị lão cư sĩ tặng một đĩa “Hư Vân Lão Hòa Thượng 

Truyện Ký”. Hiện tại ở Trung Quốc đang dựng phim truyền hình nhiều tập, có 20 tập, 

dường như vẫn chưa dàn dựng xong. Tặng cho tôi xem bộ phim này, đại khái là giới 

thiệu.  Cái  đĩa  này  tôi  đã  xem  qua,  trong  đó  giới  thiệu  lão  Hòa  thượng  Hư  Vân  một 

năm cắt tóc một lần, cho nên nói chúng ta xem thấy lão hòa thượng trên tấm hình có 

tấm thì rất nhiều tóc, tóc đều rất dài, có một số thì cạo tóc rất sạch bóng, rất sạch sẽ, đó 

là Ngài vừa qua năm mới chụp. Ngài mỗi năm cạo tóc một lần, râu cũng cạo một lần, 

mỗi năm tắm  một lần, mỗi năm giặt quần áo một lần. Y phục của Ngài bình thường 

không  giặt,  một  năm  giặt  một  lần,  đời  sống  đơn  giản.  Năm  xưa  tôi  đến  Hong  Kong 

giảng Kinh, có một số đồng tu nói với tôi, trên thân của lão hòa thượng đích thực có 

một mùi thanh hương. Y phục một năm giặt một lần, trên cổ áo đều có dầu cặn rất dày, 

ngửi qua thì có mùi thanh hương. Không như phàm phu chúng ta, ba ngày không tắm 

thì là vô cùng khó ngửi, mùi vị thì không như nhau. Cho nên mùi hương này là chân 

thật,  không  phải  là  giả.  Cho  nên  ngày  ngày  phải  học  tập,  ngày  ngày  phải  tu  hành. 

Chúng  ta  dùng  lời  rất  đơn  giản  để  nói,  tâm  chân  thành  thì  thơm,  tâm  hư  nguỵ  thì 

không thơm, mùi vị đó thì rất là khó ngửi. Tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm chánh 

giác, tâm từ bi, chúng ta ngày ngày ở nơi đó luyện công. Nếu như tâm địa quả nhiên 

tương  ưng  với  năm  câu  này,  mùi  thơm  trên  thân liền  sẽ tương ưng  với  trên  Kinh  đã 

nói:   “Thân  khẩu  thường  xuất  vô  lượng  diệu  hương”.   Đây  là  công  phu  tu  hành  chân 

thật. Cho nên, một người có tu hành hay không, có đạo tâm hay không, có đạo hạnh 

hay không, vừa tiếp xúc liền biết, không cần phải nói nhiều. Thấy sắc, nghe tiếng, ngửi 

mùi liền có thể biết được bạn tu hành có những công phu gì, bạn là công phu thật hay 

là công phu giả, làm gì có thể gạt được người. Do đây có thể biết, sự việc này không 

cách gì có thể che giấu được, không cách gì làm giả được. Nhất định phải thật làm. 

- 93 - 

“Chiên  đàn”,  chúng  ta  thông  thường  nói  đàn  hương,  ở  chỗ  này  là  nói  thí  dụ.  Trong 

Phật Kinh gọi là “Ngưu Đầu chiên đàn”. Cái hương này chúng ta chưa thấy qua, chỉ 

thấy qua danh từ này ở trên Kinh Phật. Đồng tu học Phật đều biết cái gọi là  “y báo tùy 

 theo  chánh  báo  chuyển” .  Chúng  sanh  có  phước,  những  trân  bảo  kỳ  dị  này  liền  xuất 

hiện. Chúng sanh nếu như không có phước báo, những thứ này đều ẩn mất, đều không 

thể thấy. “Đàn Hương” là bảo hương, ở vào thời đại đức Phật có. Dường như trong thư 

tịch chúng ta có ghi chép, vào triều nhà Đường vẫn còn, đại khái rất hi hữu. Tôi nhớ 

được ở trên sách đã từng có ghi chép, những cao tăng Ấn Độ đến Trung Quốc mang 

theo bốn lạng Chiên đàn. Họ mang đến Trung Quốc là để làm lễ vật dâng lên hoàng 

đế. Vào lúc đó, tặng lễ vật lên cho hoàng đế ít nhất cũng phải đến một cân, dâng lên 

cho hoàng đế mấy lạng là rất không cung kính, trong cung đình cự tuyệt không chịu 

tiếp nhận. Vị pháp sư này liền đem hương này đốt lên một ít (đại khái là vo thành viên, 

đốt lên một viên) ở bên ngoài cung đình, cả thảy thành Tràng An (thành Tràng An là 

thủ đô của thời đó) đều ngửi được mùi thơm này, thế là hoàng đế mới chịu tiếp nhận 

hương này. Đây là ở Trung Quốc có ghi chép lại việc như vậy. Ở trong Kinh Phật nói 

Chiên  Đàn  đốt  một  viên,  mùi  hương  trong  phạm  vi  bốn  mươi  dặm  đều  có  thể  ngửi 

được.  Hương  này  có thể trị bệnh. Trong Kinh  sách  có  ghi  chép, trong  cuốn  chú  giải 

của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ có dẫn dụng đến, “Huệ Uyển Âm Nghĩa” nói Chiên Đàn 

của Ấn Độ xưa có hai loại, một loại là xích sắc, một loại là bạch sắc. Bạch sắc Đàn 

Hương thì có thể trị bệnh nhiệt, chính là đốt loại hương khí này có thể trị bệnh nhiệt, 

sắc đỏ có thể trị được gió độc, cho nên loại hương khí này có thể giúp đỡ người trừ 

những tà phong, mang đến sự an lạc. Diệu hương của tánh đức chắc chắn không phải 

chiên  đàn  có  thể  so  sánh  được,  thế  nhưng  thực  tế  không  tìm  ra  được  thứ  này  để  so 

sánh,  nên  dùng  chiên  đàn  để  làm  thí  dụ.  Tánh  đức  diệu  hương  vĩnh  viễn  siêu  vượt 

chiên đàn. 

 “Ưu Bát La Hoa” . Ưu Bát La Hoa là tiếng Phạn, dịch thành Trung văn là “Thanh Liên 

Hoa”. Chúng ta ở trong “Kinh Di Đà” đọc thấy Thế giới Tây Phương Cực Lạc hoa sen 

bốn màu, cũng là đọc đến Ưu Bát La. Ở trên Kinh Phật thường hay nhắc đến, hoa sen 

cũng  biểu  thị  tịnh  hương,  đều  là  lấy  cái  ý  nghĩa  này.  Bồ  Tát  thân  khẩu  thường  xuất 

diệu hương, loại hương này đương nhiên chính là trong Kinh luận thường nói là  “ngũ 

 phần pháp thân hương” . Ngũ phần pháp thân là “Giới - Định - Huệ - Giải thoát - Giải 

thoát tri kiến”. Năm  khoa này về sau vượt hơn phía trước, có phía trước không nhất 

định có phía sau, có phía sau thì nhất định đầy đủ phía trước. Thí dụ nói có giới hương 

chưa chắc có định hương, có định hương nhất định có giới hương, có định hương chưa 

chắc có huệ hương, có huệ hương thì chắc chắn có đầy đủ giới định. Giáo học của Phật 

pháp, không luận là Đại thừa Tiểu thừa, không luận là Hiển giáo, Mật giáo, Tông môn, 

Giáo hạ, học là học cái gì? Các vị nhất định phải rõ ràng, “Giới-Định-Huệ” tam học, 

đây là nội dung Phật pháp giáo hóa tất cả chúng sanh, nội dung giáo học của nhà Phật. 

Tóm lại mà nói, giới học chính là người hiện tại gọi là thủ pháp, thủ qui củ. Cái điều 

này  là  cơ  bản,  phải  nên  dạy  vào  lúc  nào?  Thời  xưa  là  bắt  đầu  từ  trẻ  thơ,  cái  gọi  là 

 “thiếu thành nhược thiên tính, tập quán thành tự nhiên” , đến khi chúng trưởng thành 

rồi mới dạy chúng một số qui củ thì khó rồi, chúng đã nuôi thành thói quen rồi, muốn 

dạy chúng sửa không phải là một việc dễ dàng. Cho nên tập quán tốt đẹp đều là từ nhỏ 

dưỡng thành. Do đây có thể biết, giáo dục đồng niên là quan trọng như vậy. 

- 94 - 

Nho, Phật đều xem trọng giáo học của trẻ thơ. Vào thời xưa, người xuất gia vừa xuất 

gia gọi là “năm năm học giới”, xuất gia năm năm đầu học qui củ, học tập phương thức 

sinh hoạt của người xuất gia, dưỡng thành tập quán đời sống của Bồ Tát. Năm năm về 

sau, còn phải xem thành tích của bạn để quyết định bạn có thể học giáo hay không, có 

thể học thiền hay không. Đây đều là nói rõ xem trọng giáo học nền tảng. 

Người xuất gia hiện đại xem thường đi loại phương thức giáo học này. Thời đại này 

của chúng ta đều không có tiếp nhận qua loại giáo dục này. Phật pháp là sư đạo.  “Học 

 vi  nhân  sư,  hành  vi  thế  phạm” .  Hai  chữ  “thế  phạm”  này  bản  thân  chính  chúng  ta 

không làm được thì làm sao có thể giáo hóa chúng sanh? Sự việc này chúng ta chính 

mình  phải  sâu  sắc  cảm  thấy  hổ  thẹn,  phải  sám  hối.  Chúng  ta  chính  mình  nghiệp 

chướng quá nặng, phước báo quá mỏng, ai bảo chúng ta sanh vào cái thời đại này, đạo 

- pháp suy vi đến cùng tột, thiện tri thức có thể gặp không thể cầu, chúng ta đến nơi 

nào để học tập? Nhất là bước vào thế kỷ 21, thời đại vĩnh viễn không ngừng đang biến 

đổi, loại phương thức sinh hoạt vào thời xưa cách hiện tại chúng ta càng lúc càng xa. 

Nếu như nói đem người hiện tại hồi phục lại loại phương thức sinh hoạt vào thời xưa, 

chúng ta đều biết, đây là chắc chắn không thể nào. Thế nhưng trong tâm chúng ta rất 

rõ  ràng,  rất  tường  tận,  vào  thời  xưa  loại  phương  thức  sinh  hoạt  đó  đối  với  người  tu 

hành mà nói là có lợi thế, là có giúp đỡ, còn đối với người tu hành thời hiện đại thì loại 

phương thức sinh hoạt này là có chướng ngại. Ở ngay trong hoàn cảnh này, chúng ta 

phải làm sao? Nếu như tùy theo dòng chảy, tùy thuận theo loại phương thức sinh hoạt 

của mọi người hiện tại, chúng ta chắc chắn lưu chuyển ở ngay trong luân hồi, không 

thể  ra  được.  Nếu  như  muốn  ở  ngay  trong  đời  này  thành  tựu,  chỉ  có  chính  mình  hạ 

quyết tâm hướng theo học tập với người xưa. Người hiện đại không thủ pháp, ta phải 

thủ  pháp,  ta  không  thể  giống  như  họ.  Họ  đi  là  con  đường  luân  hồi,  chúng  ta  mong 

muốn ra khỏi luân hồi thì nhất định phải đi đường cũ của Phật Bồ Tát. Đường của các 

Ngài đi chắc chắn là không sai, chúng ta men theo dấu vết của các Ngài, khẳng định 

có thể ra khỏi luân hồi. 

Giới học là đệ nhất, chúng ta không thể không hiểu. Giới học bắt tay vào từ chỗ nào? 

Thế Tôn ở trong “Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh” dạy bảo chúng ta:  “Bồ Tát có một 

 pháp có thể đoạn tất cả các ác đạo khổ” . Câu nói này phân lượng rất nặng, chúng ta 

phải cố gắng nhớ lấy. “Tất cả các đường ác” không chỉ là đem ba đường ác đều bao 

gồm ở ngay trong đó, mà ba đường thiện cũng không ngoại lệ. Không chỉ ba đường 

thiện  có  khổ,  xin  nói  với  các  vị,  pháp  giới  bốn  Thánh  cũng  có  khổ.  Pháp  Giới  Bốn 

Thánh so với Pháp Giới Nhất Chân, thì Pháp Giới Bốn Thánh là đường ác. Điều này 

chúng ta phải hiểu. Bồ Tát dùng phương pháp gì có thể lìa tất cả các ác đạo khổ? Phật 

dạy  bảo  chúng  ta:   “Ngày  đêm  thường  niệm  thiện  pháp,  tư  duy  thiện  pháp,  quán  sát 

 thiện  pháp” , hơn nữa  đặc biệt dặn bảo:  “Không  để  chút nào  bất thiện  xen tạp” . Lời 

nói này chính là trong “Đại Học” đã nói:  “Chỉ ư chí thiện” . Trong “Đại Học” nói bốn 

chữ,  trong  “Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo”  nói  được  rất  nhiều,  nói  được  chúng  ta  có  thể 

nghe hiểu được.  “Chỉ ư chí thiện” , câu nói này chúng ta nghe qua rất hàm hồ, không 

rõ ràng. Ở trên Kinh Phật nói được rất rõ ràng. 

Tiêu chuẩn của pháp thiện là gì? “Thập Thiện Nghiệp Đạo”, từ ngay chỗ này mà bắt 

tay vào. Phải rất chăm chỉ nỗ lực, chân thật đi làm, chân thật mà học tập. “Không sát 

sanh”, ngay động vật nhỏ như muỗi, kiến đều không được giết. Muỗi đến chích một 

- 95 - 

cái, làm sao bạn có thể nhẫn tâm dùng bàn tay đánh chết nó? Nhất là chúng ta là người 

học Phật, ngày ngày  đang nói bố thí cúng dường, khi muỗi đến chích  một cái, tại vì 

sao bạn không bố thí? Tại vì sao bạn không cúng dường chúng? Bạn chân thật là học 

Phật,  muỗi  đến  chích  bạn,  rất  vui  mừng,  rất  ưa  thích,  “ta  đang  tu  bố  thí,  tu  cúng 

 dường” . Cho nên cái điều này học được rồi, trong nội tâm bạn tâm tổn hại tất cả chúng 

sanh đoạn dứt. Đây gọi là “tu từ căn bản”, đoạn dứt từ trên ý niệm. Nghĩ tưởng Thế 

Tôn khi đang hành Bồ Tát đạo xả thân nuôi hổ, cắt thịt nuôi chim, muỗi đến chích một 

cái  thì  có  tính  vào  đâu.  Chúng  ta  phải  thường  hay  nghĩ  đến  tình  huống  lúc  Phật  Đà 

đang tu Bồ Tát đạo, chúng ta phải học tập. Cho nên khi đi ngủ, cái ý niệm phòng ngừa 

trùng nhỏ muỗi đến quấy nhiễu đều không có. Về trước chưa học Phật, khi không hiểu 

việc là muốn phòng ngừa. Hiện tại hiểu được rồi, không phòng ngừa nữa. Về trước khi 

phòng ngừa mà vẫn thường bị chích, hiện tại không phòng ngừa mà chúng lại không 

đến chích. Đây là câu thông rồi. Chúng ta tốt với chúng, chúng cũng tốt lại đối với ta. 

Chúng  đi  chích  người  nào?  Chích  người  thường  hay  ức  hiếp  chúng,  người  đối  với 

chúng  không  tốt.  Cho  nên  chúng  ta  đối  tốt  đối  với  chúng,  chúng  cũng  tốt  đối  với 

chúng ta. Những động vật nhỏ này thảy đều có linh tánh, cho nên chúng ta phải dùng 

tâm chân thành để đối đãi, phải dùng tâm từ bi để đối đãi, phải dùng bình đẳng từ bi để 

đối đãi. Trì giới phải bắt đầu làm từ ngay chỗ này. 

Điều  thứ  nhất,  sát  sanh  là  ác  đệ  nhất.  Thường  hay  khởi  tâm  động  niệm  muốn  hại 

người, đây là chướng ngại rất nghiêm trọng đối với tánh đức của chúng ta. Tu hành tại 

vì sao không thể minh tâm kiến tánh? Tự tánh vốn đầy đủ trí tuệ đức năng, tại vì sao 

không thể hiện tiền? Đều bị những thứ này chướng ngại mất. Mục đích của chúng ta là 

phải minh tâm kiến tánh, nhà Nho gọi là “minh minh đức”. “Minh minh đức” chính là 

nhà Phật gọi là minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Mục đích rõ ràng như vậy, 

tường  tận  như  vậy,  bạn  phải  đem  chướng  ngại  kiến  tánh  trừ  bỏ.  Quyết  định  phải  trì 

giới, quyết định phải tu mười thiện, không sát sanh, không trộm cắp. 

“Không  trộm  cắp”,  giới  điều  này  tôi  cũng  nói  rất  nhiều  lần,  quyết  định  không  có  ý 

niệm chiếm tiện nghi của người khác. Chúng ta vẫn còn có một niệm muốn chiếm chút 

tiện nghi, cái ý niệm này là tâm trộm. Tuy là bạn không có hành vi trộm cắp, tâm trộm 

của bạn chưa đoạn. 

“Không dâm dục”, đây là việc khó nhất trong chúng sanh sáu cõi, khó nhất cũng phải 

đoạn. Ở trên Kinh Phật nói được rất hay, Ngài nói:  “Ái bất trọng bất sanh Ta Bà” . Cái 

“ái” này là tình yêu nam nữ. Tại vì sao có thể đọa lạc trong sáu cõi luân hồi? Nhân tố 

thứ  nhất  chính  là  “dâm  dục”.  Trên  “Kinh  Lăng  Nghiêm”  nói  dâm  không  đoạn  thì 

không thể ra khỏi luân hồi. Luân hồi khổ, quá khổ rồi, nhất là ba đường ác. Chúng ta 

có hy vọng ở ngay trong đời này siêu việt luân hồi hay không? Nếu như muốn ở ngay 

đời này siêu việt luân hồi, đây là chướng ngại ra khỏi luân hồi, không đoạn thì không 

thể siêu việt. Hay nói cách khác, không đoạn cũng phải đoạn, không đoạn không được. 

Con người nhất định phải giác ngộ, sanh tử luân hồi không nên tiếp diễn nữa. 

Trên  đây là ba loại ác của thân. Cải đổi ác chính là thiện. 

Miệng có bốn loại lỗi lầm: “Không vọng ngữ”, “không hai chiều” (hai chiều là khiêu 

khích phải quấy), “không thêu dệt” (thêu dệt là lời nói khéo léo lừa gạt chúng sanh), 

- 96 - 

“không ác khẩu” (ác khẩu là lời nói thô lỗ, khiến người khác nghe được rất khó chịu). 

Miệng có bốn loại lỗi lầm. 

Trong ý niệm có “tham sân si”, ba loại lỗi lầm. 

Vĩnh viễn xả ly cái lỗi lầm này chính là nghiệp thiện. Cho nên Phật dạy cho chúng ta, 

không sát sanh, không trộm  cắp, không dâm  dục, không vọng ngữ,  không hai chiều, 

không thêu dệt, không ác khẩu, không tham, không sân, không si, chúng ta phải thật 

làm. Người không tu mười thiện thì không cách gì trì giới. Mười thiện là nền tảng của 

trì giới, là tiền phương tiện của giới học. Cũng giống như trong lục độ, nhẫn nhục là 

tiền phương tiện của thiền định, không thể nhẫn nhục chắc chắn không thể nào được 

thiền định. Không thể tu mười thiện thì bạn chắc chắn không thể trì giới, không thể trì 

giới  thì  bạn  chắc chắn  không  thể  được định, không  thể được định  thì  bạn  chắc  chắn 

không thể có được trí tuệ. Đạo lý này chúng ta phải suy xét nhiều, nhất định phải hiểu 

được, chúng ta ngay đời này mới có thể thành tựu. Sự việc này tuyệt đối không phải 

Phật có yêu cầu hà khắc như vậy đối với chúng ta. Phật không có chút yêu cầu nào đối 

với chúng ta. Nói là Phật chế định nhiều giới luật như vậy để hạn chế chúng ta là bạn 

hoàn  toàn  nghĩ  sai.  Chư  Phật  Bồ  Tát  đại  từ  đại  bi,  thị  hiện  ở  thế  gian  vĩnh  viễn  là 

 “hằng thuận chúng sanh, tùy hỉ công đức” , đích thực không có chút yêu cầu nào đối 

với chúng ta. Phật Bồ Tát chỉ là đem những chân tướng sự thật này vì chúng ta nói ra 

mà thôi. Chúng ta ở thế gian này tại vì sao có thể đọa lạc thành ra dáng vẻ như hiện tại 

này? Cái dáng vẻ này là quả báo. “Quả ắt có nhân”, Phật đem cái nguyên nhân này nói 

ra với chúng ta. Sự nhất định có lý, quả ắt có nhân, Phật đem những chân tướng sự thật 

này nói ra với chúng ta, cho nên mười thiện là Phật chế định phải không? Không phải 

vậy?  Là tự  tánh vốn đủ, mê  rồi  liền biến thành  mười  ác, giác ngộ  rồi  chính  là  mười 

thiện. Chúng ta không thể không giác ngộ, sau đó cảm quả báo cũng giống như trên 

Kinh  này  đã  nói:   “Thân  khẩu  thường  xuất  diệu  hương” .  Đây  là  tu  thiện  trì  giới  tự 

nhiên cảm ứng, trì giới tu thiện thì tự nhiên cảm ra như vậy, không hề thêm vào chút 

nào ý nghĩ ở trong đó. Trong Phật Kinh thường nói:  “Thường dĩ giới hương, dĩ thân 

 Anh lạc” . Những cái thí dụ này chính là Anh lạc, có phải là cần đến những thứ Anh 

lạc  này  hay  không?  Không  cần  thiết,  mà  dùng  tánh  đức  làm  thành  trang  sức  trang 

nghiêm thân tướng. Bạn xem cái ý này thật hay. Những lời nói này nói rõ, chúng ta ở 

trong tiết Kinh văn này phải nên tu học như thế nào. 

Câu  phía  sau  này  ý  nghĩa  vô  cùng  viên  mãn:   “Kỳ  hương  phổ  huân  vô  lượng  thế 


 giới” . Làm thế nào để huân? Ở trên tu nhân mà nói, đây là nói rõ tu nhân của chúng ta 

ảnh  hưởng  sở  cập,  đó  chính  là   “phổ  huân  vô  lượng  thế  giới” .  Lời  nói  này  là  thật 

không? Đáp án là khẳng định, đặc biệt là ở trong “Kinh Hoa Nghiêm”, chúng ta thể 

hội được,  Phật Bồ  Tát  khởi tâm  động niệm, lời  nói  việc làm  của  các  Ngài  nhất nhất 

châu biến hư không pháp giới. Chúng ta là phàm phu, phàm phu cũng khởi tâm động 

niệm, thế nhưng cái ý niệm đó là tà niệm, ác niệm. Lời nói việc làm của chúng ta cũng 

là ác nghiệp. Ác niệm, ác tập, ác nghiệp của chúng ta, xin nói với các vị, cũng là châu 

biến hư không pháp giới. Nếu như biết rồi, bạn nghĩ tưởng xem, sự việc này đáng sợ 

cỡ nào. Phật Bồ Tát là thường dùng diệu hương phổ huân vô lượng thế giới, chúng ta 

ngày nay dùng cái gì để huân thế giới? Nghĩ tưởng xem thì liền tường tận, chúng ta có 

nên hay không? Phải nên học Phật Bồ Tát, hồi phục tánh đức của chính chúng ta. Tánh 

đức  vốn  dĩ  đầy  đủ  vô  lượng  trí  tuệ,  vô  lượng  quang  minh,  vô  lượng  tướng  hảo,  vô 

- 97 - 

lượng bảo hương, tại vì sao chúng ta không đi làm? Không phải không làm được, mà 

là do mê quá sâu, then chốt chính ở  “mê mà không giác” . 

A Di Đà Phật…. 



Tập 224 

Trong Phật pháp thường nói:  “Tâm Phật chúng sanh tam vô sai biệt” . Câu nói này rất 

nhiều đồng tu đều quen tai. Lời nói này là chân thật. Chính bởi vì câu nói này là chân 

thật,  cho  nên  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm  liền  khởi  lên  tác  dụng  cảm  ứng  tương 

thông với Phật Bồ Tát. Không luận vào lúc nào, không luận ở nơi nào, bạn đều có thể 

câu thông với chư Phật Bồ Tát. Làm thế nào để câu thông? Trong tâm một niệm không 

sanh. Tại vì sao trong tâm phải một niệm không sanh? Một niệm không sanh không có 

giới hạn, sướng thông vô ngại. Khởi lên một niệm phân biệt thì liền có chướng ngại, 

không thông, trở ngại rồi. Đạo lý chính ngay chỗ này. Cho nên, vẽ bùa, đọc chú, tụng 

Kinh, cầu thọ phải dùng tâm chân thành. Thành liền thông, chân thành liền thông. Từ 

sự  việc  này  chúng  ta  liền  có  thể  thể  hội  được,  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày, 

chúng ta đích thực cùng hư không pháp giới tất cả chúng sanh có liên quan mật thiết, 

đích thực là cùng đồng một thể sinh mạng. Chúng ta phải nên học Phật Bồ Tát, dùng 

tâm chân thành đối đãi tất cả chúng sanh, không dùng vọng tâm. Dùng vọng tâm là có 

lỗi với tất cả chúng sanh, phải dùng chân tâm. Chân tâm đó là diệu hương phổ huân. 

Chúng ta dùng vọng tâm đó là uế khí đầy trời, đây là có lỗi với đại chúng, dùng lời 

hiện tại mà nói, tạo thành không khí ô nhiễm nghiêm trọng. Sự việc này chính là như 

vậy. Cho  nên, một  câu  sau  cùng này  là  đem  cái  ảnh  hưởng này  mở  rộng, ngang  mở 

rộng  đến  hư  không  pháp  giới,  dọc  kéo  dài  đến  quá  khứ  vị  lai,  “ngang  biến  mười 

 phương, dọc cùng ba cõi” . 


************** 

Kinh  văn:  “Tùy  sở  sanh  xứ,  sắc  tướng  đoan  nghiêm,  tam  thập  nhị  tướng,  bát 

thập chủng hảo, tất giai cụ túc”. 

Phật Bồ Tát ứng hóa ở thế gian, sắc tướng này không nhất định, tướng hảo cũng không 

nhất định.  “Phổ  Môn  Phẩm”  phần nhiều các  đồng tu đều đọc  qua, Bồ  Tát  Quán  Âm 

nói với chúng ta rất rõ ràng, Bồ Tát Ngài nơi nơi hiện thân ở khắp mười phương thế 

giới, đáng dùng thân gì để độ thì liền hiện thân đó để độ. Cho nên chúng ta xem thấy 

đoạn Kinh văn này, phải hiểu được cái ý nghĩa này. Đây là nêu một thí dụ, người đáng 

dùng thân Phật mà được độ thoát, liền hiện thân Phật mà vì nói pháp.  “Ba mươi hai 

 tướng, tám mươi vẻ đẹp” , đây là thân Phật. 

 “Tùy sở sanh xứ” , tùy là tùy duyên, chắc chắn không có ý của chính mình. Nếu như 

có ý của chính mình, đây là phàm phu, vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của họ vẫn 

chưa đoạn hết, họ là phàm phu. Chư Phật Bồ Tát, Pháp Thân Đại Sĩ vọng tưởng, phân 

biệt,  chấp  trước  đều  đoạn  rồi,  cho  nên  thị  hiện  của  họ  giống  như  trên  “Kinh  Lăng 

Nghiêm” đã nói:  “Tùy chúng sanh tâm ứng sở tri lượng” . Chúng sanh có cảm, Phật 

- 98 - 

Bồ  Tát  liền  có  ứng,  cái  thân  này  là  cảm  ứng  mà  hiện  ra.  Trong  cảm  ứng,  thù  thắng 

nhất là “thân Phật”, chính là lấy cái thí dụ này để nói. 

 “Đoan”  là đoan chánh,  “nghiêm”  là trang nghiêm. Dung sắc đoan chánh, thanh tịnh 

trang nghiêm.  “Ba mươi hai tướng, tám mươi vẻ đẹp” , đây là chính Thích Ca Mâu Ni 

Phật hiện ra thân tướng ở thế gian này của chúng ta. 

 “Trượng lục kim thân” . Hôm qua có đồng tu hỏi:  “A Di Đà Phật thân kim sắc” , tại vì 

sao  chúng  ta  cúng  tượng  Phật  này  là  màu  trắng,  không  phải  màu  vàng?  Phía  trước 

chúng ta, vị Thích Ca Mâu Ni Phật cũng là màu trắng sứ. Các vị phải nên biết, trong 

Phật pháp rất nhiều ngôn ngữ đều là ý ở ngoài lời, bạn phải nên hiểu, bạn không nên 

chấp  trước  âm  thanh  văn  tự,  vậy  thì  sai  rồi.  “Kim”  đại  biểu  cái  gì?  Đại  biểu  “viên 

mãn”, đại biểu “bất biến”. Trong kim loại, chỉ có màu sắc của vàng là không thay đổi, 

bạc sẽ bị ô xi hóa, sẽ biến màu, vàng thì không bị biến đổi, cho nên lấy cái ý này, nó 

không phải nhất định. Chúng ta đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, thành thật mà nói, 

chúng ta mỗi một người thấy A Di Đà Phật đều không như nhau. Vì sao vậy? A Di Đà 

Phật cũng là  “tùy chúng sanh tâm ứng sở tri lượng” , làm sao có thể như nhau? A Di 

Đà Phật không có thân tướng, mà tùy tâm niệm chúng sanh hiện tướng. Bạn tưởng A 

Di Đà Phật là thân tướng gì thì bạn thấy chính là cái thân tướng đó. Tướng bạn thấy 

cùng tướng bạn tưởng hoàn toàn như nhau, cho nên Phật chính là từ tâm bạn tưởng để 

hiện tướng cho bạn xem. Đây đều là sự thật. 

Mọi người đều biết Bồ Tát Quán Âm thường xuất hiện ở Phổ Đà Sơn động Phạm Âm. 

Có rất nhiều người đến tham bái núi Phổ Đà, nhất định vào trong động Phạm Âm để 

bái Quán Âm, xem thử chính mình có duyên phận để thấy được Bồ Tát Quán Âm hay 

không. Có một số người thấy được, có số người không thấy được. Không thấy được là 

do tâm không thành, chính là bạn đang lạy Bồ Tát Quán Âm, trong tâm bạn có vọng 

tưởng, có tạp niệm thì bạn không thấy được. Nếu như khi bạn đến lạy, bạn lạy mười 

phút, hai mươi phút, nửa giờ đồng hồ, bạn thành tâm thành ý mà lạy, một vọng tưởng 

tạp niệm đều không có, bạn sẽ thấy được. Thế nhưng mỗi một người thấy được tướng 

Bồ Tát Quán Âm luôn luôn là không giống nhau. 

Tôi nhớ lại tôi có một năm giảng Kinh ở Hong Kong, Pháp sư Thánh Nhất đến thăm 

tôi. Ông nói với tôi, họ ba người cùng nhau đi bái núi Phổ Đà, cũng đến động Phạm 

Âm để bái Quán Âm, lạy được nửa giờ đồng hồ, Bồ Tát Quán Âm xuất hiện, ba người 

đều thấy được, đều vô cùng hoan hỉ. Trên đường trở về, ba người hỏi nhau, Ngài thấy 

được  Bồ  Tát  Quán  Âm  hình  dáng  thế  nào?  Pháp  sư  Thánh  Nhất  thấy  được  Bồ  Tát 

Quán Âm là kim sắc, đội mão tỳ lư, kim sắc. Có một vị thấy được chính là Quán Âm 

bạch  y  mà  chúng ta  thường  thấy, vị  pháp sư khác  thấy  được  là  tướng  Tỳ  Kheo  xuất 

gia. Ba người thấy được không giống nhau. 

Những đạo lý này chúng ta đều phải hiểu. Sau khi hiểu rồi, liền đem vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước buông xả. Không còn có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, bạn mới 

có  thể  thấy  được  chân  thân  của  Phật  Bồ  Tát.  Có  vọng  tưởng, phân  biệt,  chấp  trước, 

bạn  thấy  được  đều  là  hóa  thân,  Ngài  tùy  tâm  tưởng  của  bạn  mà  biến  hóa  ra  tướng 

trạng. Người thế gian chúng ta, đại khái Trung Quốc cùng Ấn Độ đều sai biệt không 

nhiều, bởi vì thân tướng một bộ phận nào đó cho rằng đó là một loại quý tướng, tướng 

hảo, cho nên 32 loại gọi là “đại trượng phu tướng”, người Trung Quốc chúng ta gọi là 

- 99 - 

đại quý tướng, tướng đại phú đại quý, người thế gian cho rằng quý tướng, Phật thị hiện 

thảy đều đầy đủ, không có kém khuyết thứ nào. 

Phật vì sao phải làm ra thị hiện như vậy? Dùng hình tượng này để tiếp dẫn chúng sanh. 

Hình tượng, dùng lời trong thương nghiệp hiện tại chính là bao bì, nhãn hiệu. Tiếp dẫn 

chúng sanh, nhiếp thọ chúng sanh, để chúng sanh xem thấy tướng hảo của Phật Bồ Tát 

liền có thể sanh tâm hoan hỉ, liền bằng lòng học tập với Ngài. Tác dụng của tướng hảo 

như vậy mà thôi. Cho nên, Thế Tôn thị hiện 32 tướng tốt 80 loại tùy hình đẹp. Ở trên 

Kinh  Phật  nói  với  chúng  ta,  Chuyển  Luân  Thánh  Vương  cũng  có   “Tam  thập  nhị 

 tướng, bát thập tùy hình hảo” . Có thể thấy được, phước báo này đích thực trong đời 

quá khứ vô lượng kiếp đến nay đã tu được. Tướng hảo là thuộc về phước báo. Tướng 

hảo của Chuyển Luân Thánh Vương so với tướng hảo của Phật thì không được tinh tế 

giống như Phật vậy. 

Ở trong đoạn Kinh văn này, chúng ta phải nên học tập. Chúng ta hiểu rõ “tùy loại hiện 

thân” là thuộc về phương thức thứ nhất tiếp dẫn quảng đại chúng sanh. Chúng ta học 

Phật, làm đệ tử của Phật, không luận tại gia xuất gia, đối với hình tượng của Phật giáo 

chắc  chắn  không  thể  nào  hủy  hoại.  Hủy  hoại  hình  tượng  của  Phật  giáo,  các  vị  nghĩ 

xem,  chẳng  phải  là  bằng  với  làm  thân  Phật  chảy  máu  sao?  Cái  tội  này  rất  nặng.  Có 

mấy người thể hội được sự việc này? Không luận tại gia xuất gia, người ta vừa thấy 

chúng ta là Phật giáo đồ, chúng ta là đệ tử Phật, đệ tử Phật ở trong xã hội nhất định 

làm  ra  tấm  gương tốt  nhất cho mọi  người xem, cho nên không thể  không xem  trọng 

thân tướng. Thế nhưng bạn phải nên biết, thân tướng là phước đức tu thành, chắc chắn 

không phải hóa trang có thể hóa trang ra được. Cái đó không thể hóa trang ra được, mà 

phước  đức tu  thành. Phải  chăm  chỉ  đoạn ác  tu thiện, phải  phá  mê  khai  ngộ. Chỉ  cần 

chăm chỉ tu hành, sắc thân tướng hảo này nhất định có thể có được, không cần tìm cầu, 

tự nhiên liền  sẽ  có được.  Cái  sắc  thân  tướng  hảo này  liền có thể nhiếp thọ  rất  nhiều 

chúng  sanh. Việc  đầu  tiên liền  có thể  độ  người  nhà  của  bạn. Thân  thể  của  bạn  khoẻ 

mạnh, sắc tướng trang nghiêm, tâm địa thanh tịnh, đủ để khiến gia thân quyến thuộc 

của bạn, bạn bè đồng học của bạn nhìn thấy bạn sanh tâm hoan hỉ. Đặc biệt là ở sau 

tuổi trung niên. Vì sao vậy? Sau khi người đến tuổi trung niên, họ đều hiểu được tìm 

cầu  khoẻ  mạnh.  Xem  thấy  bạn  sức  khoẻ  tốt  đến  như  vậy,  họ  sẽ  thỉnh  giáo  với  bạn: 

 “Bạn làm thế nào bảo dưỡng thân thể?” . Bạn liền có thể đem Phật pháp giới thiệu cho 

họ, bạn liền độ được một chúng sanh. Cho nên cái thân tướng này là cái bảng hiệu, cái 

bảng hiệu này vô cùng quan trọng. Nếu như nói cái thân tướng của bạn không tốt, đạo 

hạnh của bạn không tệ, rất tốt, thì lời nói này ở trên Phật Kinh nói không thông. Đạo 

hạnh là nhân, tướng hảo là quả báo. Nhân tốt mà quả không tốt, không có cái đạo lý 

này. Nhân cùng quả chắc chắn là tương ưng. Chúng ta ở bên ngoài đem Phật pháp giới 

thiệu cho quần chúng rộng lớn, các vị nghĩ xem, các vị không thật tu thì làm sao được? 

Sự việc này không thể làm giả được. 

Hình trong truyền hình luôn luôn là không đáng tin. Ta nghe nói cái gì? Khi lên truyền 

hình đều phải qua hóa trang, còn có thầy hóa trang để giúp bạn hóa trang. Diện mạo 

hóa trang chính là giả, không phải khuôn mặt thật của bạn. Chúng ta học Phật cũng có 

mấy  lần  có  cơ  hội lên  truyền  hình, chúng ta  nhất quyết  không hóa  trang, quyết  định 

không làm giả. Chúng ta làm giả, thành thật mà nói, thì chúng ta có lỗi với Phật Bồ 

- 100 - 

Tát, chúng ta cũng có lỗi với chúng sanh. Vì sao vậy? Lừa gạt, đó không phải là chân 

thật rồi. 

Cho nên, “sắc tướng đoan nghiêm” chúng ta nhất định phải chú ý đến, phải chăm chỉ 

nỗ lực tu tâm thanh tịnh. Tâm địa chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, từ bi thì sắc tướng 

của chúng ta tự nhiên đoan nghiêm. Bạn lại có thể tu tích công đức, phàm hễ những 

việc lợi ích xã hội đại chúng nhất định phải làm được, làm được càng nhiều càng tốt, 

làm được càng lớn càng tốt. Đoạn ác tu thiện, tích lũy công đức, tướng hảo của bạn 

mới có thể đầy đủ. Cái này không phải là tự thọ dụng, mà là vì tha thọ dụng, vì để tiếp 

dẫn  tất  cả  đại  chúng rộng  lớn, chúng  ta  không  thể  không  có  cách  làm  như vậy. Cho 

nên Bồ Tát mỗi niệm đều vì chúng sanh, mỗi hạnh đều vì tất cả chúng sanh, đích thực 

không hề vì chính mình. Vì chính mình thì sai rồi. Tất cả đều là vì chúng sanh. Chúng 

ta phải từ ngay chỗ này mà học tập. 


****************** 

Đoạn nhỏ thứ ba là  “tối thượng lợi lạc” . 

Kinh  văn:  “Thủ  trung  thường  xuất,  vô  tận  chi  bảo,  trang  nghiêm  chi  cụ,  nhất 

thiết sở tu, tối thượng chi vật, lợi lạc hữu tình”. 

Đoạn này chính là tu bố thí cúng dường. Ở trong Phật pháp quy nạp làm ba khóa mục: 

“Tứ nhiếp, Lục độ, Phổ Hiền mười nguyện”, đây chính  là “thủ trung thường xuất vô 

 tận chi bảo”.  Ngay trong Bồ Tát có “Bảo Thủ Bồ Tát”, có “Diệu Tý Bồ Tát”. Thiên 

Thai  trên  lầu  bốn  Cư  Sĩ  Lâm  chúng  ta,  chúng  ta  có  cúng  dường  Bồ  Tát  Quán  Âm 

Thiên Thủ. Bảo Thủ, Diệu Tý, Thiên Thủ đều là biểu thị cái ý này, đều là đại biểu Bồ 

Tát hoan hỉ bố thí. Tâm niệm phàm phu chúng ta trái ngược với Bồ Tát. Phàm phu bỏn 

xẻn, không chịu bố thí, thường hay nghĩ đến đời sống chúng ta vô cùng gian nan, tiền 

tài này có được không dễ dàng, cho nên đối với bố thí tài liền cảm thấy e ngại, thế là 

không dám phát ra cái tâm này. Kỳ thực, quan niệm này là sai lầm. 

Tại vì sao bạn gặp phải gian nan đến như vậy, khổ cực đến như vậy? Bạn không hiểu 

rõ đạo lý này. Đạo lý này chính là bởi vì bạn không có tu tài bố thí. Phước báo, quá 

khứ đời nay đều là tu tích được. Ở trên Kinh Phật nói với chúng ta, chúng ta phải có 

thể hiểu, phải có thể thể hội, tài vật càng bố thí càng nhiều. 

 “Thủ trung thường xuất vô tận chi bảo” , lời nói này là thật không phải là giả, Bồ Tát 

có thể, xin nói với các vị, chúng ta mỗi người đều có thể, vấn đề chính là bạn có chịu 

bố thí hay không. Càng thí càng nhiều. Không chịu bố thí thì khó rồi, mãi  mãi thiếu 

kém. Sự việc này đích thực rất khó dạy người tin tưởng, chỉ có chính mình chân thật y 

giáo phụng hành thì họ mới có thể thể hội đến được. 

Bố  thí tài thì  được tiền  tài, bố  thí pháp  thì  được  thông  minh  trí  tuệ, bố  thí  vô  úy  thì 

được khoẻ mạnh sống lâu. Tài phú, thông minh, khoẻ mạnh sống lâu đều là chúng ta 

mong cầu. Không luận cổ kim trong ngoài, tôn giáo khác nhau, chủng tộc khác nhau, 

nhắc đến ba sự việc này mỗi người đều mong cầu, đều cần, họ sẽ không cự tuyệt. Làm 

thế nào cầu được? Nhà Phật thường nói:  “Phật thị môn trung hữu cầu tất ứng” , lời nói 

này có thật hay không? Ngàn vạn lần chính xác, đích thực hữu cầu tất ứng. Chúng ta 

- 101 - 

phải hiểu được đạo lý để cầu, phải hiểu được phương pháp để cầu. Như lý như pháp 

mà cầu, nhất định đạt được. Thế nhưng các vị phải nên biết, đạt được không thể giữ 

được,  không  thể  chiếm  cho  riêng  mình.  Đạo  lý  này  người  hiểu  được  càng  ít.  Tại  vì 

không thể chiếm cho riêng ta? Không thể giữ được. Không chỉ thế gian bao gồm tất cả 

tài vật không thể giữ được, mà chính ngay đến cái thân này của chúng ta cũng không 

thể giữ được. Thử hỏi, có thứ nào bạn có thể giữ được chứ? Cái thân này sát na đang 

già yếu. Người già không phải từng năm từng năm mà già, không phải từng ngày từng 

ngày mà già, mà sát na đang già yếu đi. Bạn biết hay không? Ngay cái thân này đều 

không giữ được, huống hồ vật ở ngoài thân. Chúng ta hiểu rõ đạo lý này. Tiền tài có 

được do nguyên nhân gì? Là bởi vì bạn tu nhân cảm quả. Cái nhân đó phải mãi mãi 

không ngừng tu tích, quyết định không thể ngừng nghỉ. Cũng giống như chúng ta nói 

học tập, đời đời kiếp kiếp mãi không gián đoạn, vẫn đang học tập. Chúng ta tu bố thí, 

tu tài bố thí, tu pháp bố thí, tu vô úy bố thí cũng là vĩnh viễn không có ngừng nghỉ. 

Cho nên “xả đắc”, bạn xả nhất định có đắc, khi có được cái được đó cũng phải đem nó 

xả hết, đem cái được đó lại xả hết, như vậy càng xả càng nhiều, như vậy là  “thủ trung 

 tài thường xuất vô tận chi bảo” . Đạo lý này là như vậy. Đây là chân tướng sự thật. 

 “Trang  nghiêm  chi  cụ,  nhất  thiết  sở  tu,  tối  thượng  chi  vật”.   Tất  cả  chúng  sanh  sinh 

hoạt ở thế gian này, thọ dụng không ngoài hai loại lớn, một cái là vật chất, một cái là 

tinh thần. Hai loại thọ dụng này, vật chất không sánh được với tinh thần, hay nói cách 

khác,  đời  sống  tinh  thần  vĩnh  viễn  siêu  vượt  đời  sống  vật  chất.  Trong  đời  sống  tinh 

thần có thọ dụng chân thật, trong đời sống vật chất không có, thế là chúng ta liền nghĩ 

đến cái gì là “trang nghiêm chi cụ”, cái gì là “tối thượng chi vật”? Mục đích ở lợi lạc 

hữu tình. Ở chỗ này chúng ta nhất định phải có thể ghi nhớ, Phật pháp ở thế gian xây 

dựng tông chỉ là gì? Trong Kinh luận thường nói tám chữ:  “Phá mê khai ngộ, lìa khổ 

 được  vui” .  Bạn  hiểu  rõ  cái  tông  chỉ  này,  bạn  mới  biết  được  chỗ  này  đã  nói   “trang 

 nghiêm  chi  cụ,  tối  thượng  chi  vật”  là  gì.  Chúng  ta  phải  nên  cho  chúng  sanh  cái  gì? 

Giúp đỡ chúng sanh phá mê khai ngộ. Chúng sanh khổ là từ mê mà ra, chúng sanh vui 

là từ giác ngộ mà ra, chúng ta phải giúp họ lìa khổ được vui. Lìa khổ được vui là quả 

báo, nhân của nó chính là phá mê khai ngộ. Sự việc này chỉ có Bồ Tát làm đến được. 

Bồ Tát làm thế nào? Bản thân họ giác ngộ rồi, cho nên họ mới có thể giúp người khác. 

Chính mình chưa giác ngộ, làm sao có thể giúp người khác? Thế nên vào quá khứ, Bồ 

Tát làm cái sự việc này. 

 “Trang nghiêm chi cụ”  không ngoài là xây dựng đạo tràng, đây là trang nghiêm chi 

cụ.  “Tối thượng chi vật”  không gì hơn hoằng pháp lợi sanh. Ngày trước là quốc gia 

làm, đó là đế vương hiểu được tu phước, xây đạo tràng hoằng dương Phật pháp. Các 

trưởng giả, cư sĩ, đại đức hiểu được, cho nên không ngoài toàn tâm toàn lực đang làm 

tốt giáo dục tôn giáo. Đây là  “nhất thiết sở tu, tối thượng chi vật” . Trong đó điều kiện 

quan trọng nhất… Hiện tại vào Thời kỳ Mạt Pháp của Phật, ở trên toàn thế giới Phật 

giáo đang ở trong hoàn cảnh suy yếu đến cùng tột, chúng ta phải làm thế nào? Xây đạo 

tràng không khó, sau khi đạo tràng xây xong, không có người đến giảng Kinh hoằng 

pháp. Đây chính là từ trước lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam thường nói:  “Hữu miếu vô đạo, bất 

 năng hưng giáo” . Cho nên ngày nay phong khí xây dựng đạo tràng rất thạnh, nhưng 

sự việc hoằng pháp này đã bị quên mất rồi. Đạo tràng xây dựng được nguy nga tráng 

lệ mục đích ở đâu? Chiêu dụ người đến tham quan du lịch, làm thành cảnh điểm tham 

- 102 - 

quan, thu lấy lợi nhuận từ phương diện này, trái ngược với nguyện vọng “lợi lạc hữu 

tình” của Bồ Tát. Việc này chúng ta phải nên hiểu. 

Ngày trước, thời Nam Bắc triều, Lương Võ Đế là đại hộ pháp của nhà Phật chúng ta. 

Ông dùng quyền lực của quốc vương hộ trì Phật pháp. Ở trong khu vực quản hạt của 

ông, ông đã xây dựng 480 ngôi chùa miếu. Ông ưa thích người xuất gia, cho nên độ 

người xuất gia có đến mấy mươi vạn người. Ông vô cùng ưa thích người xuất gia, ông 

hộ pháp. Tổ sư Đạt Ma lúc đó đi đến Trung Quốc, họ hai người gặp nhau, Lương Võ 

Đế liền đem những sự nghiệp mà ông đã làm được trong nhà Phật khoe khoang với Tổ 

sư Đạt Ma:  “Công đức trẫm đã làm có lớn hay không?” . Tổ sư Đạt Ma thành thật nói 

với ông một câu:  “Tuyệt nhiên không có công đức gì!” . Các vị đồng tu tỉ mỉ nghĩ đến 

câu nói này, vào lúc đó Lương Võ Đế xây dựng nhiều đạo tràng như vậy “tuyệt nhiên 

không có công đức gì”, ngày nay các vị xây được bao nhiêu đạo tràng? Còn nói chính 

mình công đức rất lớn. 

Ở ngay chỗ này tôi sợ các đồng tu nghi hoặc, tôi sẽ sơ lược giải thích. Công đức và 

phước đức không giống nhau. Công đức có thể liễu sanh tử ra khỏi ba cõi. Đoạn ác tu 

thiện, phá mê khai ngộ là công đức. Nếu như mười ác chưa đoạn, làm tất cả thiện hạnh 

đều  là  thuộc  về  phước  đức.  Nếu  như  năm  xưa,  Lương  Võ  Đế  hỏi  Tổ  sư  Đạt  Ma: 

 “Phước đức của trẫm có lớn hay không?” . Tổ sư Đạt Ma nhất định nói:  “Rất to, rất 

 lớn!” . Ông ấy tu phước báo, không phải công đức. Việc này chúng ta phải phân biệt rõ 

ràng. Phước đức lớn hơn, nhiều nhất là sanh lên trời làm vua trời, không thể liễu sanh 

tử,  không  thể  ra  ba  cõi.  Việc  này  các  đồng  tu  nhất  định  phải  ghi  nhớ.  Công  đức  thì 

không như vậy. Công đức bạn xem, trì giới có công, quả của họ là được định, họ có 

thể được định. Định là đức. Trì giới là công, định là đức. Tu định được công, khai huệ 

là đức, cái quả báo này không như nhau. Cho nên, công đức và phước đức chúng ta 

phải phân biệt cho rõ ràng. 

Ngày nay, ở trong hoàn cảnh của chúng ta cư trú này, phải nên tu đại công đức. Đại 

công đức, không vì chính mình chính là công đức, vì chúng sanh là công đức, vì chính 

mình là phước đức. Vì chính mình không thể ra khỏi sáu cõi luân hồi, vì chúng sanh 

liền siêu việt. Mỗi niệm vì chúng sanh, quyết định không vì chính mình, hy vọng mọi 

người ghi nhớ. Vì xã hội, vì quốc gia, vì thế giới, vì chúng sanh, không nên vì chính 

mình,  lợi  ích  mà  bạn  đạt  được  không  thể  nghĩ  bàn.  Vì  chính  mình  thì  sai.  Vì  chính 

mình đều biến thành phước báo. Cho dù hưởng thiên phước, thiên phước hưởng hết rồi 

vẫn cứ phải đọa lạc, cho nên nó là không cứu cánh. Chắc chắn không vì chính mình, 

phải làm đại công đức. Đại công đức nhất định phải vận dụng khoa học kỹ thuật cao 

của hiện đại. Như chúng ta hiện tại dùng đường truyền quốc tế để truyền bá, chúng ta 

giảng Kinh ở ngay hiện trường này, toàn thế giới ở ngay thời gian này thông qua trang 

web của chúng ta thảy đều có thể nhận được. Đây là đạo tràng của thế kỷ 21, không ở 

chùa miếu lớn nhỏ, mà ở công cụ truyền thông hiện đại của bạn. Một gian phòng nhỏ 

hơn đây, tôi ở đây giảng Kinh nói pháp, người toàn thế giới đều nghe được, đây là đại 

đạo tràng. Phải hiểu được vận dụng khoa học kỹ thuật. Nếu hiểu được dùng phương 

pháp  hiện  đại  hóa,  chúng  ta  giảng  Kinh,  đối  với  người  hiện  đại  mà  nói,  đây  là  bậc 

nhất. Người có thể nghe, người có thể lý giải tuyệt nhiên không nhiều, thế nhưng việc 

làm này vô cùng quan trọng. Đây là tư liệu bậc nhất, hy vọng người chân thật có thể 

nghe hiểu, người nghe được tường tận phát đại tâm. Sau khi bạn hiểu được, tốt nhất có 

- 103 - 

thể đem nó biên thành kịch bản, dùng phương pháp kịch truyền hình dài tập để phát 

triển. Người trên toàn thế giới mỗi nơi đều ưa thích xem kịch dài tập, ngày ngày ngồi 

bên cạnh truyền hình. Dùng phương pháp này mà phát triển. 

Hiện tại chúng ta ở chỗ này cũng vừa mới bắt đầu làm hai tập “Liễu Phàm Tứ Huấn”, 

dùng phương thức phim truyền hình để thúc đẩy. Đừng xem thường hai đĩa này, hiệu 

quả  lớn  hơn  rất  nhiều  so  với  tôi  ngồi  trên  bục  giảng  khổ  cực  mà  giảng  qua  một  lần 

“Liễu Phàm Tứ Huấn”. Thế nhưng hai đĩa này thời gian quá ngắn, thực tế mà nói vẫn 

là không đủ, cho nên chúng ta hy vọng tương lai có thể dàn dựng được sáu đĩa (cũng 

không nên quá nhiều),  khiến  cho  nội  dùng  càng  đầy  đủ  hơn, đem  nó  phối thành  các 

loại ngôn ngữ khác nhau, liền có thể lưu thông đến toàn thế giới. Đây là  “nhất thiết sở 

 tu, tối thượng chi vật” .  “Tối thượng chi vật”  chính là cái thứ này. Tốt nhất có thể từ 

vệ  tinh,  đài  truyền  hình  mà  phát  sóng,  người  thu  nghe  sẽ  càng  nhiều.  Nên  dùng 

phương pháp này để “lợi lạc hữu tình”. Hy vọng đồng tu chúng ta đều có thể có khái 

niệm  này.  Tương  lai nhân duyên  chín  muồi,  chính  sách nước nhà thay  đổi,  giáo  học 

tôn giáo có thể phát chiếu rộng rãi trên truyền hình. Chúng ta phải ở trên đại sự nghiệp 

này dốc một phần sức lực. Đương nhiên rất hy vọng là các vị có thể tham dự, tương lai 

dàn  dựng phim  truyền  hình, hy  vọng  mọi  người  có thể  phát  tâm  tham  dự.  Công  đức 

này vô lượng vô biên. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian hết rồi, chúng ta chỉ học đến đây thôi. 

A Di Đà Phật…. 



Tập 225 

Kinh văn: “Do thị nhân duyên, năng linh vô lượng chúng sanh, giai phát A Nậu 

Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề Tâm”. 

Đây là tổng kết một phẩm Kinh văn. Câu Kinh văn thứ nhất là tổng chỉ các loại nhân 

duyên thù thắng mà bên trên đã nói. Những Kinh giáo này có thể giúp chúng sanh có 

duyên sanh khởi tâm Vô Thượng Bồ Đề. Đây là hiển thị ra A Di Đà Phật khi còn ở 

nhân địa hành Bồ Tát đạo chủng chủng tâm hạnh. Chúng ta phải nên học tập, phải nên 

bắt  chước.  Tâm  hạnh  của  Phật  Bồ  Tát  cũng  chính  là  nói  giữ  tâm  của  Phật  Bồ  Tát. 

Hành vi của Phật Bồ Tát cùng chúng sanh chúng ta khác biệt ở chỗ nào? Chúng ta từ 

ngay những chỗ này mà tư duy, mà quán sát, sau đó liền biết vì sao người ta làm Bồ 

Tát, vì sao chúng ta vẫn đang làm phàm phu, vẫn đang luân hồi sáu cõi. 

Học  Phật, mục  tiêu  chân  thật  của  chúng  ta  là  phải  siêu  việt  tam  giới,  siêu  việt  mười 

pháp  giới,  đạt  được  một  kết  quả  chân  thật.  Cái  kết  quả  chân  thật  này,  danh  xưng  ở 

trong Phật pháp gọi là “thành Phật”. Tuy là chưa chứng được Phật quả cứu cánh, có 

thể chứng được Phật quả phần chứng vị cũng xem là có thành tựu rồi. Nếu như phần 

chứng  vị  cũng  không  thể  chứng  được,  có  thể  chứng  được  tương  tợ  vị  cũng  xem  là 

không tệ rồi. Tương tợ vị bao gồm Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát trong mười pháp 

giới, đây đều xem là tiểu quả, xem là bạn có kết quả. Nếu như chúng ta vẫn không thể 

ra khỏi sáu cõi luân hồi thì rất hổ thẹn. Vì sao vậy? Không có kết quả. Việc này các vị 

- 104 - 

phải  nên  biết.  Đại  Sư  Thiên  Thai  nói  Lục  Tức  Phật,  “Quán  Hạnh  Tức  Phật”  xem  là 

công phu có lực rồi, thế nhưng không ra khỏi tam giới, không có thành tựu, thành tựu 

của họ vẫn là phước báo hữu lậu trong sáu cõi. Hiện tại có một số người đề xướng ngũ 

thừa Phật giáo, “quán hạnh tức” là “nhân thiên thừa” trong ngũ thừa. Siêu việt sáu cõi 

luân hồi, pháp giới bốn Thánh chính là “tương tợ vị”. Siêu việt mười pháp giới, chứng 

được Pháp Giới Nhất Chân, đây gọi là “phần chứng vị”. Thế nhưng các vị nhất định 

phải ghi nhớ,  “tất cả chúng sanh đều có Phật tánh” , đây là trong lục tức, cái đầu tiên 

gọi là “lý tức Phật”. Tất cả chúng sanh có ai không phải là Phật? Từ trên lý mà nói, 

mỗi mỗi đều là Phật. Phật xem chúng sanh là từ trên lý mà xem, từ trên tánh mà xem, 

cho nên  “tất cả chúng sanh vốn dĩ thành Phật” . Chúng ta phải hiểu rõ đạo lý này. Hay 

nói cách khác, một chúng sanh nào mà không có cái nhân thành Phật, không có chủng 

tử  thành  Phật?  Mỗi  mỗi  đều  có.  Tại  vì  sao  người  khác  thành  Phật  rồi,  chúng  ta  vẫn 

đang  luân  hồi  sáu  cõi?  Đây  mới  gọi  là   “kỳ  sỉ  đại  nhục” .  Tại  vì  sao  chúng  ta  có  thể 

thành ra như thế này? Vấn đề cốt lõi của nó, tâm của chúng ta không giống tâm Phật, 

hành vi của chúng ta không giống hành  vi  của Phật.  Tâm  của  Phật  thanh tịnh  vô vi, 

hạnh của Phật “vô vi nhi vô sở bất vi”. Ngài “vô sở bất vi” cùng “vô vi” tương ưng, là 

một, không phải hai. Cái lý này quá sâu, phàm phu chúng ta tham không thấu. 

Thế nhưng chúng ta vô cùng may mắn, lần này được thân người, lại có thể gặp được 

Phật pháp, không những gặp được Phật pháp, còn gặp được đại pháp thù thắng không 

gì bằng. Đây vẫn là có thiện căn phước đức nhân duyên đã tu tích nhiều kiếp trong đời 

quá khứ, chúng ta mới gặp được đại pháp thù thắng này. Trên “Kinh Di Đà” Phật nói 

rất hay:  “Không thể thiếu thiện căn phước đức nhân duyên mà được sanh nước kia” . 

Pháp môn này khẳng định dạy chúng ta ngay đời này thành tựu, ngoài pháp môn này 

ra thì rất khó nói. 

Thế nhưng các vị phải nên biết, người xưa có nói qua, giáo có chánh có tà, pháp môn 

cũng  có  chánh  có  tà.  Nhất  là  ở  ngay  trong  xã  hội  hiện  tiền  này  của  chúng  ta,  trong 

“Kinh Lăng Nghiêm” nói rất hay:  “Tà sư nói pháp nhiều như cát sông Hằng” . Trên 

“Kinh Lăng Nghiêm” nói được rất rõ ràng, những tà sư này đều là ma vương thị hiện. 

Thần  thông  đạo  lực  của  ma,  phàm  phu  chúng  ta  không  có  người  nào  có  thể  so  sánh 

được. Ma nhập thân, họ thần thông quảng đại. Ngày trước, khi lão sư Lý giảng “Kinh 

Lăng  Nghiêm”  nhiều  lần  nhắc  nhở  những  học  sinh  hậu  học  chúng  ta,  Phật  và  ma 

không dễ gì phân biệt, ma có 99 câu chánh pháp nói ra giống y như Phật nói, chỉ có 

một câu không giống, chúng ta làm sao có thể phát hiện ra? Làm sao có thể quán sát 

được? Cho nên người hảo tâm học Phật, nói một lời thành thật, vẫn là thiện căn phước 

đức nhân duyên kém một chút, gặp được chánh pháp lại bị ma sỏ mũi kéo đi. Chúng ta 

thấy  rồi  rất  đau  lòng,  thế  nhưng  phải  làm  sao?  Không  thể  làm  gì  được.  Không  chỉ 

chúng ta không làm gì được, chư Phật Bồ Tát xem thấy trong mắt cũng không làm gì 

được.  Đây  là  mỗi  người  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  không  như  nhau.  Tuy  là 

không gặp phải ma nạn, ngay đời này không thể thành tựu, đường đi sai rồi, không hề 

gì,  vẫn  còn  đời  sau, vẫn  còn  kiếp  sau, chư Phật  Bồ  Tát  đại  từ  đại bi,  “Phật  thị  môn 

 trung hữu cầu tất ứng” . Bạn đời nào kiếp nào duyên chín muồi rồi, Phật vẫn là đến độ 

bạn. Khi duyên của bạn chưa chín muồi, cho dù gặp phải ma nạn, Phật Bồ Tát vẫn ở 

bên  cạnh đứng  nhìn,  chăm  sóc  bạn. Từ  bi  đến  tột  đỉnh.  Tâm  hạnh như vậy  chúng ta 

phải tường tận, chúng ta phải học tập. Chúng ta xem thấy họ đi sai đường rồi, có thể 

khuyên  họ,  khuyên  họ  một  lần  họ  không  nghe,  khuyên  họ  hai  lần  vẫn  không  nghe, 

- 105 - 

không thể khuyên hơn, tùy họ vậy. Vì sao vậy? Ba lần trở lên liền biến thành oán thù, 

“sự bất quá tam”. Cho nên phải biết được, chúng ta chính mình chăm chỉ cố gắng tu 

học, chúng ta tu học có thành tựu, nói không chừng sau mười năm, hai mươi năm họ 

giác ngộ rồi, họ quay đầu. Ngay đời này không thể giác ngộ, vừa rồi mới nói, vẫn còn 

đời sau. Cho nên Phật dạy chúng ta, trong pháp Lục độ, “nhẫn nhục Ba La Mật” quan 

trọng hơn bất cứ thứ gì. Phải có tâm nhẫn nại, phải có hằng tâm, phải có nghị lực, đạo 

nghiệp ngay đời này của chúng ta mới có thể thành tựu. Thành tựu của chúng ta tuy 

không xem là rất cao, thế nhưng là thành tựu vô cùng thù thắng, vãng sanh Tịnh Độ. 

Phải  làm  thế  nào  mới  có  thể  vãng  sanh? Ở  thế  gian,  có  hai  loại  người  nghe  pháp  tu 

hành chắc chắn được sanh Tịnh Độ. Một loại là “thượng căn lợi trí”, vừa tiếp xúc Phật 

pháp  họ  liền  tường  tận.  Loại  người  này  dễ  dàng  thành  tựu,  họ  không  có  hoài  nghi, 

không xen tạp, không gián đoạn. Loại người thứ hai là “hạ ngu”, họ có thiện căn, họ 

có  phước  đức,  thậm  chí  họ  không  biết  chữ,  không  có  đi  học,  ở  trong  xã  hội  cũng 

không có địa vị gì, cũng không có tiền tài, thậm chí là bần cùng hạ tiện, thế nhưng họ 

vừa nghe được Phật pháp liền tin sâu không nghi, một câu Di Đà niệm đến cùng, niệm 

đến ba năm, năm năm họ liền có thể đứng mà vãng sanh, có thể ngồi mà vãng sanh, 

thành tựu rồi. Hai loại người này dễ dàng thành tựu. 

Một bộ phận khó nhất là ở giữa, thượng không thượng, hạ không hạ, một đống vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước. Sự việc này thì phiền phức. Những người này thì khó độ 

nhất. Phật không xả bỏ, đời đời kiếp kiếp giúp họ trồng thiện căn, mỗi giờ mỗi phút 

đều đang giúp đỡ họ. Họ không biết được ân Phật. Đến lúc nào họ mới biết được Phật 

ân?  Chân  thật  triệt  để  tường  tận  rồi,  trong  đại  Kinh  nói:   “Nhị  địa  Bồ  Tát  tri  ân  báo 

 ân” .    “Tri  ân  báo  ân”,   bốn  chữ  này  nhị  địa  Bồ  Tát  tu.  Cho  nên  chúng  ta  ngày  nay 

người thông thường gọi là vong ân phụ nghĩa. Phải vậy rồi, họ không phải là nhị địa 

Bồ Tát thì vong ân phụ nghĩa là có gì lạ? Cho nên vong ân phụ nghĩa không nên để ý, 

biết được đây là việc rất bình thường. Họ là phàm phu, họ không phải Thánh nhân thì 

họ làm sao biết được báo ân?  “Tri ân báo ân”  không phải việc đơn giản. 

Tâm của Phật Bồ Tát hoàn toàn dùng chân tâm. Trong chân tâm vô ngã, dùng “Kinh 

Kim Cang” để nói, tôi tin tưởng các vị đồng tu đều tương đối dễ dàng lý giải, không 

chỉ là vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng, mà ngay ý 

niệm này đều không sanh. Vô ngã kiến, vô nhân kiến, vô chúng sanh kiến, vô thọ giả 

kiến, đây là chân tâm. Những lời nói này Đại Sư Huệ Năng ở trong “Đàn Kinh” nói 

gom  lại  một  câu:   “Vốn  dĩ  không  một  vật” .  Trong  chân  tâm  vốn  dĩ  không  một  vật, 

trong vọng tâm mới có nhiều thứ, trong chân tâm không có. Chúng ta muốn học Phật 

thì  phải  dùng  chân  tâm,  khẳng  định  hư  không  pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh  cùng  với 

chính mình là một thể, một cái chân tâm biến hiện. 

Có  một  số đồng tu đã  học qua  một  ít  pháp  tướng  Duy  Thức,  tuy  là  học được không 

nhiều, nếu như bạn có thể học qua “Bách Pháp Minh Môn”, học qua Duy Thức Nhị 

Thập Tụng, Tam Thập Tụng, bạn liền sẽ có chút khái niệm này. Hư không pháp giới 

từ đâu mà ra? Vạn sự vạn vật từ đâu mà ra? Sinh mạng từ đâu mà ra? Mười pháp giới 

từ đâu mà ra? Khoa học gia hiện tại đã nói “không gian duy thứ khác” là từ nơi nào mà 

có? Chúng ta tin tưởng lời của Phật nói, Phật là người tái sanh, Phật chắc chắn không 

có vọng ngữ. Đáp án của Phật cho chúng ta là:  “Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến” . 

- 106 - 

Tâm chính là chân như bổn tánh. Chân như bổn tánh là một, không phải hai. Hư không 

pháp giới vô số chúng sanh đều là nó hiện ra. Tại vì sao có mười pháp giới? Tại vì sao 

có không gian duy thứ khác? Duy thức sở biến. Thức là cái gì? Thức là tâm dùng sai 

rồi. Tâm nếu như chánh dụng, chỉ có Nhất Chân Pháp Giới. Tâm dùng sai, vì sao dùng 

sai vậy? Trong tâm  xen tạp vô minh phiền não, xen tạp vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước, Nhất Chân Pháp Giới liền sanh ra biến hóa, liền biến thành mười pháp giới, biến 

thành vô lượng vô biên pháp giới. Thế nhưng bạn phải nên biết, vô lượng vô biên pháp 

giới vẫn là Nhất Chân Pháp Giới, không luận là chánh dụng, không luận là dụng sai, 

tóm lại mà nói, không tăng không giảm, không sanh không diệt, không đến không đi, 

không  một  không  hai.  Đây  là  chân  tướng  của  thế  xuất  thế  gian,  có  mấy  người  hiểu 

được? Người tường tận thì tâm an lý đắc, được đại tự tại, trong Phật pháp thường nói 

“giải thoát”. Bạn chưa khế nhập vào cảnh giới này, bạn ngày ngày bị phiền não xoay 

chuyển,  bị  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước  của  bạn  xoay  chuyển,  vậy  thì  bạn  khổ 

không nói ra lời. 

Chư Phật Bồ Tát mỗi giờ mỗi phút đều đang ở chung quanh chúng ta, giúp chúng ta 

giác ngộ.  Cái  ân  đức  này  chỉ  có  một  hôm  nào  giác  ngộ  rồi,  bạn  mới  biết  được.  Bạn 

không giác ngộ thì bạn làm sao biết được chứ? Cũng giống như trẻ nhỏ, từ khi sanh ra, 

cha mẹ yêu thương như thế nào, chăm sóc như thế nào, chúng không biết được ân đức 

của  cha  mẹ  to  lớn.  Đến  lúc  nào  thì  biết  được?  Đến  khi  chúng  thành  người,  lớn  lên 

trưởng thành, chính mình kết hôn rồi, chính mình có con cái, chúng chăm sóc con cái, 

nghĩ đến ngày trước cha mẹ cũng chăm sóc mình như vậy, vừa hồi quang phản chiếu 

như vậy, họ mới biết được tri ân báo ân. Thế nhưng thế gian có rất nhiều người hồ đồ, 

họ biết chăm sóc con cái, nhưng họ không hề nghĩ đến khi chính mình còn thơ dại, cha 

mẹ  đã  chăm  sóc  cho  họ  thế  nào,  họ  quên  mất  rồi.  Đây  gọi  là  “vong  ân  phụ  nghĩa”. 

Không có người nhắc nhở họ, họ không thể quay đầu. Cho nên phải dạy, không dạy 

làm sao được? Cho nên nói họ không phải là Thánh nhân trời sanh ra, nhất định phải 

tiếp nhận giáo huấn của Thánh Hiền. 

Giáo  huấn  Thánh  Hiền  vô  tha,  không  gì  khác  là  nhắc  nhở  bạn  mà  thôi.  Thế  nhưng 

chúng ta vô lượng kiếp đến nay mê được quá sâu, quyết không phải hai đến ba lần có 

thể hoán tỉnh chúng ta, thậm chí phải đến ba trăm lần, ba ngàn lần, ba chục ngàn lần 

cũng không thể hoán tỉnh. Từ những chỗ này chúng ta đối với ân đức của Phật Bồ Tát 

càng tỉ mỉ mà tư duy, càng biết ân đức không thể nghĩ bàn. Người thông thường, “tôi 

muốn giúp bạn quay đầu”, nhắc mười mấy - hai mươi lần vẫn không chịu quay đầu thì 

thôi  vậy,  không  thèm  để  ý  đến  họ,  làm  gì  có  lòng  nhẫn  nại  giống  như  Phật  Bồ  Tát, 

vĩnh viễn truy theo bạn, quyết không xả bỏ bạn. Chúng ta thực tế mà nói, mơ hồ hoàn 

toàn không quán sát ra được. Người có thể quán sát ra được, con người này khai ngộ 

rồi, con người này có thể khế nhập cảnh giới rồi. Tất cả hành vi khởi tâm động niệm 

của họ chắc chắn có được mấy phần tương ưng với Phật Bồ Tát mới có thể khế nhập, 

không thể tương ưng thì làm cách nào khế nhập? 

Căn  tánh  của  mỗi  người  đều  không  giống  nhau,  cho  nên  Phật  mới  nói  tám  vạn  bốn 

ngàn pháp môn, nói vô lượng pháp môn. Cho dù là đồng một pháp môn Tịnh Độ, mỗi 

vị đồng tu tu Tịnh Độ căn tánh cũng không giống nhau. Phật Kinh gọi là “khế Kinh”: 

 “Thượng khế chư Phật sở thuyết chi lý, hạ khế chúng sanh khả độ chi cơ” . Hai câu nói 

này tôi nghĩ rất nhiều đồng tu đều nghe quen tai, thế nhưng bạn thật hiểu hay không? 

- 107 - 

Nếu như thật hiểu rồi, bạn liền có thể vào đạo. Người thật hiểu, đối với Như Lai một 

đời thuyết giáo, tổ sư nhiều đời đã truyền chắc chắn không có nghi hoặc. Bạn thật hiểu 

rồi, bạn còn có nghi hoặc, bạn còn có phân biệt, hai câu nói này bạn chưa hiểu. 

Thế Tôn năm xưa ở đời giảng giải pháp môn Tịnh Độ tại vì sao phải tuyên giảng nhiều 

lần? “Kinh Đại Thừa Vô Lượng Thọ” sau khi truyền đến Trung Quốc, từ hậu Hán đến 

triều Tống khoảng 800 năm, phiên dịch 12 lần, phiên dịch nhiều nhất, trên “Đại Tạng 

Kinh”  có  mục  lục.  Phật  vì  sao  nhiều  lần  tuyên  giảng?  Đồng  tu  tu  Tịnh  Độ  căn  tánh 

không như nhau, Phật phải giảng nhiều. Các Tổ sư đại đức tại vì sao phải phiên dịch 

nhiều  lần  như  vậy?  Khu  vực  Trung  Quốc  này  có  duyên  rất  sâu  với  Tịnh  Tông,  thế 

nhưng mỗi một khu vực căn tánh chúng sanh cũng không như nhau, 12 loại bản dịch 

bày ra ngay trước mặt, có người ưa thích quyển này, có người ưa thích quyển kia. 

Thế nhưng vấn đề ở chỗ nào? Vấn đề ở nghiệp chướng tập khí của họ quá nặng, họ ưa 

thích quyển này lại phản đối quyển kia, ưa thích quyển kia thì phản đối quyển này. Sai 

rồi.  Đây  là  không  hiểu  ý  của  Phật.  Trong  kệ  khai  Kinh  nói:   “Nguyện  giải  Như  Lai 

 chân thật nghĩa” , không dễ dàng. Trên “Kinh Kim Cang” Phật nói được rõ ràng đến 

như  vầy:   “Pháp  môn  bình  đẳng,  không  có  cao  thấp” .  Nếu  như  bạn  hiểu  được  cái  ý 

này, trong 12 loại bản dịch, 12 loại bình đẳng không có cao thấp. Không chỉ 12 loại 

này bình đẳng không có cao thấp, về sau những đại đức hội tập quyển này cũng không 

có  cao  thấp,  đều  là  bình  đẳng,  tiếp  dẫn  một  loại  căn  cơ.  Ưa  thích  quyển  của  Khang 

Tăng Khải thì từ ngay quyển này được độ, ưa thích quyển của Vương Long Thư thì từ 

quyển  của  Long  Thư  được  độ,  tất  cả  đều  được  độ.  Vì  sao  vậy?  Đều  có  thể  đọc  đến 

thanh tịnh bình đẳng giác. 

Tổng  cương  lĩnh,  tổng  nguyên  tắc  của  pháp  môn  Tịnh  Độ  là   “tâm  tịnh  thì  cõi  Phật 

 tịnh” . Cho nên chúng ta rõ ràng, ta ưa thích quyển này bài xích quyển kia, tâm của bạn 

không  thanh  tịnh,  có  thể  sanh  Tịnh  Độ  hay  không?  Không  thể  sanh  Tịnh  Độ.  Tâm 

không thanh tịnh, đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc vẫn còn gây lộn với người, làm 

gì có loại này. Có phải vậy không? Việc này không thể nào. Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc hải quan kiểm soát rất nghiêm khắc, bạn ưa thích cãi nhau, tâm không bình thì sẽ 

không cho bạn bước vào, chính là bạn một ngày niệm mười vạn câu Phật hiệu, người 

xưa nói  “đau mồm rát họng cũng chỉ uổng công” . Vì sao vậy? Tâm không thanh tịnh. 

Cho nên, hiểu rõ đạo lý này, quyển nào cũng đều tốt. 

Người Nhật Bản truyền chân tông, họ đưa đến cho tôi xem, cũng tốt. Vì sao vậy? Chỉ 

cần niệm  một câu A Di Đà Phật. Thế nhưng nếu như bạn phản đối các thứ khác, tôi 

khẳng định bạn sẽ không vãng sanh, Thế giới Cực Lạc không có phần. Phải làm thế 

nào mới có thể vãng sanh? Bạn tu pháp môn này, “pháp tu đó của bạn cũng không tệ”, 

tâm của bạn hoàn toàn là bình, hoàn toàn là thanh tịnh, xem thấy bất cứ người nào, bất 

cứ pháp  môn  nào đều  là  ưa thích, bạn khẳng  định  vãng  sanh. Vì  sao  vậy?  Bạn  chân 

thật là người thiện. 

Cái gì là bất thiện? Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước là bất thiện. Đó là  “chư thượng 

 thiện nhân câu hội nhất xứ” , tâm hạnh của bạn bất thiện, bạn làm sao có thể vãng sanh 

Thế giới Cực Lạc? Không cần nói Kinh điển của Phật, người tu hành những chú giải 

này, tôi nghĩ rất nhiều đồng tu đều nghe qua trong nhà Phật đã nói:  “Viên nhân thuyết 

 pháp, vô pháp bất viên” , cho nên ngay trong nhãn quang của ta, không chỉ là bao gồm 

- 108 - 

tất cả pháp môn Kinh giáo của nhà Phật là bình đẳng, tôi nghe thấy xem thấy đều hoan 

hỉ,  mà  ngay  trong  mắt  của  tôi  xem  thấy  điển  tích  của  tất  cả  tôn  giáo  khác  đều  bình 

đẳng. Dường như ngày 15 tháng sau, Thiên Chúa giáo mời tôi giảng “Mai Côi Kinh”. 

Tôi hoan hỉ. Họ đã sắp xếp để tôi giảng hai lần. “Mai Côi Kinh” là một bộ Kinh điển 

vô cùng quan trọng của Thiên Chúa Giáo, cũng giống như thời khóa tụng sớm tối của 

chúng ta vậy. Khi tôi đến giảng, hoan nghênh các vị cũng đi nghe thử. Tôi xem thấy 

Thiên Chủ, tôi xem thấy Maria cũng giống như Bồ Tát Quán Âm vậy, không có phân 

biệt, vô lượng hoan hỉ. 

Đến lúc nào chúng ta có thể đem vọng tưởng, phân biệt, chấp trước buông xả, giảm ít 

rồi, chúng ta liền chân thật vào cửa, thì chúng ta sẽ hoàn toàn khác, chân thật quay đầu 

lại rồi. Pháp môn này của chúng ta đệ nhất, pháp môn kia không tốt, cũng giống như 

pháp môn này của ta là con mắt, ta là con mắt, bạn là lỗ tai, pháp môn này của tôi tốt, 

cái pháp môn đó của bạn hỏng mất rồi, xong rồi, con người này cũng sắp gần rồi, con 

mắt vẫn không tệ, lỗ tai thì không được. Cho nên phải nên biết, hư không pháp giới tất 

cả chúng sanh là một thể, người người đều tốt, mỗi một tôn giáo đều tốt, mỗi bộ Kinh 

điển đều tốt. Như thân thể này của chúng ta, mỗi một tế bào đều tốt, mỗi một khí quan 

đều tốt, khỏe mạnh sống lâu. Mọi người tỉ mỉ mà thể hội đạo lý này, xem Thế Tôn ở 

trên “Kinh Vô Lượng Thọ” dạy chúng ta cái gì. 

Bổn Kinh hội tập, triều Tống cư sĩ Vương Long Thư mở đầu. Tại vì sao phải hội tập? 

Khi cư sĩ Long Thư còn tại thế, đó là triều Tống, giao thông không thuận tiện, kỹ thuật 

in  ấn  vẫn  chưa  phát  minh,  bổn  Kinh  đều  là  quyển  chép  tay,  lượng  lưu  thông  rất  ít. 

Dùng thân phận địa vị của ông, ông là “Tiến sĩ quốc học”, ông có công danh, ông cũng 

hưởng thụ phú quý. Thân phận địa vị của ông hội tập quyển “Kinh Vô Lượng Thọ”, 

ngay trong cả đời chỉ tìm được bốn loại. Bạn liền nghĩ đến vào thời xưa đọc Kinh khó. 

Cho nên ông dùng bốn loại hội tập thành một quyển, một bổn chính là trong bổn này 

gần  giống nhau, chỗ gần  giống thì  lấy  một  loại, chỗ khác nhau thảy  đều  chép  ra, để 

bạn xem thấy cái quyển này cũng bằng với bạn đều xem thấy bốn loại quyển kia, tiện 

lợi cho học giả. Cách làm này là chính xác, không có sai lầm, phù hợp Tứ Y Pháp của 

Thế  Tôn:   “Y  nghĩa  bất  y  ngữ” ,  mỗi  câu  mỗi  chữ  là  ý  nghĩa  của  Thế  Tôn.  Cho  nên, 

quyển của ông được để vào “Long Tạng”. Đây chính là được lịch đại Tổ sư đại đức 

khẳng định, được quốc gia khẳng định. Chúng ta phải hiểu được đạo lý này. 

Quyển  này  đích  thực  đã  độ  được  không  ít  người,  thế  nhưng  rất  đáng  tiếc,  hội  “Vô 

Lượng Thọ” trong “Đại Bảo Tích Kinh” bản dịch của triều Đường cũng là một quyển 

khác của “Kinh Vô Lượng Thọ”, cư sĩ Long Thư chưa xem thấy. Trong quyển này có 

tập một số Kinh văn quan trọng mà bốn loại quyển khác không có. Cho nên khoảng 

năm Hàm Phong nhà Thanh, cư sĩ Ngụy Mặc Thâm phát tâm hội tập mới lại. Lão cư sĩ 

Ngụy đều đã đọc qua năm loại nguyên bản dịch. Bổn hội tập của ông đích thực là tốt 

hơn so với cư sĩ Long Thư, cái sau luôn luôn tốt hơn cái trước. 

Đại  Sư  Ấn  Quang  có  phê  bình  đối  với  quyển  này  của  họ,  phê  bình  không  phải  nói 

không thể hội tập, không phải nói hội tập không tốt, mà là phê bình họ đem chữ của 

nguyên bổn sửa đổi. Đại Sư Ngài xem thấy việc này rất là không vui. Vì sao vậy? Hội 

tập và phiên dịch không như nhau. Phiên dịch thì bạn chính mình có thể châm chước 

dùng  văn  tự như thế  nào. Còn  hội  tập  là  gì?  Hội  tập  là  người ta  hiện  có, quyết  định 

- 109 - 

không thể cải đổi văn tự của Kinh văn, không được làm. Nếu như tùy tiện sửa Kinh, 

cái phong khí này vừa khai ra đến người sau tùy tiện sửa Kinh, Kinh này truyền lại sau 

này mặt mũi hoàn toàn khác rồi. Tổ sư phản đối cái điểm này, chúng ta phải nên hiểu. 

Cải đổi của họ, họ là chân thật có học vấn, hơn nữa thông tông thông giáo, sửa được 

thật tốt, thế nhưng cái phong khí này không được khai ra. Khai ra cái phong khí này 

không tốt. Cho nên, chúng ta phải nên biết vì sao tổ sư phải phản đối, lý do gì phản 

đối. Bạn phải làm cho rõ ràng, bỗng nhiên hiểu ra. 

Do đó mới có hội tập lần thứ ba của lão cư sĩ Hạ Liên Cư. Quyển này tránh được lỗi 

lầm  của  hai quyển  trước,  bù đắp khuyết  điểm  của hai quyển hội tập  trước, trở thành 

bổn “Kinh Vô Lượng Thọ” viên mãn nhất. Chúng ta may mắn gặp được. Thành thật 

mà nói, khi tôi chưa gặp được quyển này, trong Tịnh Độ ba Kinh, tôi ưa thích là “Kinh 

Di Đà” và “Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật”, tương đối xa lạ đối với “Kinh Vô Lượng 

Thọ”.  Vì  sao  vậy?  Nguyên  bản  dịch  tôi  đọc  có  rất  nhiều  chỗ  rất  khó  hiểu,  văn  của 

phiên dịch rất không thuận miệng, ý nguyện đọc tụng liền tiêu mất. Quyển này từ đầu 

đến cuối xem qua một lần, xem được rất là dễ chịu, văn tự thông suốt, lại không có gì 

rất thâm áo, từ đầu đến cuối một mạch thì xong, vô lượng hoan hỉ. Đây chẳng phải là 

căn tánh mỗi  người không giống nhau  sao?  Từ ngay  chỗ này  khiến  cho  chúng ta tín 

tâm kiên định đối với niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. 

Tác  dụng  của  Kinh  điển  không  gì  khác,  việc  này  các  vị  phải  nên  biết,  tác  dụng  của 

Kinh điển chính là giới thiệu nói rõ, giúp chúng ta sanh khởi tín tâm, sanh khởi nguyện 

tâm, y giáo phụng hành. Tác dụng của nó chính ngay chỗ này. Công phu chân thật ở 

chỗ nào? Ở một câu Phật hiệu. Cho nên thượng trí hạ ngu không cần lo, chỉ cần một 

câu Phật hiệu liền thành công, cần nhiều thứ như vậy rối rắm phức tạp làm gì? Những 

thứ rối rắm này ai dùng vậy? Để người nào rất thích phiền phức, ưa thích rối rắm thì 

dùng. Chân thật thông đạt tường tận thì không lôi thôi, liền không cần. Cho nên Kinh 

là  giới  thiệu,  là  nói  rõ,  chúng  ta  thật  hiểu  được  rồi  thì  không  cần.  Cho  nên,  sau  khi 

chân thật giác ngộ, đại đức xưa nói:  “Tam Tạng mười hai bộ là một đống giấy thừa”,  

một đống phế liệu. Lời nói này là thật không hề sai, thế nhưng người chưa giác ngộ thì 

họ phải dùng, rất hữu dụng đối với họ, dùng cái thứ này để dẫn đạo. Do đó Phật mới 

nói:  “Pháp còn nên xả huống hồ phi pháp?” .  “Pháp còn nên xả” , bạn còn có cái gì để 

tranh luận? Bạn chính là không chịu xả mới đang tranh. Chịu xả rồi thì còn có cái gì 

để tranh? Không có gì để tranh. Người đến vô tranh thì vào cửa. Trong “Đàn Kinh”, 

Lục Tổ nói được rất hay:  “Thử tông bổn vô tranh, tranh tức thất đạo ý” . Một người 

chân  chính  tu  hành,  thế  xuất  thế  gian  tất  cả  pháp  đều  là  tâm  bình  đẳng  đối  đãi,  tâm 

thanh tịnh đối đãi. Tâm bình đẳng là không có cao thấp, tâm thanh tịnh là không có ô 

nhiễm, cho nên họ vô tranh. Thế Tôn ở trong “Kim Cang Bát Nhã Kinh” tán thán tôn 

giả Tu Bồ Đề là Ngài được “Vô tranh tam muội”, đây là chúng ta phải nên học tập. 

Chúng ta ở trong Kinh này học tập cái gì? Học phát nguyện của A Di Đà Phật. Trọng 

tâm của toàn Kinh ở chỗ nào? Ở 48 nguyện. Mà đoạn Kinh văn 48 nguyện này trong 

năm  loại  nguyên  bản  dịch  khác  biệt  rất  lớn.  Hai  loại  bản  dịch  đời  Hán  24  chương, 

nguyện 24 chương, quyển Khang Tăng Khải dịch đời Ngụy là 48 nguyện, quyển Tống 

dịch là 36 nguyện. Đại đức xưa căn cứ nguyên bản dịch điều mục của 48 nguyện khác 

nhau, khẳng định nguyên bản tiếng Phạn chí ít có ba loại nguyên bản khác nhau. Từ 

ngay  chỗ  này  mà  suy  đoán,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  năm  xưa  ở  đời  nhiều  lần  tuyên 

- 110 - 

giảng. Về sau, “Kinh Đại Bảo Tích” truyền đến Trung Quốc, đây là làm chứng minh. 

Trong hội Đại Bảo Tích này, Thích Ca Mâu Ni Phật cũng giới thiệu Tây Phương Tịnh 

Độ, cho nên đích thực Thế Tôn đã nhiều lần tuyên giảng. Ngày nay thế gian này pháp 

nhược ma cường,  “tà sư nói pháp nhiều như cát sông Hằng” , chúng ta không thể dễ 

dàng  động  tâm.  Tùy  họ  phê  bình  thế  nào,  họ  nói  như  vậy  tốt,  như  thế  kia  tốt,  trong 

lòng  chúng ta  rõ  ràng tường tận thông suốt  thấu đáo, đó là phân biệt chấp  trước  của 

người ta, trên thực tế tất cả đều bình đẳng, không có thứ nào không tốt, loại pháp môn 

nào cũng đều độ chúng sanh. 

Cái gì gọi là “ma”? Ma chính là vọng tưởng, phân biệt làm cho tâm bạn bị nhiễu loạn, 

tâm của bạn không bình, tâm của bạn không thanh tịnh, mục đích của ma đạt được rồi. 

Vì  sao  vậy?  Bạn  không  thể  vãng  sanh.  Vốn  dĩ  bạn  đọc  cuốn  Kinh  này,  bạn  sẽ  vãng 

sanh. Mọi người thọ giới đều biết, khi vãng sanh ma khủng bố, ma chỉ hy vọng bạn ở 

trong  sáu  cõi  luân  hồi, tốt nhất bạn thường  đi đến ba đường ác, họ rất vui lòng, cho 

nên  họ dùng  cái  phương  pháp này  để  nhiễu  loạn. Bạn đã học Phật  rồi, học Phật bạn 

cũng không thể đi được, bạn cũng không thể vãng sanh, họ dùng cái phương pháp này 

để  nhiễu  loạn. Cho nên  những  sự  việc này,  nếu  như các  vị  có thể  tỉ  mỉ  mà  quán  sát 

nhiều đời, hành nghi của những Tổ sư đại đức bất kể một tông nào, một phái nào, bạn 

sẽ giác ngộ được, bạn liền sẽ tỉnh ngộ ra. 

“Kinh  Lăng  Nghiêm”  quyển  thứ tư,  đoạn Kinh  văn  “Thanh  Tịnh  Minh  Hối”,  khi  tôi 

giảng “Lăng Nghiêm”, tôi đem thí dụ đoạn Kinh văn này là “kính chiếu yêu”. Chúng 

ta  không  có  năng  lực  phân  biệt  yêu  ma  quỷ  quái,  bạn  đem  đoạn  Kinh  văn  này  đọc 

thuộc. 

Các vị đồng tu nếu muốn có thể có thành tựu, bạn nhất định phải ghi nhớ:  “Một môn 

 thâm nhập” . Nếu bạn không từ một môn thâm nhập thì rất khó có thành tựu. Bộ Kinh 

này  đọc qua  một  lần,  nghe qua một  lần, người ta  ở nơi  khác giảng, cái  này  tôi nghe 

qua rồi, tôi không cần nghe nữa, con người này khẳng định không có thành tựu, không 

thể nào có thành tựu. Luật sư Đạo Tuyên núi Chung Nam vào triều nhà Đường, người 

sáng lập Luật tông của Trung Quốc, Sơ Tổ Luật tông, trong truyện ký có ghi chép, Đại 

Sư Ngài nghe “Tứ Phần Luật Tạng” hai mươi lần. Chúng ta biết được việc này không 

dễ gì làm. Phân lượng của “Tứ Phần Luật Tạng” rất lớn, quyết không phải một người 

giảng. Có thể thấy được Ngài có tâm với giới luật, ở nơi nào có người giảng “Tứ Phần 

Luật Tạng”, Ngài liền đi nghe, liền đến học tập. Cả đời Ngài nghe qua 20 lần. 

A Di Đà Phật…. 



Tập 226 

Năm xưa, tôi học giáo với lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, Ngài thành lập giảng tòa đại chuyên 

ở Thư viện Từ Quang. Trong giảng toà này có sáu môn khóa trình, lão sư Ngài đảm 

nhiệm hai môn. Một môn là “Phật học khái yếu thập tứ giảng”, đó là giới thiệu Phật 

giáo, Ngài chính mình giảng. Ngoài ra, một khóa trình khác là “Kinh A Di Đà”. Thầy 

giảng  hai  môn  bài  khóa,  tôi nghe được  11  lần. Vào  mỗi  lần  khai khóa,  tôi không hề 

- 111 - 

thiếu  vắng  buổi  nào.  Về sau  rời  khỏi  Đài  Trung  mới  không  còn  nghe  nữa.  Tôi  nghe 

mười một lần, làm gì mà một lần, hai lần thì thành công, làm gì có việc dễ dàng như 

vậy? Chúng ta không phải người thượng căn, không phải một nghe ngàn ngộ. Chúng 

ta  là  người  trung  hạ  căn,  cho  nên  chính  mình  đối  với  căn  tánh  của  chính  mình  nhất 

định phải nhận biết rõ ràng. Người quý ở chỗ tự biết rõ. Ta là căn tánh thế nào? 

Căn  tánh  trung  hạ  chỉ  có   “khốn  nhi  học  chi” ,  ngoài  cái  cần  học  ra  không  còn  biện 

pháp thứ hai, cho nên nhất định là một môn thâm nhập, huân tu thời gian dài. Cho nên 

tôi  khuyên  đồng  tu  sơ  học,  đồng  tu  tại  gia  mới  học  Phật,  tôi  dạy  họ  trước  tiên  đem 

“Liễu  Phàm  Tứ  Huấn”  đọc  qua 300  lần, chỉ  đọc  quyển  sách  này,  mỗi  ngày đọc  một 

lần,  đọc  đến  một  năm,  bạn  liền  biến  đổi  cốt  cách.  Vì  sao  vậy?  Tiêu  tai  rồi,  nghiệp 

chướng  tiêu  rồi,  phước  báo  của  bạn  hiện  tiền,  trí  tuệ  của  bạn  thêm  lớn.  Học  Phật, 

Thích Ca Phật Tổ là phước huệ nhị túc tôn, bạn không có trí tuệ, không có phước, bạn 

học Phật cái gì? Cho nên điều kiện học Phật là phước huệ nhị túc, đương nhiên chúng 

ta  không  thể  nói  đến  “túc”,  tóm  lại  phải  có  chút  phước  báo  mới  có  chút  vốn  liếng, 

không có vốn liếng làm sao có thể học Phật? Cái vốn liếng này cần phải tốn thời gian 

một năm học “Liễu Phàm Tứ Huấn”, bạn liền có phước có huệ, bạn mới đầy đủ điều 

kiện học Phật. Có thể chiếu theo phương pháp này của tôi mà làm đều có thành tựu, 

không chiếu theo phương pháp này mà làm thì khó rồi. Tình hình này, thực tế chính là 

Đại Sư Thiện Đạo trên “Quán Kinh Thượng Phẩm Thượng Sanh Chương”, trong chú 

giải đã nói:  “Gặp duyên khác nhau” . Mỗi một người chúng ta thành tựu ngay đời này, 

có  thành  tựu  hay  không  luôn  ở  gặp  duyên  khác  nhau,  mà  then  chốt  ở  trong  đây  là 

chính mình có phải chân thật hiếu học hay không, có phải chân thật tôn sư trọng đạo 

hay không. 

“Tôn sư trọng đạo”, đây là Ấn Tổ nói:  “Một phần thành kính được một phần lợi ích, 

 mười phần thành kính được mười phần lợi ích” . Đây là chúng ta thân cận lão sư, thân 

cận  thiện  hữu,  đồng  tham  đạo  hữu,  then  chốt  thành  bại  đối  với  việc  học  Phật  của 

chúng ta vô cùng quan trọng. Chúng ta hiểu được những đạo lý này, thật có thể y giáo 

phụng hành, không nên nói một bộ “Kinh Vô Lượng Thọ” này, mà  một phẩm Kinh, 

thậm chí một đoạn Kinh văn, trên “Kinh Kim Cang” nói bốn câu kệ, chúng ta đều có 

thể vãng sanh, đều có thể chứng quả, huống hồ toàn bộ Kinh văn, lại huống hồ quyển 

Kinh này là hội tập Kinh văn của năm loại nguyên bản dịch, đọc quyển Kinh này thảy 

đều đọc được năm loại nguyên bản dịch. Chúng ta học tập thọ trì quyển Kinh này chắc 

chắn không phải mờ mịt, không phải người ta dạy thế nào thì chúng ta nghe theo thế 

đó. Loại người này có, tôi rất kính phục, khó được, thật có thiện căn. Vì sao vậy? Tôi 

không làm được. Lão sư của ta dạy ta như thế nào, ta còn muốn cãi lại họ, ta còn có rất 

nhiều chỗ nghi hoặc, ta đều nêu ra để hỏi họ, ta làm học trò chân thật là rất không dễ 

dạy. Thế nhưng ta nói lý, lão sư thuyết phục được ta rồi, ta chắc chắn phục tùng, cho 

nên lão sư cũng chịu dạy ta. Quyết không thể nói người ta nói sao mình nói vậy. 

Chân thật thấy được quyển này tốt, chân thật sanh tâm hoan hỉ, lão sư đem quyển này 

giao cho tôi, tôi mới tiếp nhận. Kinh văn khi vừa mới học có chỗ khó, thế nhưng Ngài 

đã làm  mi chú rồi. Chú giải của Ngài, tôi có thể xem hiểu được. Tôi y theo chú giải 

của Ngài để giảng bộ Kinh này, cùng với chính Ngài đã giảng, đại khái luôn là được 

tám chín, không đến mười. Tôi có được cái năng lực này. Tôi không nghe Ngài giảng 

cũng giảng gần giống với Ngài. Đây khiến lão sư hoan hỉ dạy tôi. Năng lực này từ đâu 

- 112 - 

mà có? Không gì khác, y giáo phụng hành, cho nên có thể tương ưng với Kinh giáo. 

Bạn học rồi, bạn có thể lý giải, bạn có thể giảng, nhưng bạn không thể làm thì không 

có ích gì, đó không phải bạn. Bạn chính mình phải làm, chăm chỉ nỗ lực mà làm, trong 

lúc làm bạn sẽ có tâm đắc, trong tâm của bạn thể hội được, bạn cùng với chú giải của 

những đại đức xưa nay nhất nhất mà đối chiếu, mà so sánh, người ta cũng có cách nói 

như vậy. Tốt, chúng ta rất hoan hỉ hội ý. Cách nói của ta, giải thích của ta không hẹn 

mà  khế  hợp  với  người  xưa,  pháp  hỉ  sung  mãn.  Cho  nên  nhất  định  phải  phát  nguyện 

như Phật, giữ cái tâm như Phật. Phát nguyện của Phật là giúp đỡ tất cả chúng sanh. 

Giúp đỡ tất cả chúng sanh  “phương tiện có nhiều cửa, về nguồn không hai lối” , không 

phải một môn, không phải một thành bất biến. Chính ngay chấp trì danh hiệu cũng rất 

phức tạp, âm điệu của niệm Phật cũng không như nhau, có người ưa thích cái âm điệu 

này, có người ưa thích cái âm điệu kia, họ đều có phân biệt, có chấp trước thì phải làm 

sao?  Mỗi  người  theo  cách  của  mình.  Do  đó,  tôi  chủ  trương  xây  nhiều  Niệm  Phật 

đường, các bạn ưa thích truy đỉnh niệm Phật “A Di Đà Phật, A Di Đà Phật…” liên tục 

mà niệm, ưa thích cách này thì xây dựng cái “truy đỉnh Niệm Phật đường”, bạn đi đến 

Niệm Phật đường đó. Ở nơi kia niệm Phật giống như Pháp sư Sám Vân, một câu A Di 

Đà Phật phải niệm thời gian rất dài rất dài, rất nhiều người niệm theo họ đều ngủ gật. 

Ưa thích cái âm điệu chậm chậm thì bạn ở nơi một Niệm Phật đường khác, không thể 

hợp  chung  lại.  Hợp  chung  lại  thì  gây  lộn,  đều  sanh  phiền  não.  Đều  tốt,  đều  có  thể 

thành tựu. Không thể nói cách này của tôi tốt, cách của bạn không tốt, không có đạo lý 

này. Chỉ cần họ hoan hỉ thì được, đều niệm A Di Đà Phật, đều cầu sanh Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc, quyết không có xung đột. Cho nên cổ đức nói được rất hay:  “Nếu 

 muốn  Phật  pháp  hưng,  chỉ  có  tăng  khen  tăng” , phải  đôi bên tán  thán  lẫn  nhau. Nếu 

như  đôi  bên  phỉ  báng  lẫn  nhau,  đây  là  diệt  Phật  pháp,  không  phải  hưng  Phật  pháp. 

Chúng  ta  chính  mình  tạo  ra  tội  nghiệp  mà  chính  mình  không  hề  biết.  Phá  hoại  hình 

tượng của Phật pháp, phá hòa hợp tăng, chiếu theo kết tội trong giới luật là địa ngục A 

Tỳ. Thế nhưng hiện tại nói địa ngục A Tỳ cũng không có người sợ hãi, vì sao vậy? Địa 

ngục A Tỳ họ chưa xem thấy, đợi đến khi quả báo địa ngục hiện tiền rồi hối hận không 

còn kịp. 

Cho nên người khác hủy báng đối với chúng ta, chúng ta tán thán đối với người khác. 

Họ có thiện hạnh, chúng ta chắc chắn tán thán. Họ có bất thiện, chúng ta quyết không 

nêu lên, dưỡng cái đức của chính mình, không tạo tội nghiệp. Điểm này rất quan trọng. 

Ngay quân tử thế gian khi tuyệt giao đều không nói lỗi lầm của đối phương. Nhà Nho 

đã dạy:  “Trở mặt tuyệt giao cũng không nói lỗi người” . Bạn xem thấy người xưa tu 

dưỡng thế nào. Tu dưỡng của đệ tử Phật phải ở trên quân tử. Thường hay đem lỗi lầm 

của người để ở trên miệng, đây không phải là việc tốt. 

Qui  quá  khuyến  thiện,  lễ  xưa  là  không  cho  phép  có  người  thứ  ba,  lúc  này  có  thể 

khuyên  răn,  nhắc  nhở.  Khi  có  người  thứ  ba  là  không  phải  lúc,  không  thể  ngay  mặt 

người nói lỗi, nói lỗi người là tổn thương người. Hiện tại mấy người hiểu được đạo lý 

này?  Cho  nên  trên  đạo  Bồ  Đề  chướng  ngại  trùng  trùng.  Chướng  ngại  từ  đâu  mà  ra? 

Chính mình tạo tác trùng trùng bất thiện chiêu đến quả báo. Cho nên tu hành phải tu từ 

nơi tâm, phải tu tâm. 

- 113 - 

Tiêu chuẩn của tu tâm của chúng ta là gì? Khi tôi 33 tuổi thì lên đài giảng Kinh (33 

tuổi  xuất  gia,  tôi  vừa  xuất  gia  liền  lên  đài  giảng  Kinh).  Hơn  40  năm  rồi,  tôi  ở  trên 

giảng  đài  không  hề  gián  đoạn,  ngày  ngày  đều  giảng.  Từng  có  một  khoảng  thời  gian 

giảng được rất nhiều, một tuần lễ giảng 34 giờ đồng hồ, sáng sớm, buổi chiều, buổi tối 

đều  giảng.  Tôi  tổng  kết  tiêu  chuẩn  tu  tâm  chính  là   “Chân  thành,  Thanh  tịnh,  Bình 

 đẳng, Chánh giác, Từ bi” . Trong đây có ba câu là đề Kinh của “Kinh Vô Lượng Thọ”: 

Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Giác. Thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, phía trước tôi thêm 

vào chân thành, phía sau thêm vào từ bi. Đây là tiêu chuẩn tu tâm của chúng ta. Tâm 

của chúng ta đối nhân xử thế tiếp vật, mỗi niệm phải tương ưng với đây, đây là Phật 

tâm. Tâm tốt thì hạnh đương nhiên liền tốt. Trong hành vi thì nhìn thấu, buông xả. Đây 

là  lão  sư  dạy  cho  tôi.  Ngày  đầu  tiên  gặp  mặt  thầy,  thầy  liền  dạy  tôi  phải  nhìn  thấu, 

buông  xả.  Tôi  ở  phía  sau  lại  tiếp  tục  thêm  vào  thêm  vào  “Tự  tại,  Tùy  duyên,  Niệm 

Phật”.  Tâm  đắc  cả  đời  học  Phật  của  tôi  chính  là  hai  mươi  chữ  này.  Cả  đời  tôi  hành 

chính là hai mươi chữ này, khuyên người khác cũng là hai mươi chữ này. Dường như 

các vị đồng tu lớp bồi dưỡng khóa thứ nhất hay khóa thứ hai, tôi đem hai mươi chữ 

này tỉ mỉ giảng qua một lần. Tôi chọn lấy một đề mục, gọi là “Truyền tâm pháp yếu”, 

dường như có một băng ghi hình hay băng ghi âm. Chúng ta có thể có loại tâm hạnh 

này, không luận vào Đại Tiểu thừa, Hiển Mật giáo, Tông môn, Giáo hạ thảy đều được 

thuận lợi, dùng tâm hạnh này hoằng pháp lợi sanh chướng duyên ít, đích thực có thể 

được chư Phật hộ niệm, cảm ứng tương ưng với chư Phật Như Lai, Long thiên thiện 

thần bảo hộ, bạn ngay đời này chân thật có thể làm đến ít phiền ít não, tâm tưởng sự 

thành. Chúng ta tâm tưởng sự không thành, chúng sanh không có phước, nhân duyên 

chưa chín muồi, chắc chắn không phải chướng ngại của chính mình. Cho nên chúng ta 

có thiện nguyện, mong cầu thế giới hòa bình, mong cầu thế gian này vĩnh viễn không 

có chiến tranh, mong cầu xã hội an định, mong cầu tất cả chúng sanh đều có thể trải 

qua đời sống hạnh phúc mỹ mãn. Chúng ta có cái nguyện này. Cái nguyện này tại vì 

sao không thể hiện tiền? Vì chúng sanh có nghiệp chướng. Thế là chúng ta phải giúp 

họ tiêu nghiệp  chướng, phải giúp  họ  tỉnh ngộ  lại. Việc này  quan  trọng, phá  mê  khai 

ngộ. Cho nên, “Liễu Phàm Tứ Huấn” là giúp cho họ khai tiểu ngộ, chân thật tin tưởng 

nhân quả báo ứng, một người ngay một đời  “một bữa ăn, một ngụm nước đều do tiền 

 định” . Bạn chân thật đem “Liễu Phàm Tứ Huấn” đọc tường tận rồi, bạn liền tin tưởng. 

Thế  nhưng  mạng  là  chính  mình  tạo,  mạng  có  thể  chính  mình  đổi,  vận  mạng  không 

phải không thể thay đổi. Đúng như nguyên lý nguyên tắc mà trong Phật pháp đã nói: 

 “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh” , cho nên nó không phải là nhất thành bất biến.  “Y 

 báo tùy theo chánh báo chuyển” , đây là nguyên lý nguyên tắc trên Kinh đã nói. Tâm 

thiện  hạnh  thiện của chúng  ta, quả  báo  của chúng  ta  liền  thiện.  Hiện tại quả  báo bất 

thiện thì ta phải nỗ lực mà tu tâm thiện, hạnh thiện, đoạn ác tu thiện thì quả báo của 

chúng ta liền sẽ chuyển và còn chuyển được rất nhanh. Chân thật biết dụng công, bạn 

có  thể  chân thật  hiểu được,  chân  thật tường tận   “chân  thành, thanh  tịnh, bình  đẳng, 

 chánh giác, từ bi” , bạn hiểu được thật tường tận thì  “nhìn thấu, buông xả, tự tại, tùy 

 duyên”  bạn thật có thể làm. Hai ba tháng thì có hiệu quả, rất là nhanh. Bạn thật tường 

tận, thật hiểu được, bạn nhất định đoạn ác tu thiện, bạn chắc chắn sẽ phá mê khai ngộ, 

phiền não nhẹ, trí  tuệ thêm  lớn. Vấn  đề  là  một  số đồng tu  không  chịu nỗ  lực  làm,  ở 

ngay trong cuộc sống thường ngày vẫn là tùy thuận phiền não tập khí của chính mình, 

vậy thì không còn cách nào. 

- 114 - 

Trong “tùy duyên”, quan trọng nhất là tùy thuận giáo huấn của Phật Đà. Phật Đà giáo 

huấn ở chỗ nào? Trong Kinh điển. Đây chính là từ trước Đại Sư Thiện Đạo khai thị 

cho chúng ta, Phật dạy chúng ta làm thì chúng ta chăm chỉ nỗ lực mà làm, Phật dạy 

chúng ta không nên làm thì chúng ta chắc chắn không trái phạm, đây gọi là tùy thuận 

giáo huấn Phật Đà. 



Ở  đề  Kinh  của  quyển  Kinh:  “Đại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ  Trang  Nghiêm”  là  quả  báo. 

Chúng  ta  có  người  nào  không  hy  vọng  vô  lượng  thọ?  Có  người  nào  không  ưa  thích 

trang nghiêm? “Trang nghiêm”, dùng lời của người thế gian hiện đại mà nói chính là 

chân - thiện - mỹ - huệ, người người đều muốn cầu. Chân - thiện - mỹ - huệ chính là 

trang nghiêm  mà trên Kinh Phật nói. Chúng ta xem thấy rất ngưỡng mộ. Đây là quả 

báo.  Quả  ắt  có  nhân.  Cái  nhân  như  thế  nào  mới  có  thể  được  quả  báo  thù  thắng  như 

vậy? 

Đề Kinh nửa đoạn sau nói: “Thanh Tịnh - Bình Đẳng - Giác”. Bạn tu tâm thanh tịnh, 

tu tâm bình đẳng, tu tâm chánh giác thì bạn liền đạt được. Nhân quả đều ở trên đề này. 

Cho nên, Hạ lão hội tập đề Kinh này quá viên mãn, chính mình không thêm vào một 

chữ nào. “Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm” là đề Kinh của nhà 

Tống dịch, “Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh” là đề Kinh của Hán dịch. Ngài đem 

hai  đề  mục  của  hai  nguyên  bản  dịch  hợp  chung  lại.  Đề  mục  này  thật  đẹp,  thật  viên 

mãn, vô cùng rõ ràng bày ngay trước mắt chúng ta. Khởi tâm động niệm của chúng ta, 

lời  nói  việc  làm  đều  phải  hợp  với  tiêu  chuẩn  này,  không  nên  trái  với  giáo  huấn  của 

Phật  Đà.  Trái  ngược  thì  phiền  não  khởi  hiện  hành.  Tâm  địa  nhất  định  phải  giữ  gìn 

được thanh tịnh. 

Thanh  tịnh là  chân tâm. Trong  tâm  còn  có  tạp  niệm, còn  có vọng  tưởng, đó  là vọng 

tâm,  không  phải  là  chân  tâm.  Thường  phải  giữ  gìn  chân  tâm,  thường  phải  giữ  gìn 

chánh giác, giác mà không mê, tự nhiên liền đầy đủ công đức viên mãn. Tôi không nói 

“vô  lượng”, mà  tôi  nói  “viên  mãn”. Tại  vì  sao  chư Phật  Bồ  Tát  có thể  còn  chúng ta 

không thể? Nói rõ ra chính là chính mình ở ngay trong cuộc sống thường ngày, khởi 

tâm  động  niệm  vẫn  là  tùy  thuận  phiền  não  của  chính  mình,  vậy  thì  không  còn  cách 

nào. Chư Phật Bồ Tát có thể xả bỏ phiền não tập khí, hoàn toàn tiếp nhận giáo huấn 

của Phật, họ thành công rồi. Bí quyết của thành công ở chỗ này. Thất bại của chúng ta 

là ngày  ngày  đọc tụng, ngày  ngày  nghiên cứu,  còn  ở  nơi đây  giảng giải, giảng được 

hoa trời rơi rụng, nhưng xuống đài rồi vẫn cứ khởi vọng tưởng, vẫn là phải quấy nhân 

ngã, vẫn là tham sân si mạn. Chướng của chúng ta chính ngay chỗ này. Cho nên không 

vào  được  cảnh  giới  của  Phật,  tín  giải  hành  chứng  (vào  cảnh  giới  chính  là  “chứng”), 

chúng ta vĩnh viễn không đạt được. Không đạt được là chúng ta không có hành, vậy 

thì  làm  gì  có  chứng? Làm  cả  đời đều  ở  nơi  tín  -  giải,  còn hành  -  chứng  phía  sau thì 

không có, vậy có ích gì đâu? Cho dù bạn giảng Kinh nói pháp cả một đời, trước tác 

đầy mình vẫn là phải luân hồi sáu cõi, Thế giới Tây Phương vẫn không có phần. Bạn 

nói xem, việc này có đáng tiếc hay không. Chính là một niệm này không chuyển đổi 

lại. 

Tôi  thường  hay  khuyến  khích  các  đồng  tu,  cái  cửa  ải  đầu  tiên,  cái  cổ  bình  đầu  tiên 

chính là “tự tư tự lợi”, không thể không buông xả. Cái ý niệm tự tư tự lợi này không 

- 115 - 

buông xả, ở trong nhà Phật bước thêm một bước cũng không thể được, bạn còn có tiền 

đồ gì chứ? Bạn làm gì có Bồ Đề đạo, Bồ Tát đạo? Không hề có. Thế nhưng người thế 

gian rất sợ đem tự tư tự lợi buông xả, dường như buông xả tự tư tự lợi rất khó khăn, 

không thể  sống nổi. Thử xem  đi,  xem  thử bạn buông  xả tự  tư tự lợi, bạn  còn có thể 

sống  được  hay  không?  Phải  thử xem  mà.  Quả  thật  buông  xả  rồi,  sống  được  càng  an 

vui, sống được càng tự tại. Buông xả tự tư tự lợi, bạn liền phản phốc quy chân, hay nói 

cách khác, bạn buông xả đời sống của sáu cõi luân hồi, trải qua đời sống thế nào? Trải 

qua đời sống của Phật Bồ Tát. Phật Bồ Tát không có tự tư tự lợi, Phật Bồ Tát không có 

vướng bận lo âu. Hy vọng các vị nghĩ tưởng nhiều, tỉ mỉ quán sát, tỉ mỉ mà thể hội, sau 

đó  tu  học  mới  có  thể  có  thành  tựu.  Trong  nhà  Phật  thường  nói:  “Công  bất  đường 

quyên”, trong lòng không có chấp trước, thế xuất thế gian đều không chấp trước. Tại 

vì sao  không  chấp trước?  “Phàm sở hữu  tướng  giai  thị  hư  vọng” . Phật  nói được  rất 

nhiều.  “Vạn  pháp  nhân  duyên  sanh” ,  bao  gồm  Phật  pháp,  Phật  pháp  cũng  là  nhân 

duyên  sanh.  Đã  là  nhân  duyên  sanh  ra  pháp  thì  không  có  tự  thể, hay  nói  cách  khác, 

chính  là  không, chính  là  giả, không phải là  thật, nhân duyên  sanh  pháp thì  làm  gì  là 

thật.  Trên  “Trung  Quán  Luận”  nói  được  rất  hay:   “Nhân  duyên  sở  sanh  pháp,  ngã 

 thuyết tức thị không” , bạn có cái gì để chấp trước? Cho nên chấp trước là sai, buông 

xả là chính xác. Buông xả chính là chư Phật Bồ Tát, không thể buông xả thì là phàm 

phu.  Đạo  lý  đơn  giản  như  vậy.  Buông  xả  thì  tự  tại,  buông  xả  thì  pháp  hỉ  sung  mãn, 

không thể buông xả khổ não vô biên. Buông xả thì A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ 

Đề  liền  hiện  tiền.  Cái  này  không  phải  do  tu  mà  được.  Tự  tánh  vốn  đủ  Vô  Thượng 

Chánh Đẳng Chánh Giác, chính là xem bạn buông xả được bao nhiêu. Bạn buông xả 

chấp trước rồi thì Chánh Giác hiện tiền, phân biệt cũng buông xả rồi thì chánh Đẳng 

Chánh  Giác  hiện  tiền,  vọng  tưởng  cũng  buông  xả  rồi  thì  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng 

Chánh Giác hiện tiền. Do đây có thể biết, vọng tưởng, phân biệt, chấp trước là chướng 

ngại,  chướng  ngại  mất  đi  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác.  Vô  Thượng  Chánh 

Đẳng Chánh Giác là chúng ta vốn có, không phải từ bên ngoài đến, bên ngoài không 

có, trừ bỏ đi chướng ngại này thì hiện tiền rồi. 

Kinh văn đến chỗ này làm một tổng kết: 

Kinh  văn:  “Năng  linh  vô  lượng  chúng  sanh  giai  phát  A  Nậu  Đa  La  Tam  Miệu 

Tam Bồ Đề tâm”. 

Ý nghĩa chính ngay chỗ này. Phía trước đã nói, chúng ta chân thật thông đạt tường tận 

rồi,  liền  có  thể  chuyển  mê  khai  ngộ,  trong  tự  tánh  vốn  đầy  đủ  vô  lượng  trí  tuệ,  vô 

lượng đức năng liền hiện tiền. Phàm phu khó nhất chính là ở trong cảnh giới hư vọng 

này mê đã quá lâu, không biết được đó là hư vọng, đem hư vọng làm thành chân thật. 

Phật  nói  chân  thật  vẫn  khởi  hoài  nghi,  bán  tín  bán  nghi.  Lời  của  Phật  lại  không  thể 

không tin, thế nhưng tin rồi lại có nghi hoặc, lại không dám thật tin. Hiện tại chúng ta 

làm thành ra như thế này, đây là ải khó của tu hành chúng ta, chúng ta rất không dễ 

dàng đột phá cổ bình. Không thể đột phá vẫn phải đột phá. Vì sao vậy? Không đột phá 

thì khổ nạn của chúng ta không cùng tận, đời đời kiếp kiếp đều ở trong chịu khổ chịu 

nạn. Sau khi đột phá, cái khổ nạn này liền không còn. Vì sao vậy? Sáu cõi không còn. 

Khi bạn đột phá rồi, sáu cõi không còn. 

- 116 - 

Buông xả tất cả chấp trước, buông xả từ chỗ nào? Trước buông xả từ vật ngoài thân. 

Đây là từ trước Đại Sư Chương Gia dạy tôi, dạy tôi nhìn thấu, buông xả. Trước tiên 

buông xả vật ngoài thân, điều này tương đối dễ dàng. Sau đó tiến thêm một bước, ngay 

cái thân này cũng có thể buông xả, cũng không còn chấp trước. Thân buông xả, dáng 

vẻ  của buông  xả  là  gì?  Không  xem  trọng bảo  dưỡng  cái  thân  thể  này, thân  thể  càng 

khỏe mạnh. Rất nhiều người yêu tiếc cái thân thể này, ngày ngày tẩm bổ, bổ ra cả thân 

bệnh. Hoàn toàn không để tâm, ăn uống đi đứng người ta cho chúng ta ăn thứ gì thì ăn 

thứ đó, chắc chắn không có lựa chọn, tùy duyên, cái gì cũng đều tốt, quyết không để 

trong lòng, cái tâm này khỏe mạnh. Tâm  khỏe mạnh thì thân khỏe mạnh. Do đây  có 

thể biết, khỏe mạnh, sống lâu đích thực không quan tâm đến dinh dưỡng gì. Những thứ 

đó đều là gạt người, bạn khổ cực kiếm được tiền đều bị người gạt lấy đi, toàn là giả, 

không phải là thật. Bạn muốn tẩm bổ thì thế nào? Làm nhiều việc tốt, đây là chân thật 

tẩm  bổ,  chính  mình  đời  sống  thanh  tịnh, tiết  kiệm.  Bạn  xem  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật 

năm  xưa  ở  đời,  nửa  ngày  ăn  một  bữa,  mỗi  ngày  đi  khất  thực,  cho  thứ  gì  ăn  thứ  đó, 

khoẻ mạnh sống lâu, tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh thì thân liền thanh tịnh. Thân tâm 

thanh tịnh thì hoàn cảnh liền thanh tịnh. Nói hoàn cảnh thanh tịnh thì các vị không khó 

thể  hội,  chính  là  chúng  ta  ngày  nay  nói  không  khí  từ  trường.  Người  thân  tâm  thanh 

tịnh, ngồi ở nơi này, ở nơi đây đặc biệt dễ chịu. Cho dù họ không nói, chúng ta ngồi 

với họ nửa giờ đồng hồ, một giờ đồng hồ, cũng hoan hỉ không thể diễn tả được. Kinh 

nghiệm này là ngày trước tôi thân cận Đại Sư Chương Gia, Đại Sư Chương Gia ngôn 

ngữ rất ít, tôi rất hoan hỉ cùng ngồi với Ngài, không nói câu nào. Ngồi hai giờ đồng 

hồ, vô cùng hoan hỉ, pháp hỉ sung mãn. Cái không khí đó không như nhau. Cho nên 

khi Đại Sư Ngài ở đời, tôi mỗi tuần lễ nhất định sẽ tìm Ngài ngồi hai giờ đồng hồ. Về 

sau Đại Sư Ngài vãng sanh, tôi thân cận lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, từ trường của lão cư 

sĩ Lý Bỉnh Nam không thể sánh với Đại Sư Chương Gia. Đây là tôi lần đầu thân cận vị 

chân thiện tri thức, thật là khiến người ngưỡng mộ, khiến người yêu thương, lão nhân 

vô cùng từ bi, bình bị dễ gần. Rất nhiều người không dám gặp Ngài, cho rằng Ngài là 

Phật sống, thân phận địa vị quá cao, rất nhiều pháp sư đều không dám thân cận Ngài. 

Kỳ thật con người Ngài thật tốt, thật từ bi, không chút cao giá nào. Đây là người đắc 

đạo,  chân  thành  thanh  tịnh  bình  đẳng,  cho  nên  khi  bạn  ở  chung  với  Ngài,  bạn  cảm 

nhận  phong  khí  của  Ngài,  cảm  nhận  từ  trường  của  Ngài  hoàn  toàn  khác  với  người 

thông thường. 

Đời sống vật chất người thế gian luôn là muốn được quá nhiều, phân biệt, chấp trước 

kiên  cố  rất  khó  buông  xả.  Trong  tự  viện  người  xuất  gia  chúng  ta,  tự  viện  hiện  tại 

không có sản nghiệp, tự viện ngày trước có sản nghiệp, các cư sĩ bố thí tự viện rất ít bố 

thí tiền tài, mà bố thí cái gì? Đất đai, bất động sản cho chùa, tự viện đem những bất 

động sản này cho người nông dân thuê trồng trọt lấy tô, cho nên nguồn kinh tế của tự 

viện  là  cố  định.  Đây  là  nhà  Phật  thường  nói:   “Pháp  luân  vị  chuyển  thực  luân  tiên” , 

đời sống không có ổn định thì lòng người bất an, làm sao họ có thể làm đạo? Trước 

tiên đời sống phải ổn định, người mới có thể làm đạo. Cho nên đạo tràng có núi, có đất 

đai, có thể thâu tô, kinh tế tự viện có thu nhập cố định, cho nên trong tự viện không có 

Kinh sám Phật sự, rất ít pháp hội, quyết không nịnh bợ tín đồ. Cho nên tín đồ đến tự 

viện,  thấy  người  xuất  gia,  người  xuất  gia  ngó  cũng  không  thèm  ngó  họ,  nhìn  cũng 

không hề  nhìn, người  xuất gia  tâm  liền định. Ai  ra tiếp  đãi? Thầy  tri khách  tiếp đãi, 

không phải thầy tri khách thì không người nào ngó đến. Đạo tràng có đạo phong. 

- 117 - 

Xã hội hiện tại biến đổi, tự viện đã không có sản nghiệp, phải nhờ vào cái gì? Nhờ vào 

tín đồ, người xuất gia ngày ngày phải động não, nghĩ cách làm pháp hội, làm cái gì đó, 

cho nên  “Hòa thượng không làm trò, cư sĩ không đến lạy” . Mục đích là gì? Mục đích 

chính  là  làm  kinh  tế,  tìm  thu  nhập,  đạo  tâm  không  còn.  Việc  này  thật  đáng  tiếc.  Ở 

trong hoàn cảnh này, chúng ta phải an phận giữ mình thành thật tu hành. Không làm 

những thứ này có thể sống được hay không? Vẫn cứ có thể sống, vào lúc này bạn phải 

có lòng tin kiên định đối với Phật, phải tin Phật. 

Khi Thế Tôn ở đời có nói qua, Thế Tôn trụ thế thọ mạng là một trăm tuổi, Ngài 80 tuổi 

thì đi rồi. Phật nói phước báo 20 năm sau cùng của Ngài để cho người xuất gia trên 

toàn thế giới mãi đến pháp vận của Ngài hết (mười ngàn năm) vẫn còn dư thừa. Phật 

có phước báo lớn như vậy, chúng ta còn lo lắng gì chứ? An tâm làm đạo, tự nhiên có 

cúng dường, đây là phước báo của Phật. Thứ hai, Vi Đà Bồ Tát là thần hộ pháp, Ngài 

phát tâm muốn hộ trì hiện kiếp thiên Phật xuất thế, pháp của hiền kiếp thiên Phật Ngài 

hộ. Vậy chúng ta là đệ tử của Thích Ca Mâu Ni Phật, người y giáo tu hành lạnh chết 

rồi,  đói  chết  rồi,  Vi  Đà  Bồ  Tát  phải  làm  sao?  Chiếu  theo  pháp  luật  đến  chế  tài  cách 

chức để điều tra. Tôi nói với mọi người đều là lời chân thật. Cho nên, bạn tin tưởng 

phước báo của Phật, bạn tin tưởng hộ trì của thần hộ pháp, không cần phải bận tâm gì, 

trong  khạp  gạo  không  còn  gạo,  đến  lúc  nấu  cơm  tự  nhiên  có  người  mang  đến.  Bạn 

cũng không cần đi hỏi người nào, bạn cũng không cần đi nói với họ ở chỗ tôi không 

còn gạo, chỗ của tôi không có ăn, đó là bạn cầu người. Quyết không cầu người, Phật 

Bồ Tát đến chăm sóc. Một chút tín tâm này đều không có thì gọi là tin Phật gì chứ? 

Chúng tôi ở Úc châu, tôi nghe các đồng tu ở Úc châu nói với tôi, Tịnh Tông Học Hội ở 

Úc  châu  không  có  Phật  sự,  bình  thường  không  có  pháp  hội,  chỉ  là  niệm  Phật,  Niệm 

Phật  đường  niệm  Phật,  nghe  Kinh.  Nghe  Kinh  khi  tôi  không  có  ở  bên  đó  thì  nhờ 

đường truyền quốc tế. Hiện tại chúng ta giảng Kinh ở nơi đây, họ ở bên đó cũng đang 

nghe. Trong đó một số đồng tu nói với tôi là một số đạo tràng khác có nói là đạo tràng 

chúng  ta không làm  pháp hội, lại  không  làm  Phật  sự  thì  chúng  ta  làm  sao  mà  sống? 

Chẳng phải đang sống hay sao? Không hề chết đi. Có thể thấy được không cần phải đi 

nịnh bợ tín đồ. Nịnh bợ tín đồ là gì? Áp lực đến tín đồ, nhất định muốn cầu tín đồ cúng 

dường. Sai  rồi. Cúng  dường không  cần khuyên, họ tự động  phát tâm, vậy  rất  tốt, họ 

đến tu phước. Nếu chúng ta khuyên họ, ám thị họ, đặc biệt sai lầm, cái tâm này của 

chúng ta là tâm trộm, đây chính là trộm cắp, chúng ta đã phạm giới rồi. Họ tự động 

phát tâm. Có thể chắc chắn không thể nào khuyên bảo, chắc chắn không thể nào ám 

thị,  tâm  của  chúng  ta  vĩnh  viễn  thanh  tịnh,  vĩnh  viễn  không  bị  hoàn  cảnh  bên  ngoài 

xoay chuyển, vậy thì đúng. Thực tế nếu không có ăn cũng không oán trời, không trách 

người, không có ăn thì niệm Phật, bảy ngày không có ăn, niệm bảy ngày thì vãng sanh, 

vậy thì thật tự tại, thật hoan hỉ. Thế giới này có cái gì đáng để lưu luyến? Cho nên, bạn 

chân thật đem cái đạo lý này thảy đều làm cho rõ ràng, làm cho tường tận, làm gì mà 

không  được  đại  tự  tại?  Không  luận  ở  nơi  nào  đều  được  đại  tự  tại.  Cái  này  phải  thật 

làm. 

Ý này chúng ta vẫn chưa giảng xong, thời gian đã hết rồi. Tốt rồi, chúng ta học đến 

chỗ này. 

A Di Đà Phật….. 

- 118 - 



Tập 227 

PHẨM THỨ CHÍN 

VIÊN MÃN THÀNH TỰU 

Kinh văn: “Phật cáo A Nan, Pháp Tạng Tỳ Kheo, tu Bồ Tát hạnh, tích công lũy 

đức, vô lượng vô biên”. 

Đây là phẩm thứ chín của bổn Kinh này “viên mãn thành tựu”. Tiêu đề trong đoạn lớn 

này  là  “quả  đức  viên  mãn”.  Từ  phẩm  một  mãi  đến  phẩm  thứ  42  giới  thiệu  y  chánh 

trang nghiêm của Thế giới Tây Phương tổng cộng phân làm năm đoạn lớn. Đoạn thứ 

nhất là “tổng thị thành Phật thời xứ”, chính là phẩm thứ chín cùng thứ mười. Nội dung 

của  chỗ này  chính  là nội  dung  của phẩm  này, Phật  xưng  tán  Pháp  Tạng  Tỳ  Kheo  tu 

hành thành tựu. Những chỗ này chúng ta phải chăm chỉ nỗ lực để học tập. 

Bồ Tát Pháp Tạng, chúng ta đọc thấy ở Kinh văn phía trước, Ngài tu đại hạnh của Bồ 

Tát  Phổ  Hiền,  ở  trong  vô  lượng  kiếp  tích  lũy  công  đức  vô  lượng  vô  biên.  Sau  khi 

chúng ta đọc rồi, phải tỉ mỉ mà tư duy, mà phản tỉnh, mà kiểm điểm, đặc biệt là trên 

Kinh nói “tích công lũy đức”. Cái gì là “công”, cái gì là “đức”, cần phải phân biệt cho 

rõ ràng. “Công” là nói công phu tu hành. Công phu ở chỗ nào? Chẳng qua là đoạn ác 

tu thiện, thay  đổi  tự làm  mới. Phổ  Hiền  hạnh  môn  vô lượng vô  biên. Ở trong  “Kinh 

Hoa  Nghiêm”, Bồ  Tát đem  vô lượng vô biên công hạnh quy  nạp  làm  mười  loại lớn, 

đây là “Mười đại nguyện vương” nổi tiếng. Đây là mười khóa mục, chúng ta phải nỗ 

lực học tập, cũng giống như Bồ Tát tích lũy công đức. 

 Trong khóa mục thứ nhất nói với chúng ta “lễ kính chư Phật” . Chúng ta chưa làm 

được, chúng ta đối với chư Phật không hề có chút tâm cung kính. Đây là lỗi lầm. Chư 

Phật  Như  Lai  tại  vì  sao  muốn  chúng  ta  cung  kính  đối  với  các  Ngài?  “Lễ  kính  chư 

Phật” có phải là cái ý này không? Không phải vậy. Không phải nói chư Phật Như Lai, 

A La Hán trở lên tâm thanh tịnh hiện tiền rồi, nếu như còn có một ý niệm mong muốn 

người khác cung kính đối với ta, đó là vọng tưởng, là phân biệt, là chấp trước, đó là 

phàm phu không phải Thánh nhân. 

Tại  vì  sao  Bồ  Tát  dạy chúng  ta  điều  đầu tiên  thì  phải  tu  lễ  kính?  Chúng  ta  cần  phải 

tường tận. Lễ kính là tánh đức, hay nói cách khác, là đức năng tự tánh chúng ta vốn 

đủ,  cho  nên  người  tu  hành  chứng  quả,  không  cần  nói  chứng  đại  quả,  mà  chứng  quả 

nhỏ như Thanh Văn, Duyên Giác, họ đối người đối việc đối vật đều có tâm chân thành 

cung kính. Vì sao vậy? Tánh đức tự nhiên lưu lộ ra, vốn dĩ chính là như vậy, một chút 

miễn cưỡng ở trong đó cũng không có. Do đây có thể biết, tánh đức của chính chúng 

ta mê mất rồi, chúng ta ngày nay đối người đối việc đối vật cống cao ngã mạn, không 

có chút tâm cung kính, vậy thì sai rồi. Đây là tâm gì vậy? Cái này ở trong Phật pháp 

gọi là “tâm luân hồi”, chúng ta đem bổn tánh biến thành tâm luân hồi, đây là đặc biệt 

sai lầm. Bồ Tát giúp chúng ta chỉ có một mục tiêu, là giúp chúng ta hồi phục tự tánh 

mà  thôi. Tự tánh  chúng ta  có  đầy  đủ vô lượng trí  tuệ, vô  lượng  đức năng, không hề 

khác  biệt  với  chư  Phật  Như  Lai,  cho  nên  trong  Phật  Kinh  đã  nói  khóa  mục  tu  học, 

- 119 - 

cương lĩnh tu học, không có điều nào mà trong tự tánh không sẵn đủ. Phàm phu chúng 

ta hiểu sai cho rằng đó là giáo điều của Thích Ca Mâu Ni Phật, Phật Bồ Tát cố ý chế 

định nhiều thứ hạn chế, đây là chúng ta hoàn toàn hiểu sai, thảy đều suy đoán sai, mà 

không  biết  được  nó  là  đức  năng  của  tự  tánh  vốn  đủ.  Do  đây  có  thể  biết,  Phật  dạy 

chúng ta làm như vậy, đây là phương pháp hồi phục tánh đức, hoặc giả nói đây là một 

loại phương thức hồi phục tánh đức đều được. Nếu chúng ta không dùng phương pháp 

này mà muốn hồi phục tánh đức, vậy thì khó rồi. Cho nên sau khi hiểu rõ chân tướng 

sự thật này, chúng ta đối với khóa mục tu học trong Kinh điển tự nhiên liền rất hoan hỉ 

chăm chỉ mà tu học. 

“Lễ”  là  nói  biểu  hiện  bên  ngoài,  “kính”  là  nói  nội  tâm,  trong  ngoài  nhất  như.  Đúng 

như  câu   “thành  ư  trung,  hình  ư  ngoại” ,  trong  nội  tâm  có  thành  kính,  biểu  hiện  bên 

ngoài tự nhiên chính là lễ kính, chúng ta làm sao có thể không học? Bạn là người tu 

hành có công phu hay không, xem qua tướng mạo của bạn, xem qua biểu thái động tác 

của bạn thì biết được, công phu của bạn toàn biểu hiện ở ngay trong động tác, dung 

mạo của bạn, toàn biểu hiện ở ngay trong đó. Nhà Phật đã nói  “oai nghi”, người thế 

gian gọi là  “phong độ”. Xem qua oai nghi của bạn, xem qua phong độ của bạn, liền 

biết được công phu tu hành của bạn đến được tầng thứ nào. Không cách nào lừa gạt 

được người, người trong nghề vừa nhìn liền thấy biết. Vì sao chúng ta có thể không 

chăm chỉ mà công phu? Cái công phu này chính là đem sai lầm cải đổi lại, đây là công 

phu. Chúng ta bất kính đối người đối việc đối vật, làm thế nào đem nó cải đổi lại kính 

người, kính nghiệp, kính vật. Kính nghiệp là nói đối với công tác bổn phận của chính 

chúng ta, chúng ta phải chăm chỉ nỗ lực mà làm, đó là kính nghiệp. 

 “Chư Phật” , nhất là phải tường tận, trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói được rất hay:  “Tình 

 dữ vô tình đồng viên chủng trí” , không chỉ tất cả chúng sanh hữu tình là chư Phật. Vì 

sao vậy? Vì họ có Phật tánh. Phàm hễ có Phật tánh đều phải nên làm Phật, trong Phật 

pháp gọi là “vị lai Phật”, tất cả chúng sanh đều là Phật vị lai. Người tu hạnh Phổ Hiền, 

họ là Phật vị lai thì đem họ xem thành Phật hiện tại cung kính như vậy, đây là tu hạnh 

Bồ Tát Phổ Hiền. Chúng ta phải nên biết, 41 vị Pháp Thân Đại Sĩ của Thế giới Hoa 

Tạng tu hạnh Phổ Hiền; Thế giới Cực Lạc bốn cõi ba bậc chín phẩm, tất cả đại chúng 

cũng tu hạnh Phổ Hiền. Hay nói cách khác, họ đều xem chúng ta thành Phật hiện tiền, 

tôn trọng đến như vậy. Còn chúng ta xem họ bằng tâm thái gì? Không hề để họ trong 

mắt, cho nên họ thành Phật rồi, chúng ta vẫn luân hồi. Bạn muốn hỏi do nguyên nhân 

gì? Đạo lý chính ngay chỗ này, không có tâm cung kính. 

Đức lễ kính vô lượng vô biên, đức thứ nhất trong vô lượng vô biên, đại đức là tiêu trừ 

ngã mạn. Các vị phải nên biết, “ngã mạn” là căn bản phiền não, tham sân si mạn. “Lễ 

kính chư Phật”, đức thứ nhất chính là đối với ngã mạn mà nói. Tại vì sao Ngài không 

đem đoạn tham dục đặt ở thứ nhất, mà Ngài đem đoạn ngã mạn để ở thứ nhất? Trong 

đây có đại đạo lý. Bởi vì Phổ Hiền hạnh nguyện không phải đối với người phổ thông 

mà  nói,  hay  nói  cách  khác,  không  phải  sơ  học.  Sơ  học,  Bồ  Tát  giúp  bạn  trước  đoạn 

tham  sân si,  hạnh  Phổ  Hiền là độ đại  Bồ Tát, đã có người thành tựu. Những  Bồ  Tát 

này  muốn  đem  cảnh  giới  hướng  nâng  lên  cao,  chướng  ngại  lớn  nhất  ngay  trong  đó, 

chúng ta gọi là “nghiệp chướng”, nghiệp chướng lớn nhất chính là “ngã mạn”. Vì sao 

vậy? Có ngã mạn thì rất khó tiếp nhận giáo huấn của người khác, tiếp nhận phê bình 

của người khác, lỗi lầm của chính mình làm thế nào có thể cải đổi lại? 

- 120 - 

Gần đây chế tác thành VCD “Liễu Phàm Tứ Huấn”, hai đĩa phim kịch truyền hình, tôi 

nghĩ rất nhiều người đã xem qua. Trong đó có một tú tài đi học là Trương Uý Nham, 

ngã mạn, tham gia thi cử không đậu, hét mắng quan chủ khảo có mắt như mù, học vấn 

của anh tốt như vậy, văn chương làm được hay đến như vậy mà không hề được chọn. 

Cũng  may  gặp  được một  vị  đạo sĩ, đạo  sĩ  xem  thấy  anh  ấy  ở  nơi  đó nổi  nóng  mắng 

quan chủ khảo, liền ở bên cạnh nói:  “Văn chương của anh nhất định không tốt” . Anh 

ấy liền càng tức giận:  “Ông chưa xem thấy qua văn chương của tôi, làm sao ông biết 

 được văn chương của tôi không tốt?” . Đạo sĩ nói:  “Anh ngạo mạn, không có phước, 

 văn  chương  của  anh  làm sao  có  thể  làm tốt  được?” .  Anh  ấy  cũng  xem  là  không  tệ, 

cũng xem là người có học, còn có thể tiếp nhận. Người có thể tiếp nhận, chịu cải đổi 

tự làm mới, con người này là pháp khí, còn  có hy vọng. Nếu như một mực tự cho là 

đúng, không thể tiếp nhận phê bình của người khác, không biết phản tỉnh cải lỗi, con 

người này trong Kinh Phật gọi là “Nhất Xiển Đề”. “Nhất Xiển Đề” là tiếng Phạn, dịch 

thành ý Trung văn là “không có thiện căn”, không thể tiếp nhận khuyến cáo của người 

khác. Con người này không có hy vọng, mãi mãi phải đọa lạc, ngay Trương Uý Nham 

cũng không bằng. 

Chúng ta xem thấy Pháp Tạng làm sao thành Phật? Vì sao có thể thành Phật mà còn 

nhận được tôn kính của tất cả chư Phật? Thích Ca Mâu Ni Phật tán thán ở trong bổn 

Kinh,  Ngài  đại  biểu  chư  Phật  tán  thán  A  Di  Đà  Phật  là   “quang  trung  cực  tôn,  Phật 

 trung chi vương” . A Di Đà Phật rất khiêm tốn. Từ ngay chỗ này các vị liền biết được 

cái gì gọi là “công đức”. 

 Khóa mục tu học thứ hai là “Xưng tán Như Lai” . Xã hội chúng ta ngày nay phạm 

phải đại bệnh nghiêm trọng. Người xưa chúng ta dạy người:  “Gia hòa vạn sự hưng” . 

Người  cả  nhà  không  hòa,  đôi  bên  hủy  báng  lẫn  nhau,  cái  nhà  này  suy,  cái  nhà  này 

không  lâu  sẽ  bại.  Đoàn  thể,  bạn  xem  thấy  người  xưa  thường  nói:   “Nếu  muốn  Phật 

 pháp hưng, chỉ có tăng khen tăng” , đây là đối với đạo tràng chúng xuất gia  mà nói. 

Chúng ta muốn hy vọng Phật pháp hưng vượng ở thế gian này, có thể rộng độ chúng 

sanh, lợi  ích  quần  chúng, phải  nên  có  cách  làm  thế  nào?  Đôi  bên  tán  thán  lẫn  nhau. 

Nếu  như  đố  kỵ  lẫn  nhau,  hủy  báng  lẫn  nhau,  chướng  ngại  lẫn  nhau,  Phật  pháp  này 

không lâu liền sẽ diệt vong. Chúng ta có nghĩ đến hay không? Bốn chúng đồng tu đều 

phải biết, người xuất gia trong lòng càng phải rõ ràng, nếu như chúng ta hủy báng Tam 


Bảo, trong giới Kinh kết tội là địa ngục A Tỳ. “Phá hòa hợp tăng” là một trong năm tội 

nghịch. Chúng ta không có đem trọng giới này của Thế Tôn để ở trong mắt, làm càn 

làm quấy thật đáng sợ, không hề đem địa ngục A Tỳ để ở trong mắt. Ngày nay tại vì 

sao Phật pháp suy yếu đến như vầy? Không phải không có nguyên nhân. 

Chúng ta ở vào thời đại hiện tại này, đối diện với nhà Phật, chúng ta phải nên làm thế 

nào? Người khác hủy báng chúng ta, chúng ta tán thán họ, quyết định không hủy báng 

họ. Người hủy báng chúng ta cũng giống như chúng ta, chúng ta có lỗi lầm mà cũng 

có chỗ tốt. Con người không hoàn toàn sai, không thể nào cả đời không có việc nào là 

việc tốt, đều là thiện ác lẫn lộn. Họ tạo ra phía bên ác đó, chúng ta không nên để ý đến. 

Chúng ta xem thấy phía bên thiện của người khác, chúng ta phải nên tán thán. Người 

xưa thường hay dạy chúng ta  “ẩn ác dương thiện” , chỉ cần chúng ta cả đời có thể tuân 

thủ,  chăm  chỉ  nỗ  lực  như  vậy  mà  làm,  là  chúng  ta  đang  hưng  Phật  pháp.  Nếu  như 

chúng ta cũng tham gia phê bình những việc đó, vậy chúng ta đang làm Phật pháp diệt. 

- 121 - 

Lần này tôi ở Hong Kong, có không ít đồng tu từ đại lục đến nói với tôi, đồng tu nhà 

Phật  của  vùng Giang Tô  vô  cùng phản đối  bổn  hội  tập  của  Hạ  Liên Cư,  họ  tán thán 

đọc tụng bản dịch của Khang Tăng Khải. Tôi nói, việc này rất tốt mà, tôi tìm một thời 

gian đem quyển của Khang Tăng Khải tỉ mỉ giảng qua một lần cúng dường họ, không 

phải rất tốt sao? Các vị ưa thích quyển dịch nào, tôi sẽ giảng cho các vị nghe quyển 

đó. Kỳ thật, chỉ cần khuyên người niệm A Di Đà Phật vãng sanh Tịnh Độ thì tốt, thì 

xem là thành tựu rồi. “Khen mình chê người” là trọng giới Bồ Tát, một điều đầu tiên 

trong “Du Già Bồ Tát Giới Bổn”, trọng giới, chúng ta nhất định phải nên biết. 

 “Xưng  tán  Như  Lai” .  Việc  này  ở  phía  trước  đều  nói  qua  với  các  vị,  trên  Kinh  nói 

“Như Lai” đều là nói tánh đức, tánh đức là thuần thiện. Cho nên người tâm thiện, hạnh 

thiện,  lời  nói  thiện,  chúng  ta  phải  nên  xưng  tán.  Ác  tâm,  ác  hạnh,  ác  ngôn  của  họ, 

chúng  ta  không  nên  để  vào  trong  tâm.  Đây  chính  là  Thế  Tôn  ở  trong  “Thập  Thiện 

Nghiệp Đạo” dạy bảo chúng ta:  “Bồ Tát ngày đêm thường niệm thiện pháp” . Mỗi vị 

đồng tu học Phật đều là Bồ Tát. Thế Tôn vì chúng ta nói “Thập Thiện Nghiệp Đạo”, 

chúng ta mỗi một đồng tu đều có phần, phải nên tiếp nhận, y giáo phụng hành.  “Ngày 

 đêm thường niệm thiện pháp”  là tâm thiện,  “tư duy thiện pháp”  là tư tưởng của chúng 

ta thiện,  “quán sát thiện pháp”  là sáu căn chúng ta tiếp xúc thiện pháp của sáu trần, 

không  tiếp  xúc  bất  thiện,  hành  thiện,  thân  ngữ  ý  ba  nghiệp  đều  thiện,  không  có  bất 

thiện. Sau cùng Phật có một câu nói càng hay:  “Không để chút nào bất thiện xen tạp” . 

Câu  nói  này  quan  trọng,  chúng  ta  phải  thường  hay  ghi  nhớ  ở  trong  tâm,  thường  ghi 

nhớ trong lòng. Tiếp nhận giáo huấn của Thánh Hiền nhân không gì khác là chân thật 

lập  chí  làm  người  thiện  đệ  nhất  đẳng  thế  gian,  người  tốt  đệ  nhất  đẳng,  đây  là  đệ  tử 

Thánh Hiền chư Phật Như Lai. Chúng ta không làm người giàu, chúng ta không làm 

quý nhân, chúng ta muốn làm người thiện, chúng ta muốn làm người tốt. Có chí hướng 

này, bạn tự nhiên liền có thể tiếp nhận giáo huấn của Phật Bồ Tát, mới chịu tích lũy vô 

lượng vô biên công đức, mới thật làm. Nếu như các vị tỉ mỉ mà tư duy, tỉ mỉ mà thể 

hội,  thế  gian  làm  người  thiện  tốt  hơn  làm  quý  nhân,  tốt  hơn  làm  người  giàu.  Bạn 

không  nỗ  lực  mà  làm,  tôi  nói  tốt  với  bạn  tốt  đến  trình  độ  nào  bạn  cũng  không  biết 

được, tôi nói với bạn, bạn cũng không thể thể hội được, bạn cũng không thể hiểu được. 

Bạn quả nhiên chân thật đi làm, bạn mới biết được tam muội trong đó. Lấy Phật pháp 

để nói, bạn được chư Phật hộ niệm, long thiên thiện thần ủng hộ, ngay trong thế xuất 

thế  gian  pháp  không  đâu  không  được  lợi.  Người  thế  gian  đã  nói:   “Phùng  hung  hóa 

 kiết, gặp nạn thành tốt” , bạn nhất định đạt được. Lời nói này là thật, không phải là giả, 

chỉ có người thiện, người tốt họ rõ ràng, họ tường tận. Phổ Hiền tu hành mười cương 

lĩnh, hai điều đầu là căn bản của đức hạnh. Trên “Kinh Vô Lượng Thọ” nói “tích trực 

đức bổn”, câu nói này nói qua rất nhiều lần. “Tích trực đức bổn” chính là hai câu này, 

tám câu phía sau đều là thuộc về cành lá, hai câu này là căn bản. Không có cội gốc thì 

làm gì có cành lá? Cho nên tu hành công phu muốn có lực, nhất định phải “tu từ căn 

bản”. 

Tu căn bản, nhà Nho chúng ta dạy người “hiếu đễ”. Đễ là kính. Có thể tôn trọng người 

khác, đây là đễ, cùng mười đại nguyện vương “lễ kính chư Phật” không hề khác biệt, 

nên có câu:  “Nhập tắc hiếu, xuất tắc đễ” . Nhập là ở trong nhà phải tận hiếu đối với 

cha mẹ, xuất nhất định phải tôn trọng người khác, rộng tu lễ kính. 

- 122 - 

 Điều thứ ba, đây mới nói đến “Rộng tu cúng dường” . Cúng dường và bố thí là một 

ý. Trong bố thí, tâm cung kính ít; trong cúng dường, tâm cung kính đầy đủ, cho nên 

trong cúng dường cũng là ba loại tài, pháp, vô úy. Tài thí, tài cúng dường nhất định 

được tài phú, cho nên nhân của tài phú là từ bố thí tài mà có, càng thí càng nhiều. Nếu 

như  muốn  tu  cúng  dường,  dùng  tâm  chân  thành  cung  kính  lấy  tài  vật  cúng  dường 

chúng  sanh,  thì  bạn  được  càng  hùng  hậu  hơn.  Chúng  sanh  chính  là  Phật,  sanh  Phật 

không hề khác biệt, Phật ở trên Kinh Đại Thừa thường nói:  “Sanh Phật không hai”, 

 “lý  sự  nhất  như” .  Những  khai  thị  này  là  cực  trọng  yếu,  chúng  ta  thường  hay  đọc, 

thường hay tư duy, thường hay quán sát, liền sẽ đem cách nghĩ cách nhìn sai lầm của 

chúng ta  tu sửa lại. Người xưa thường nói:   “Sách đọc  ngàn lần, nghĩa kia  tự  thấy” . 

Hai  câu  nói  này  chính  là  hiện  tại  chúng  ta  đã  nói:   “Một  môn  thâm  nhập,  trường  kỳ 

 huân tu” , chính là ý nghĩa này. Huân tu thời gian dài, không ngừng huân tu, mới khởi 

lên được tác dụng. 

Nếu mọi người không thể ở ngay trong một năm đọc được ba trăm lần “Liễu Phàm Tứ 

Huấn” thì bạn không khởi được tác dụng, hay nói cách khác, bạn không có công đức. 

Ngay trong một năm một ngày đọc qua một lần, đọc qua ba trăm năm mươi lần, đây là 

“công”. “Đức” là cái gì? Khởi tâm động niệm bạn liền biết kiết hung họa phước, đó 

chính là đức. Đạo lý tường tận rồi, nhân quả tường tận rồi, bạn tự nhiên liền sẽ đoạn ác 

tu thiện. Đoạn ác hung tai liền tiêu mất, tích thiện phước lạc liền đến, đó là đức. Bạn 

không có một tập công ba trăm biến thì bạn lấy đâu ra đức? Khởi tâm động niệm, lời 

nói  việc  làm  vẫn  cứ  tùy  thuận  phiền  não  tập  khí  của  chính  mình,  vẫn  cứ  ngày  ngày 

đang tạo tác vô lượng vô biên tội nghiệp, bạn không có đức. 

Trong đồng tu xuất gia chúng ta cũng có một số người tâm ý qua loa đối với giúp đỡ 

quần chúng rộng lớn, luôn luôn có rất nhiều kém khuyết. Không phải họ không có tâm 

lợi ích chúng sanh, họ thật có, nhưng họ vẫn thường hay quên mất, cho nên nếu đạo 

tâm lúc có lúc không thì không thể thành tựu công đức. Truy tìm ngọn nguồn, do thời 

gian huân tu quá ít, cảnh giới hiện tiền vẫn cứ là tùy thuận phiền não, trí tuệ luôn là 

không thể  đề khởi.  Chẳng trách  người thông thường  nói  “nghiệp  chướng  quá nặng”, 

đành phải dùng câu nói này. Câu nói này không giả, chân thật là nghiệp chướng quá 

nặng. 

Pháp bố thí, chúng ta ở bên đây cung cấp vật phẩm bố thí pháp rất nhiều. Hiện tại chế 

tác cũng rất thuận tiện, thế nhưng người nghĩ đến không nhiều, người mang theo trên 

người  một  vật  phẩm  để  kết  duyên  thì  càng  ít.  Người  chân  thật  có  tâm  họ  sẽ  làm,  ra 

khỏi cửa trên người luôn mang theo một ít Kinh sách tượng Phật, những món đồ này. 

Gặp được người có duyên, họ kết duyên với người; gặp được người có nghi hoặc, họ 

vì  người  nói  pháp.  Phải  có  cái  tâm  này,  phải  hoan  hỉ  mà  làm,  phải  thường  hay  làm, 

làm không gián đoạn. Chúng ta tích lũy công đức không phải sự việc của một đời, mà 

đời đời kiếp kiếp. Trong Phật pháp nói, từ sơ phát tâm đến Như Lai địa không có nghỉ 

ngơi ngày nào, ngày ngày đều đang làm. Chúng sanh có chúng sanh hữu tình chúng ta 

không thấy được, đích thực có không phải không có. Ngạn ngữ có câu:  “Ngẩng đầu 

 ba thước có thần minh” , đó là chúng sanh vô hình, so với mắt thịt của chúng ta có thể 

xem  thấy  không  biết  được  nhiều  hơn  gấp  bao  nhiêu  lần.  Chúng  ta  có  thể  gạt  người 

sao?  Bạn  có  thể  chính  mình  lừa  gạt  chính  mình,  bạn  không  thể  lừa  gạt  được  chúng 

sanh, cho nên không chăm chỉ làm thì sao được? Cúng dường phải thật tu. 

- 123 - 

 Điều thứ tư là “sám hối nghiệp chướng” . 

 Điều  thứ  năm  là  “Tùy  hỉ  công  đức” .  Tốt,  xem  thấy  người  khác  có  tâm  thiện, hạnh 

thiện, nguyện thiện, chúng ta phải nên tùy hỉ, quyết không thể đố kỵ, quyết không thể 

chướng ngại, phá hoại. Cái nghiệp đó tạo quá lớn. Kết tội lớn nhỏ, phải xem người ta 

cái  tâm  thiện,  nguyện  thiện,  hạnh  thiện  đó  ảnh  hưởng  đến  bao  lớn,  bao  nhiêu  rộng, 

thời gian dài bao nhiêu. Giả như cái việc thiện này của họ mặt ảnh hưởng rất rộng, nếu 

như bạn phá hoại nó, chướng ngại nó, cái tội lỗi này thì quá nặng. Loại trọng tội này, 

trong  “Phát  Khởi  Bồ  Tát  Thù  Thắng  Chí  Nhạo  Kinh”  nói  được  rất  rõ  ràng,  quả  báo 

thật  đáng  sợ.  Họ  làm  là  việc  thiện  nhỏ,  mặt  ảnh  hưởng  không  lớn,  thời  gian  cũng 

không dài, cái tội này nhỏ, cái quả báo này tương đối nhẹ. Từ những phương diện này, 

chúng ta nghĩ ngợi nhiều liền biết được. 

Cho nên, người khác có thiện tâm, thiện nguyện, thiện hạnh, chúng ta phải nên tùy hỉ, 

tận tâm tận lực mà giúp đỡ họ. Ta không có thời gian giúp đỡ họ, ta cũng không có tài 

phú đi giúp đỡ họ, hoan hỉ tán thán cũng là tùy hỉ công đức. Công đức này có bao lớn? 

Xem tâm của chính mình. Tâm chân thành tán thán, tùy hỉ công đức cũng là vô lượng 

vô biên. Vì sao vậy? Không phải ta không mang tiền giúp đỡ họ, mà ta không có tiền; 

không phải ta không muốn đi làm công giúp cho họ, mà ta không có thời gian, đây là 

gì? Duyên không đủ, phát tâm viên mãn. Phát tâm viên mãn, công đức liền viên mãn. 

Phật pháp đích thực không ở hình thức mà ở thực chất. Thực chất là bạn chân thật phát 

tâm.  Cho  nên  chúng  ta  quyết  không  nên  khinh  mạn  một  số  người  bần  cùng,  một  số 

người  không  có  địa  vị  trong  xã hội, họ  không  có  tiền  tài, thậm  chí  thân  thể  suy  yếu 

nhiều bệnh, họ cũng không có năng lực đi làm việc tốt. Nếu như họ xem thấy người 

khác làm  việc tốt, phát tâm  chân thành tùy  hỉ,  công đức  không thể  nghĩ bàn. Những 

đạo lý này luôn phải hiểu được, chúng ta chính mình mới biết được làm thế nào tu tích 

công đức. 

Phía  sau  là   “thỉnh  chuyển  pháp  luân”,  “thỉnh  Phật  trụ  thế” .  “Thỉnh  chuyển  pháp 

luân”  chính  là  thỉnh các  đại  đức có đức có  tu  có  học  giảng  Kinh nói  pháp, khai  đạo 

chúng sanh. Những thiện tri thức này nếu như không có người đến khải thỉnh, thì chỗ 

này của chúng ta, quần chúng rộng lớn liền không có cơ hội nghe được Phật pháp. Cho 

nên, người khải thỉnh công đức rất lớn. Phải biết khải thỉnh, khải thỉnh cần phải có trí 

tuệ, vì sao vậy? Có trí tuệ phân biệt tà chánh, phân biệt phải quấy. Đặc biệt ở vào thời 

đại  này,  Phật  pháp  có  chánh  có  tà,  Thế  Tôn  ở  trong  “Kinh  Lăng  Nghiêm”  nói  với 

chúng ta:  “Thời kỳ Mạt Pháp (chính là chỉ thời đại hiện tại này của chúng ta), tà sư 

 nói pháp nhiều như cát sông Hằng” . Hiện tại lực lượng của tà pháp mạnh, lực lượng 

của chánh pháp yếu mỏng, tà pháp nhiều, chánh pháp ít, chúng ta mời những đại đức 

này đến giảng Kinh nói pháp, nếu như mời một tà sư đến nói pháp thì không những 

không có công đức mà còn có tội nghiệp. Vì sao vậy? Mê lầm chúng sanh. Cái lỗi lầm 

này, người thỉnh pháp phải gánh lấy trách nhiệm. Cho nên thỉnh pháp cũng không phải 

là việc dễ dàng, nhất là thời đại hiện tại này, trong nhà Phật người có thể giảng Kinh 

nói pháp ít, cho nên đối với hoằng dương chánh pháp vô cùng gian nan. 

Ngày trước tôi ở Hoa Kỳ, Hoa Kỳ có rất nhiều đạo tràng, đều là các cư sĩ xây dựng, 

những  đạo  tràng  này  thông  thường  đều  không  có  pháp  sư  trụ  trì,  thế  mà  những  đạo 

tràng này pháp duyên cũng rất hưng thịnh, thường hay không ngừng lễ thỉnh pháp sư 

- 124 - 

đến  giảng  Kinh  nói  pháp. Đương  nhiên  thuận  tiện  nhất  là  nghe  nói  một  vị  pháp  nào 

đến Hoa Kỳ, đi qua nơi đây, phải mau mời họ. Pháp sư cũng thuận tiện, ở trong đạo 

tràng  ba ngày  năm  ngày  cùng  mọi  người  giảng  khai thị  kết  duyên. Pháp  sư như vậy 

nhiều, giảng pháp môn cũng nhiều, thính chúng cũng thường hay nghe. Sau khi nghe 

rồi, không biết được học pháp môn nào tốt, nghe loạn rồi. Người thỉnh pháp khó, quá 

khó quá khó. Việc này tôi nghĩ không chỉ ở Hoa Kỳ, mà rất nhiều khu vực đều có hiện 

tượng  này.  Là  học  Phật,  không  sai,  học  pháp  môn  nào?  Mỗi  môn  đều  học,  không 

chuyên, cho nên tu học cả một đời cũng không có thành tựu. Nguyên nhân này chúng 

ta luôn phải biết. Thực tế mà nói, hiện tại người biết được không nhiều. 

Khi tôi còn trẻ, ở Đài Trung theo lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam mười năm. Tôi ở nơi Ngài 

thời gian rất dài, mỗi ngày tỉ mỉ quán sát. Thầy ở Đài Trung trụ trì hai đạo tràng, một 

cái là Liên Xã Phật Giáo Đài Trung, một cái là Thư Viện Từ Quang. Hai đạo tràng này 

đều là đạo tràng lão sư Ngài giảng Kinh hoằng pháp. 

A Di Đà Phật… 



Tập 228 

Lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam cả đời giảng Kinh nói pháp, chuyên hoằng Tịnh Độ. Khi tôi 

thân cận Ngài, Ngài ở Đài Trung đã mười năm rồi, hay nói cách khác, Ngài đã giảng 

Kinh  mười  năm.  Danh  sách  liên  hữu  của  Liên  Xã  Phật  giáo  Đài  Trung  có  rất  nhiều 

quyển, tôi lật xem qua. Lão sư nói với tôi, đại khái có hai mươi ngàn người liên hữu 

của Liên Xã Đài Trung. Tôi đã từng đích thân thấy qua một số pháp sư, có cả từ nước 

ngoài  đến,  đi  ngang  qua  Đài  Trung,  lão  sư  Lý  nhất  định  chính  mình  đến  bến  xe  để 

nghênh tiếp, hoặc giả là ở Liên Xã, hoặc giả là ở Thư viện Từ Quang thiết tiệc cúng 

dường pháp sư. Cúng dường đều rất phong hậu, mời pháp sư dùng cơm, còn tặng pháp 

sư lễ vật, còn phải tặng bao đỏ, vô cùng chu đáo. Cũng có ít tín đồ cùng ăn cơm với 

pháp sư. Lão sư Lý tán thán đối với pháp sư, thế nhưng trước sau chưa từng thấy Ngài 

mời pháp sư giảng khai thị, giảng Kinh cho mọi người nghe. Rốt cuộc do nguyên nhân 

gì? Chúng tôi tuổi trẻ không hiểu, hỏi lão sư Ngài, tại vì sao không mời pháp sư giảng 

cho  mọi  người  nghe?  Lão  sư  thở  dài,  nói:   “Các  người  tuổi  trẻ  không  hiểu  việc” , 

những người này ngày ngày đang nghe pháp môn Tịnh Độ, nghe được nhiều năm như 

vậy, tín tâm vẫn là đạo tâm sương sớm, tuyệt nhiên không kiên cố; nếu như pháp sư 

này vừa nói họ là học thiền, “thiền tốt, Tịnh Độ không tốt”, mọi người vừa nghe tín 

tâm  liền  xong  rồi,  sau  khi  pháp  sư đi  rồi,  Ngài  phải  mất  bao  nhiêu  thời  gian  để  xây 

dựng  lại  lòng  tin  cho  mọi  người?  Quá  khó  khăn  rồi,  cho  nên  quyết  định  không  mời 

pháp sư giảng Kinh, quyết định không mời pháp sư giảng khai thị. Về sau xem thấy 

Phổ  Hiền  Hạnh  nguyện  phẩm  “thỉnh  chuyển  pháp  luân”,  chúng  ta  mới  hiểu  được, 

không phải là việc đơn giản, phải gánh trách nhiệm. Cho nên, vị pháp sư này có phải 

chuyên tu Tịnh Độ hay không? Có phải tán thán pháp môn này hay không? Nếu như 

chuyên tu Tịnh Độ, tán thán pháp môn, nhất định mời họ giảng khai thị. Nếu như học 

các pháp môn khác thì tuyệt đối không được. Đây là tôi ở Đài Trung thời gian dài như 

vậy  quán  sát  được.  Thế  nhưng  có  một  ngoại  lệ,  đó  chính  là  người  trong  nghề,  nhất 

định phải mời. Thế nào là người trong nghề? Hiểu quy củ, họ chân thật học qua, thông 

- 125 - 

thường gọi là “xuất thân từ trường lớp này”, “có sư thừa”, vậy thì có thể mời. Cho dù 

tu học một pháp môn nào, họ nhất định tán thán pháp môn của bạn, hiểu quy củ. Đây 

là lễ mạo, cũng chính là nhà Phật nói “tăng khen tăng”. Chúng ta phải hiểu được tán 

thán người khác, phải hạ thấp chính mình, quyết định không huyễn lộng chính mình. 

Người không hiểu quy củ tuyệt đối không mời. 

Tôi vào năm 1977 đến Hong Kong giảng Kinh, Pháp sư Thánh Nhất của Đại Tự Sơn 

liền mời tôi đến chùa Bảo Liên của Ngài giảng khai thị. Tôi nhận lời. Đó là đạo tràng 

Thiền  tông.  Bảo  Lâm  ở  phía  sau  của  chùa  Bảo  Liên,  không  có  đường  đi,  phải  đi  bộ 

lên, xe không  thể  lên, phải  đi  hơn  nửa giờ  đồng  hồ. Tôi  đến nơi  đó  xem,  thanh  tịnh 

trang nghiêm, có hơn 40 người xuất gia, trong đó còn có hai người Pháp, đều xuất gia 

rồi,  cạo  tóc  rồi,  mỗi  ngày  ở  trong  thiền  đường  tọa  hương.  Pháp  sư  Thánh  Nhất  là 

người tham thiền, tôi đến bên đó tán thán Thiền tông. Tôi tuy là không có học thiền, 

nhưng tôi đã giảng qua “Kinh Kim Cang”, giảng qua “Lục Tổ Đàn Kinh”, còn giảng 

qua  “Vĩnh  Gia  Thiền  Tông  Tập”,  “Chứng  Đạo  Ca”,  cho  nên  có  được  chút  khẩu  đầu 

thiền. Tôi tán thán lão sư của họ, tán thán pháp môn của họ, tán thán đồng tu của họ. 

Đây là quy củ, khiến họ đối với pháp môn này, đối với sư phụ của họ càng có tín tâm. 

Không thể phá hoại đạo tràng. Chính tôi pháp môn niệm Phật này một chữ cũng không 

nhắc đến, thạnh tán pháp môn họ. Khi quay về, đang đi trên đường, có mấy vị cư sĩ 

cùng đi với tôi, họ nói:  “Pháp sư! Hôm nay Ngài giảng thiền hay đến như vậy, tại vì 

 sao Ngài không tu thiền?”.  Họ hỏi tôi tại vì sao không tu thiền. Tôi chỉ nói với họ, căn 

tánh của tôi không nhạy bén như họ, tham thiền phải là người thượng thượng căn, tôi 

là căn tánh trung hạ. Tôi đương nhiên là tán thán đối với họ, năm vóc sát đất, không có 

lời nào để nói. Tôi chính mình nếu tu pháp môn đó, tôi rõ ràng, tôi sẽ không có thành 

công.  Tôi  niệm  Phật,  đới  nghiệp  còn  có  thể  vãng  sanh.  Tôi  nói  đều  là  lời  chân  thật, 

cũng không phải là lời khiêm tốn, nói ra là lời chân thật. Đây là hiểu quy củ. Người 

không hiểu quy củ, hoàn toàn chỉ nói chính mình, quên mất đi người khác. Việc này 

không  thể  nào  được,  đây  là  hại  chết  người.  Nếu  tôi  ở  nơi  đó  vừa  nói  thiền  rất  khó 

thành tựu, niệm Phật tốt, Pháp sư Thánh Nhất liền đau đầu rồi, Ngài lại phải phí bao 

nhiêu thời gian tinh lực mới có thể làm ổn định lại. Cho nên quan hệ của tôi với Pháp 

sư Thánh Nhất rất tốt, Ngài hiểu quy củ, tôi cũng hiểu quy củ, chúng tôi đều là có sư 

thừa. 

Lúc đến Singapore, nói lời nói này cũng là 13 năm trước, Pháp sư Diễn Bồi cũng là 

bạn cũ của tôi, mời tôi đến đạo tràng của ông giảng khai thị. Vào hôm tôi đến dường 

như cũng có năm sáu trăm người, người trẻ tuổi rất nhiều, tôi thấy rồi rất hoan hỉ. Pháp 

môn Pháp sư Diễn Bồi tu học không giống với pháp môn của tôi, ông là tu Tịnh Độ Di 

Lặc, chúng ta tu Tịnh Độ Di Đà, không như nhau. Mục đích của họ là sanh Trời Đâu 

Suất, không giống như Thế giới Tây Phương Cực Lạc, cho nên tôi đến nơi đó phải tán 

thán Tịnh Độ Di Lặc, tán thán Bồ Tát Di Lặc, tán thán pháp môn duy thức, khích lệ 

đồng tu trẻ tuổi phải hướng đến học Duy Thức với Pháp sư Diễn Bồi. Bởi vì ở vào thời 

đại này, nghiên  cứu Duy  Thức,  người  giảng  Duy  Thức gần như không  có, Ngài  qua 

đời rồi thì chân thật không tìm ra. Khích lệ họ. Tôi cũng không nhắc đến một chữ Tịnh 

Độ Di Đà. Đây là quy củ. Chúng ta đến chỗ của người ta, nhất định phải tán thán pháp 

môn của họ, tán thán đạo tràng của họ, tán thán lão sư của họ. Không hiểu được cái 

quy củ này, “thỉnh chuyển pháp luân” luôn luôn là thỉnh sai. 

- 126 - 

 “Thỉnh  Phật  trụ  thế”  càng  không  dễ  dàng,  việc  này  phải  duyên  phận.  Thế  nhưng 

người hiện đại đích thực không giống người quá khứ, hiện đại chúng ta có thể lợi dụng 

khoa học. Có cần nghe Kinh hay không? Kinh không thể không nghe. Bạn không nghe 

Kinh, bạn không hiểu được đạo lý mà Phật đã nói, bạn cũng không biết được nghĩa thú 

trong  rất  nhiều  phương pháp  mà  Phật  đã  nói, bạn  học  tập  sẽ không  nhiệt  tâm, thành 

tựu của bạn rất không dễ dàng. Cho nên, người căn tánh trung hạ, nghe Kinh là quan 

trọng hơn bất cứ thứ gì. Thế Tôn năm xưa ở đời 49 năm giảng Kinh nói pháp, chúng ta 

phải hiểu được cái ý này. Cho nên ngày nay chúng ta nhất định phải lợi dụng khoa học 

kỹ thuật. 

Hiện tại thiết bị khoa học kỹ thuật của chúng ta lạc hậu rồi, gần đây chúng ta ở Hong 

Kong cũng làm một bộ thiết bị, tiên tiến hơn so với ở đây, còn tiên tiến hơn so với ở 

Đạt La Tư Hoa Kỳ. Nghe nói tôi ở Hong Kong giảng mấy ngày, Hoa Kỳ, Úc châu đều 

không nhận được, cho nên cần phải nâng cấp thiết bị. Những công cụ khoa học này lâu 

ngày  dài  tháng, nghe  nói  công ty  khoa  học kỹ  thuật  cao  này  của  họ, ba  tháng  thì  có 

đưa ra sản phẩm  mới, cho nên tất cả thiết bị thiết kế của chúng ta, thọ mạng của nó 

nhiều nhất là ba năm, ba năm nhất định phải đào thải, phải đổi mới. Đây là đối với đạo 

tràng này của chúng ta. Trong đài phát thanh truyền hình, nhiều nhất là nửa năm thì 

phải đổi mới, nếu không đổi mới thì nó không theo kịp thời đại, cho nên giá thành rất 

cao, đào thải quá nhanh. Ngày nay chúng ta lại phải lợi dụng những thứ thiết bị này. 

Giá thành cao đến như vậy đối với chúng ta mà nói là một gánh vác rất nặng. Lần này 

tôi  từ Úc châu  trở về, ở  Úc châu  tôi  đến thăm  Đại  học  Nam  Côn. Ban đầu  chúng  ta 

cũng không biết, sau khi đến  rồi  mới  biết  được trường học này  có  đặc sắc, đó  là  lợi 

dụng đường truyền dạy học, xếp vị trí thứ nhất trên thế giới. Trường học có hơn mười 

ngàn học sinh, phân bố ở 62 quốc gia khu vực trên toàn thế giới. Những học sinh này 

đều không cần đến trường học, chính mình ở trên bàn vi tính trong nhà, vi tính trong 

nhà  của  bạn  tiếp  thông  với  đường  truyền  của  họ,  trong  nhà  cũng  có  thể  lên  lớp. Họ 

đem giáo trình của họ truyền cho bạn từ vi tính, bạn ở trong nhà học tập, bạn có thể ở 

trên  đường truyền  cùng với  các  bạn  học nghiên  cứu  thảo  luận, có  thể  thỉnh giáo với 

giáo  thọ,  thảy  đều  ở  trên  mạng.  Thi  cử  cũng  ở  trên  đường  truyền.  Khi  tốt  nghiệp, 

trường học sẽ trao học vị. Tôi hỏi hiệu trưởng, các học trò tốt nghiệp nhận học vị có 

cần đến trường học hay không? Ông nói, không cần, chứng thư học vị gởi đến tận nhà 

cho họ. Quá thuận tiện. Tôi tham quan thiết bị của họ, chân thật hết lời tán thán. Tôi 

tham quan Đài truyền hình Vệ tinh Hoa Kỳ, Phụng Hoàng, Á Thị của Hong Kong đều 

đã tham quan qua, Đài Loan tôi cũng tham quan qua, thiết bị đều không bằng trường 

học này. Trường học này chân thật là thiết bị khoa học kỹ thuật tiên tiến bậc nhất. Tòa 

lầu trường học là bốn tầng kiến trúc rất đồ sộ, nhân viên làm  việc trong đó hơn 100 

người. 

Sau khi tôi xem rồi vô cùng hoan hỉ. Tôi hỏi, tôi có thể dùng đường truyền của các vị 

để  giảng  Kinh  không?  Họ nói, được.  Tôi hỏi, tiền  thuê các vị tính thế  nào?  Họ  khái 

lượt tính qua, họ tính tường tận đưa hóa đơn cho tôi. Mượn dùng thiết bị của họ, sử 

dụng đường truyền của họ giảng Kinh cho toàn thế giới một giờ đồng hồ là 200 đồng. 

Giá  rất  là  rẻ, đều  là  dùng  thiết  bị  khoa  học  đệ  nhất.  Bạn  xem,  một  tuần  lễ  tôi  giảng 

năm  ngày,  một  lần  giảng  hai  giờ  đồng  hồ,  mười  giờ  đồng  hồ  một  tuần  lễ  mới  2000 

đồng. Tỷ giá tiền Úc cũng gần bằng tiền Singapore. Giá rất là rẻ. Đây là dùng thiết bị 

- 127 - 

đường truyền của họ. Nếu như không dùng đường truyền của họ, dùng phòng ghi hình 

của họ, giống như hiện tại chúng ta làm  VCD, dùng thiết bị này, không dùng đường 

truyền thì một trăm đồng. Cho nên chúng ta ở nơi đó xây một đạo tràng, ban đầu tôi 

còn có kế hoạch xây phòng dạy học, xây đài vệ tinh phát sóng, làm những thiết bị này. 

Hiện tại vừa thăm qua trường học này, món tiền này chúng ta không cần phải tốn rồi, 

tôi có thể hoàn toàn mượn dùng thiết bị của trường học. Trường học đó cùng một con 

đường với chúng ta, chúng ta ở phía bắc, trường học ở phía nam, không cần đi đâu xa, 

lái xe nửa giờ thì đến. Là thiết bị khoa học bậc nhất thế giới, quá tốt. Đây là nhà Phật 

gọi là “duyên phận”, cái duyên ở nơi đó vô cùng là đầy đủ. 

Hiệu trưởng giáo thọ trong trường học, chúng tôi nói chuyện rất là hợp ý, rất là hoan hỉ 

để giúp đỡ chúng ta. Chúng ta cũng rất nỗ lực thảo luận một khoa đề, chính là thành 

lập  “Đa  Nguyên  Văn  hóa  Nghiên  Cứu  Sở”,  chuyên  bồi  dưỡng  giáo  sư  của  các  tôn 

giáo, nhân tài hoằng pháp. Họ vô cùng hứng thú, thế nhưng họ có một yêu cầu đối với 

chúng ta, chính là mong muốn chúng ta cung cấp kinh phí. Trường học mở lớp, cũng 

mong muốn chúng ta tiến cử học sinh. Tương lai khi tốt nghiệp, có thể phát bằng học 

vị  học  sĩ,  có  thể  chánh  thức  lấy  được  học  vị.  Thời  gian  học  tập  từ  hai  năm  đến  bốn 

năm, hoặc giả năm năm đều được, hoàn cảnh rất tốt. Cho nên hy vọng hiện tại đồng tu 

tại gia chúng ta không thể không học vi tính, không học vi tính không được, nhất định 

phải  học  tốt  vi  tính.  Đơn  giản  nhất  phải  biết  đóng  mở,  phải  biết  vào  kênh  đài  của 

chúng ta. Chúng tôi sẽ đem thời gian giảng Kinh thông báo cho các vị, bạn ở trong nhà 

cũng có thể xem được, hơn nữa hình ảnh âm thanh đều rất là rõ ràng. Cho nên công cụ 

của khoa học, chúng ta nhất định phải có, nhờ vào cái công cụ này. 

Chúng ta thông đạt đối với Phật lý, rõ ràng phương pháp, tu hành là ở cá nhân. Bạn 

nghĩ xem, Thế Tôn năm xưa ở đời không hề dạy mọi người tu hành, chỉ là ngày ngày 

lên lớp  giảng  Kinh  nói pháp, tu  hành  là việc  cá nhân  của  bạn.  Đạo  lý tường  tận  rồi, 

tâm lý của bạn cải đổi, tu tâm, trong tâm không có niệm ác, chỉ có thiện niệm. Tâm 

thiện thì ngôn hạnh của bạn nhất định là thiện. Mọi người cùng nhau cộng tu, đây là 

sau khi Phật pháp truyền đến Trung Quốc, Tổ sư đại đức chúng ta phát minh ra. Chúng 

ta xem thấy ở trên lịch sử, đại khái sớm nhất là Tịnh Độ tông chúng ta, vào thời đại 

Đông Tấn, chính là thời đại Nam Bắc triều, Đại Sư Huệ Viễn xây Niệm Phật đường ở 

Lô  Sơn,  triệu  tập  chí  đồng  đạo  hợp  123  người  cùng  cộng  tu  ở  trên  núi.  Đây  là  sớm 

nhất. Tự viện tòng lâm nhiều, đều là giảng Kinh dạy học, là loại trường hợp này. Chân 

thật có chế độ cộng tu, đây là bắt đầu từ Mã Tổ Bách Trượng. Việc này rất nổi tiếng 

trên lịch sử Phật giáo chúng ta. “Mã Tổ xây tòng lâm, Bá Trượng lập thanh quy” , hai 

Ngài đề xướng cộng tu, xây dựng chế độ cộng tu. “Chế độ tòng lâm Phật giáo chúng 

ta”, đây là đặc sắc của Phật giáo chúng ta, Ấn Độ không có, là đem tu học giáo học 

của Phật giáo chế độ hóa. Đây là việc tốt, vô cùng khó được. Chế độ này gần giống 

như đại  học  của  hiện  tại,  tòng  lâm  chính  là  đại  học.  Chủ  tịch  của  tòng  lâm,  hiện  tại 

chúng  ta  gọi  là  “hiệu  trưởng”,  “thủ  toạ”  chính  là  ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  “giáo  vụ 

trưởng”, “duy na” chính là “huấn đạo trưởng”, “giám viện” là “tổng vụ trưởng”. Tên 

gọi không giống nhau, chức trách của họ hoàn toàn như nhau, cho nên tòng lâm Phật 

giáo Trung Quốc, dùng lời hiện tại mà nói chính là “đại học”. Đây  mới là đề xướng 

cộng tu. Do đây có thể biết, cộng tu là hình thức. 

- 128 - 

Hình  thức  này  ở  vào  Thời  kỳ  Mạt  Pháp  có  tính  cần  thiết.  Chúng  sanh  Thời  kỳ  Mạt 

Pháp nghiệp chướng đích thực tương đối nặng, một người tu hành không dễ dàng đề 

khởi tinh  thần, dễ dàng giải đãi  phóng  dật,  không  thể  chăm  chỉ  nỗ  lực, cho nên  mọi 

người cùng nhau cộng tu, gọi là “y chúng nương chúng”. Xem thấy người khác chính 

mình cũng phải đề khởi tinh thần lên, rất ngại khi không tham gia, đây gọi là “y chúng 

nương chúng”. Đôi bên khích lệ lẫn nhau, nhắc nhở lẫn nhau, giúp đỡ lẫn nhau, thành 

tựu đạo nghiệp. Nếu như chân thật có chí ở tu học, không cần phải những hình thức y 

chúng  nương  chúng này, chính  mình  có  thể  thành  tựu, giống  như  thời  xưa vậy. Cho 

nên, chính mình ở tại gia tu hành là có thể thành tựu. 

Ở vào thời đại hiện tại này, thời đại này là thời đại phản phốc quy chân, là một thời đại 

hồi quy thượng cổ, do đó chúng ta học Phật phải đặc biệt chú trọng thực chất, không 

xem  trọng  ở  hình  thức,  phải  trọng  thực  chất.  Chúng  ta  ở  Đồ  Văn  Ba  Úc  châu,  đạo 

tràng  đó  là  một  giáo  đường  Thiên  Chúa,  giáo  đường  đó  bán  cho  chúng  ta,  chúng  ta 

hoàn toàn giữ lại hình thức của giáo đường, bên trong không thay đổi chút nào. Vì sao 

vậy? Chúng ta trọng thực chất không trọng hình thức, hình thức biểu hiện bên ngoài là 

giáo đường Thiên Chúa, bên trong chúng ta là đạo tràng Tịnh Độ. Trong giáo đường, 

chúng ta ngay đến tượng Phật cũng không bài trí ra, chúng ta dùng máy chiếu lên màn 

bạc. Khi niệm Phật, chúng ta chiếu tượng của Tây Phương Tam Thánh ở trên màn bạc. 

Khi không niệm Phật thì tắt máy chiếu, trên màn bạc là trống không, không có hình gì 

hết. Khi giảng Kinh, chúng ta liền đem hình ảnh của Thích Ca Mâu Ni Phật chiếu lên. 

Không có Phật nào hết, tất cả chư Phật Bồ Tát đều ở trong cái hộp nhỏ đó của chúng 

ta,  đến  lúc  nào  dùng  hình  ảnh  nào  thì  chiếu  lên  ảnh  đó,  “chư  Phật  hiện  toàn  thân”. 

Việc này tốt, đây là hiện đại hóa, chúng ta trọng thực chất không trọng hình thức. 

Vậy chúng ta đối với học trò, hiện tại các vị đồng tu có rất nhiều người đều quen biết, 

dòng chữ Ngộ mười mấy người đều đã đi qua. Họ ngày trước tu học còn khổ cực hơn 

nhiều  so  với  các  vị.  Tôi  quy  định  họ  trong  vòng  5  năm,  năm  nay  là  2001,  đến  năm 

2005 phải hoàn thành tám  môn bài khóa. Tám  môn bài khóa là lúc trước chúng ta ở 

Thư viện Hoa Tạng Đài Loan định ra. Tuy là định rồi, thế nhưng mãi chưa thể nào làm 

được. Hiện tại họ đang ở trên núi, hoàn toàn đều phải nỗ lực mà làm. 

Bộ thứ nhất là “A Nan Vấn Sự Phật Kiết Hung Kinh”. Các vị các đồng tu cũng đã có 

học qua. Kinh này không dài. 

Thứ hai là “Kinh Vô Lượng Thọ”. Hiện tại chúng ta đang giảng bộ Kinh này. 

Thứ ba là “Di Đà Yếu Giải” của Đại Sư Ngẫu Ích. 

Thứ tư là “Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện Phẩm”. 

Phật Kinh có bốn môn, ngoài ra nhà Nho chọn ra hai môn: 

Một  môn  là  “Tứ  Thư”  và  một  môn  là  “Liễu  Phàm  Tứ  Huấn”.  Chúng  ta  đem  “Liễu 

Phàm Tứ Huấn” liệt vào nhà Nho. 

Còn có một môn là “Thái Thượng Cảm Ứng Thiên” của nhà Đạo. 

- 129 - 

Bảy bài khóa này phải thuộc nằm lòng, hoàn toàn có thể thuộc lòng, phải có thể giảng. 

Phương  thức  giảng  cũng  giống  như  hiện  tại  lớp  bồi  dưỡng  các  vị  học  vậy,  mỗi  một 

đồng học thay phiên nhau lên giảng, cho nên mỗi mỗi đều phải cố gắng chuẩn bị. Sau 

khi giảng xong, tiếp nhận phê bình của các bạn học để cải tiến. Cái thứ ba là nhất định 

phải làm được, yêu cầu đem những gì đã nói trong Kinh biến thành tư tưởng kiến giải 

hành vi đời sống của chính mình. Tôi đã yêu cầu như vậy. Thời khóa sớm tối không 

làm. 

Dùng cái gì để làm thời khóa sớm tối? Lạy Phật, sáng sớm thức dậy lạy 150 lạy, buổi 

tối trước khi đi ngủ, lạy 150 lạy, dùng lạy Phật để làm thời khóa sớm tối. Mỗi ngày lạy 

300 lạy, ngày ngày không gián đoạn. Lạy Phật cũng là “Giới-Định-Huệ” tam học một 

lần hoàn thành. 

Ngoài bảy môn thời khóa này ra, các vị đồng tu có không ít người đều biết, chúng ta 

có hai lô hàng hóa vận chuyển đến Úc châu. Hai lô hàng hóa này là gì? Là sách vở, 

trong đó tuyệt đại đa số là sách Trung văn, trong đó có một bộ “Tứ Khố Toàn Thư” 

hoàn  chỉnh,  còn  có  một  bộ  “Tứ  Khố  Đề  Yếu”  hoàn  chỉnh,  có  mười  bộ  “Đại  Tạng 

Kinh” khắc bổn khác nhau, đây là loại lớn. Những thứ này vận chuyển đến nơi đó, bạn 

có năng lực xem hay không? Nếu bạn không có năng lực xem, những sách này để ở 

nơi đó chẳng phải oan uổng rồi sao? Cho nên, nếu như muốn có năng lực xem những 

văn ngôn văn này, ngày trước lão sư Lý nói qua, mức độ thấp nhất phải thuộc 50 thiên 

cổ văn thì bạn có năng lực xem văn ngôn văn. Nếu như có thể thuộc lòng 100 thiên cổ 

văn, bạn liền có năng lực viết văn ngôn văn. Cho nên tôi lại có một yêu cầu, muốn các 

đồng  tu  ở  ngay  trong  năm  năm  thuộc  100  thiên  cổ  văn.  Cổ  văn  này  là  từ  trong  “Cổ 

Văn Quán Chỉ”, tôi chọn ra 100 thiên. Mỗi tuần lễ hai thiên, phải có thể đọc, phải có 

thể thuộc lòng, cũng phải có thể giảng. Sau đó những sách này để ở trên núi đó mới có 

chỗ dùng, các bạn mới năng lực đọc qua. Nếu không thì chất đống ở nơi đó chẳng phải 

là một đống giấy vụn sao? Để cúng dường mọt sách, vậy chẳng phải là quá oan uổng 

sao? Quá đáng tiếc. Cho nên, không có 100 thiên cổ văn làm nền tảng, thì bạn không 

có năng lực đọc qua. Một trăm thiên cổ văn là “Đại Tạng Kinh”, chìa khóa của “Tứ 

Khố Toàn Thư”, nhất định phải nắm được, cho nên tôi ngày nay yêu cầu họ. 

Hiện tại bên đó đả Phật thất, hôm qua đồng tu bên đó gọi điện thoại nói với tôi, trên 

núi  những  người  xuất  gia  này  đều  xuống  núi  tham  gia  Phật  thất.  Tôi  nghe  rồi  rất  là 

không  vui,  ngay  trong  đêm  tối  hôm  qua  gọi  điện  cho  Ngộ  Đạo,  đồng  tu  trên  núi  có 

phải đều phải tham gia Phật thất không? Thầy nói không cần thiết vậy. Tôi nói, không 

cần thiết tại vì sao thầy cho họ nghỉ vậy? Thầy không có quyền cho họ nghỉ, thảy đều 

bảo họ quay về núi để học tập. Hàn Quán Trưởng vãng sanh tròn bốn năm là ngày 5 

tháng 3. Ngày 5 tháng 3 hôm đó xuống núi tham gia, tham gia xong rồi liền quay về. 

Đọc  sách là cần thiết,  nếu bạn không  dụng  công, không đọc sách, cái kỷ  niệm  đó là 

giả.  Hàn  Quán  Trưởng  hy  vọng  các  vị  mỗi  mỗi  có  học  vấn,  có  trí  tuệ,  có  đức hạnh, 

tương lai có thể tự hành hóa tha, đây mới là kỷ niệm chân thật, báo đáp chân thật. Có 

thời gian nghỉ ngơi ra ngoài đi dạo là không thể được, nhất định không thể được. Cho 

nên ở trên núi chúng ta không có pháp hội, không có Phật sự, hoạt động nào cũng đều 

không có, chính là bảo bạn ở trong nhà đọc sách. Mời được hai vị lão sư, một người 

dạy Trung Văn, một người dạy Anh Văn. Tôi nói với họ, đạo tràng này ngày nay là 

đạo tràng thứ nhất thế giới. Đời sống vật chất của các vị, tôi đều chăm sóc tốt cho các 

- 130 - 

vị rồi, không chút lo lắng nào, chỉ đọc sách cho tôi, ngoài đọc sách ra không làm bất 

cứ việc gì. Đến nơi nào để tìm một hoàn cảnh như vậy, hoàn cảnh chân thật tu học? 

Chúng ta vì Phật pháp, vì chúng sanh, vì thế hệ về sau, không cần nhiều, tương lai có 

thể bồi dưỡng ra ba đến năm người thì rất khó được rồi. Hiện tại ở trên núi có mười 

mấy người, hy vọng có ba đến năm người có thành tựu. Nói mỗi mỗi có thành tựu thì 

không  cách  nào  làm  được,  chắc  chắn  không  làm  được.  Có  thể  có  một  phần  tư,  một 

phần năm thành tựu, thì vô cùng khả quan rồi, cái thành tích này thì rất khó được. Cho 

nên, “thỉnh Phật trụ thế” là rất không dễ dàng. Có hoàn cảnh an định, để họ cố gắng tu 

học, những học trò này tương lai sau khi thành tựu có thể lợi dụng đường truyền của 

Đại học Nam Côn truyền bá, có thể hoằng pháp đối với toàn thế giới. Cho nên có được 

một  hoàn  cảnh  giáo  học  tốt  đến  như  vậy,  loại  công  cụ  hoằng  pháp  tốt  đến  như  vậy, 

chúng ta xây dựng quan hệ mật thiết với trường học. 

Thị trưởng trấn nhỏ này vô cùng tốt, chúng ta lần đầu gặp mặt thì rất là thân thiết, rất 

khó được. Vị thị trưởng này là nữ. Cô ấy nói với tôi, hiện tại người trẻ tuổi, vấn đề của 

thanh  thiếu  niên  vô  cùng  nghiêm  trọng.  Toowoomba  là  một  thành  phố  nhỏ  của  Úc 

châu, một thành phố nhỏ vô cùng sạch đẹp, có thể nói là không có ô nhiễm, thế nhưng 

thanh thiếu niên hút độc phẩm có đến 13 ngàn người. Số người của thành phố nhỏ này 

tổng cộng chỉ có 80 ngàn người. Thực tế là rất nghiêm trọng, rất đáng sợ. Bản thân con 

trai của thị trưởng này cũng hút độc phẩm. Cô nói cô đã tốn thời gian bảy - tám năm 

mới có thể cứu được cậu ấy, hiện tại hoàn toàn cai được rồi, cho nên cô biết được sự 

việc này quá khổ, cô toàn tâm toàn lực giúp đỡ thanh thiếu niên, xây dựng trung tâm 

hoạt động thanh thiếu niên, đề xướng khu giải trí chánh đáng, cũng mời truyền giáo sư 

của  một  số  tôn  giáo  phụ  đạo  số  thanh  niên  này.  Chúng  ta  nghe  rồi  rất  hoan  hỉ.  Tôi 

cũng  nhận  lời  cô  ấy,  Phật  giáo  chúng  ta  mỗi  tuần  lễ  phụ  đạo  một  lần  đối  với  thanh 

thiếu niên. Học sinh lớp Anh văn bên đó để những học sinh này giảng Phật pháp cho 

những thanh thiếu niên này nghe, hướng dẫn khai đạo họ, khuyên bảo họ quay đầu là 

bờ. Đây là chúng ta đối với chỗ này phải nên tận nghĩa vụ. 

Chúng ta xem thấy Kinh văn này:  “Tu Bồ Tát hạnh, tích công bồi đức” , hai câu này 

chúng ta không thể không chăm chỉ mà làm, nỗ lực mà làm. Trước tiên phải thành tựu 

chính  mình.  Chính  mình  không  thể  thành  tựu,  nếu  muốn  giúp  đỡ  người  khác,  trên 

Kinh Phật nói là “vô hữu thị xứ”, cho nên trước tiên phải thành tựu chính mình. Thành 

tựu chính mình mà không phấn đấu, không nỗ lực thì làm sao được? Tôi còn có một 

nguyện  vọng,  không  biết  có  thể  thành  tựu  hay  không,  chỉ  cầu  Tam  Bảo  gia  trì.  Tôi 

muốn tương lai ở đó xây dựng một trường học, trường học tư lập. Toowoomba trung 

học dân lập có hai mươi mấy ngôi, tôi muốn xây một trường tư lập, từ mầm non đến 

cao trung, chúng ta xuyên suốt dạy đến nơi, tôi hy vọng các bạn nhỏ năm sáu tuổi có 

thể đọc sách Thánh Hiền. Như chúng ta hiện tại ở trường mầm non, đọc “Đệ Tử Quy”, 

“Tam Tự Kinh”, chúng ta chuẩn bị bắt đầu từ mầm non, truyền thụ giáo huấn Thánh 

Hiền của nhà Đạo, nhà Nho, nhà Phật. Nếu như chúng ta chân thật được chư Phật hộ 

niệm, tôi nghĩ sự việc này ở nơi đó có thể làm được thành công. Giáo dục ở nơi đây rất 

là phát triển, một phần tư số người trong thành phố nhỏ này đều từ nơi công tác giáo 

dục,  cho  nên  trình  độ  văn  hóa rất  cao, nhiệt  tình  giáo  dục, cho  nên  đây  là  một  hoàn 

cảnh đọc sách tu học rất tốt, chúng ta phải cố gắng mà vận dụng. Chỗ này làm tốt, làm 

thành công rồi, liền sẽ sanh ra ảnh hưởng. Chúng ta hy vọng tương lai phát triển đến 

khu vực khác. Chính phủ, trường học không chịu làm thì chúng ta đề xướng tư nhân 

- 131 - 

đến làm, dùng phương pháp này tư nhân đến làm. Học trò chúng ta tốt nghiệp ra, tham 

gia thi  cử của  chính phủ địa phương, nếu như thành tích  tốt  hơn so  với họ, tự nhiên 

liền sẽ được chính phủ xem trọng. Giống như trường học bản xứ ở Boston (đây là một 

trường học do tư nhân thành lập), hiện tại trường học này đến lớp 9, chúng ta hy vọng 

giúp họ nâng lên đến lớp 12, chính là cao trung. Họ là dạy học độc lập. Thành tích của 

học trò ở trên trường học thông thường, phẩm đức càng tốt hơn, cho nên dần dần nhận 

được tôn trọng của xã hội đại chúng. Đây là chúng ta phải nên làm. Đồng tu xuất gia 

chúng  ta,  nếu  như  không  phải  ở  bên  ngoài  giảng  Kinh  hoằng  pháp  thì  phải  nên  vào 

trường học dạy học, danh chánh ngôn thuận “Giáo dục của Phật Đà”. Chúng ta phải 

đem  Phật  giáo  thực  tiễn  ở  giáo  dục  của  Phật  Đà,  phải  đề  xướng,  phải  rộng  tuyên 

truyền. Có như vậy mới chân thật là “thỉnh Phật trụ thế”. 

Phổ  Hiền  mười  nguyện,  bảy  điều  phía  trước  là  nguyện,  ba  điều  phía  sau  đều  là  hồi 

hướng: Hồi hướng chúng sanh, hồi hướng pháp giới, hồi hướng Bồ Đề. Việc này mọi 

người tỉ mỉ  mà xem, đều có thể lý giải. Cho nên, trên Kinh điển Phật Bồ Tát nêu ra 

cương lĩnh tu hành cho chúng ta, dạy bảo chúng ta một khóa mục tu hành, chúng ta 

làm  thế  nào  thực  tiễn?  Nội  dung  của  khóa  mục  này  chính  là  toàn  bộ  “Đại  Phương 

Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh”.  Cho  nên  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  làm  tổng  kết  sau  cùng, 

mười điều cương lĩnh tu hành toàn Kinh. Nếu như bạn có thể nắm lấy cương lĩnh tu 

hành toàn Kinh, bạn đối với toàn Kinh, ở trên pháp hành mà nói, phương pháp tu hành 

mà nói, bạn nơi nơi đều có thể xem thấy. Phật pháp trọng ở thực hành. Nếu như có thể 

nói không thể hành, ngay Pháp sư Tu Vô vãng sanh của chùa Cực Lạc Hoa Nhĩ Tân 

cũng không bằng. Pháp sư Tu Vô nói, có thể nói không thể làm thì không phải chân trí 

tuệ. Đây  là  một  câu nói  trước  khi  vãng  sanh  Ngài  lưu lại.  Nhất  định phải làm  được, 

chăm chỉ nỗ lực mà làm, bạn mới có thể có chỗ tốt chân thật. Cái chỗ tốt này chính là 

“đức”.  Bạn  có  thể  làm  là  “công”.  Sau  khi  bạn  làm  được  rồi,  cái  chỗ  tốt  đó  chính  là 

“đức”. “Tích công bồi đức”, bốn chữ này quan trọng hơn bất cứ thứ gì. Bồ Tát có thể 

thành  Phật  không  gì  khác,  chính  là  thành  tựu  bốn  chữ  này.  Vô  lượng  kiếp  đến  nay 

chưa từng ngơi nghỉ, xả mình vì người, chính mình tu hành đều là vì chúng sanh mà 

không phải vì chính mình. Sau khi học xong rồi giúp người khác. Vậy thì chúng ta học 

xong sớm một ngày, người khác liền sớm một ngày được độ, sớm một ngày được lợi 

ích của Phật pháp. Chúng ta trễ một ngày thành tựu, người khác thêm một ngày chịu 

khổ, thêm một ngày mê hoặc, thêm một ngày tạo nghiệp. Nếu như có thể nghĩ đến chỗ 

này, tự nhiên bạn liền sẽ dõng mãnh tinh tấn, không dám giải đãi. Không chỉ đồng tu 

xuất  gia  ghi  nhớ  trong  lòng,  đồng  tu  tại  gia  cũng  phải  chăm  chỉ  nỗ  lực,  bốn  chúng 

đồng tu có thể đồng tâm hiệp lực, chánh pháp liền có thể cửu trụ thế gian, chánh pháp 

liền có thể truyền khắp thế giới. 

Giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn, việc này ở hiện tiền chúng ta là cần thiết phải làm. 

Làm từ chỗ nào? Nhất định phải làm từ bản thân. Bản thân phải làm từ tu tâm, cải biến 

tư tưởng, cải biến quan niệm, phải làm từ chỗ này. Tư tưởng cũ, quan niệm cũ đều là 

vì chính mình, cho dù vì người khác, vì người khác vẫn là vì chính mình, đây không 

phải là thật. Quan niệm sai lầm này nhất định phải đem nó tu sửa lại, bắt chước Phật 

Bồ  Tát  mỗi  niệm  vì  chúng  sanh,  không  có  một  niệm  vì  chính  mình,  vì  chính  mình 

cũng là vì chúng sanh, vậy thì đúng rồi. Quyết định không hề đố kỵ chướng ngại, toàn 

tâm toàn lực giúp đỡ người khác, toàn tâm toàn lực thành tựu người khác, sau đó bạn 

liền biết được, thành tựu người khác chính là thành tựu cho chính mình, tự tha không 

- 132 - 

hai.  Hay  nói  cách  khác,  chướng  ngại  người  khác  chính  là  chướng  ngại  chính  mình. 

Công quá rõ ràng tường tận thông suốt thấu đáo, chính mình phải có trí tuệ, phải có 

năng  lực  phân  biệt,  sau  đó  công  phu  mới  có  lực.  Bao  nhiêu  người  nói  tu  hành  công 

phu không có lực, nguyên nhân không có lực ở chỗ nào? Đều làm rõ ràng, làm tường 

tận, công phu tự nhiên có lực. 

Tốt rồi. Hôm nay chúng ta chỉ giảng đến đây thôi. 

A Di Đà Phật….. 



Tập 229 

“Công đức vô lượng” 

Kinh văn: “Phật cáo A Nan, Pháp Tạng Tỳ Kheo, tu Bồ Tát hạnh, tích luỹ công 

đức, vô lượng vô biên”. 

Đến chỗ này là một đoạn. Ở phía trước đã nói qua nhiều loại công đức tu tích của Pháp 

Tạng Tỳ Kheo. Đoạn văn tự này là Thế Tôn tổng kết. Chúng ta ở nơi đây cũng phải 

nên làm một tổng kết  “tu Bồ Tát hạnh, tích lũy công đức” . “Bồ Tát hạnh” là gì, chúng 

ta cần phải nhận biết rõ ràng. 

Thế gian này, ở trong văn tự Trung văn nói ra chữ  “thế” , chính là hiện tại gọi là thời 

gian, cho  nên  hình tượng của chữ “thế” này  là  ba chữ thập, chúng  ta  gọi  là  quá  khứ 

mười năm, hiện tại mười năm, vị lai mười năm, 30 năm gọi là một đời, là chỉ thời gian 

mà nói.  “Gian”  là nói khoảng cách, là chỉ không gian mà nói. Nói một cái thời gian, 

lại nói một không gian, đây là đem tất cả sự vật trong vũ trụ toàn bộ đều bao gồm ở 

trong đó. Mà cái to lớn của thế gian này, phàm phu chúng ta không cách gì thể hội. 

Khoa học gia  hiện đại  tuy  là  nói  có  rất nhiều  không  gian  không đồng  duy  thứ khác, 

cách nói này không phải là một số người thông thường có thể thể hội được, thế nhưng 

họ nói là chân tướng sự thật. 

Từ trên lý luận mà nói, không gian duy thứ là không có bờ mé. Chúng ta học Phật, đã 

đọc qua trong Kinh điển Đại Thừa, đối với cách nói này chúng ta sẽ khẳng định, chúng 

ta không có chút nào hoài nghi. Tại vì sao nói không gian duy thứ không có bờ mé? 

Thực  tế  mà  nói,  nhà  khoa  học  chỉ  là  từ  trên  lý  mà  suy  tưởng,  không  cách  gì  chứng 

thực, còn Phật pháp thì khác biệt rất lớn, Phật pháp đối với tình huống này hoàn toàn 

hiểu  rõ.  Không  gian  duy  thứ  từ  đâu  mà  ra?  Từ  ngay  trong  tưởng  tượng  của  tất  cả 

chúng sanh mà sanh ra. Chúng ta liền biết rồi, mỗi một chúng sanh nghĩ tưởng không 

như nhau, cho nên mỗi người có một không gian của chính mình. Đây là chân thật. 

Không  gian  của  chính  mỗi  người  cũng  không  phải  là  nhất  định,  cũng  có  rất  nhiều 

không  gian  duy  thứ  khác  nhau.  Nếu  bạn  không  tin  tưởng,  bạn  tỉ  mỉ  mà  tư  duy,  mà 

quán sát, cảnh giới khi bạn đang tỉnh táo cùng cảnh giới khi bạn đang mê hoặc không 

như  nhau.  Buổi  tối  khi  bạn  đang  nằm  mộng,  cảnh  giới  lại  không  như  nhau,  khi  bạn 

đang nằm mộng liền vào một không gian duy thứ khác. Bạn chính mình biết được, bởi 

- 133 - 

vì bạn vào cái không gian đó, người khác không biết được, thế nhưng người có công 

phu thì biết được. Có công phu như thế nào? Người có năng lực đột phá không gian 

duy thứ khác. Việc này trong nhà Phật là người có công phu thiền định tương đối, sức 

định  này  có  thể  đột  phá  được  không  gian  duy  thứ  khác.  Nếu  như  một  người  có  sức 

định tương đối, bạn ở nơi đó nằm ngủ, họ ở nơi đây ngồi thiền, bạn ở trong mộng làm 

việc gì họ thảy đều biết, họ đều xem thấy, đợi đến khi bạn tỉnh lại, họ nói với bạn bạn 

vừa rồi nằm mộng, ở trong mộng làm việc gì, làm việc gì. Tại vì sao họ biết được? Cái 

không gian duy thứ đó họ có thể đột phá được, cho nên họ có thể xem thấy được bạn. 

Chúng ta đồng thời biết được cảnh giới trong mộng không như nhau, cảnh giới trong 

định  cũng  không như nhau. Người khi vào định không phải không có  cảnh giới, khi 

vào định cũng đột phá không gian duy thứ, bước vào một không gian khác. Chúng ta 

không có công phu này. Thế nhưng tôi tin tưởng có không ít đồng tu đã từng đọc qua 

“Hư Vân Lão Hòa Thượng Niên Phổ”, bạn xem Hòa Thượng Hư Vân thường hay vào 

định,  Ngài  ở  trong  định  đã  từng  đến  Nội  Viện  Đâu  Suất  nghe  Bồ  Tát  Di  Lặc  giảng 

Kinh,  còn  xem  thấy  ở  đó  có  mấy  vị  bằng  hữu  đồng  tu  mà  Ngài  quen  biết.  Những 

người này đã vãng sanh đến Nội Viện Đâu Suất, khi Ngài đến đó xem thấy. 

Trong thư tịch ghi chép, vào đời nhà Đường, Thiền sư Pháp Chiếu ở núi Ngũ Đài xem 

thấy  chùa  Trúc  Lâm  Đại  Thánh,  nghe  Bồ  Tát  Di  Lặc  giảng  Kinh.  Đó  đều  là  không 

gian duy thứ khác. Loại không gian duy thứ khác này từ đâu mà ra? Là từ tâm tưởng 

của chúng sanh mà sanh ra, chính là trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói  “duy thức sở biến” . 

Nếu như không có thức biến, cảnh giới đó gọi là “Pháp giới nhất chân”. Trong pháp 

giới  nhất  chân  là  những  người  nào  ở?  Trên  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  nói  với  chúng  ta, 

Pháp Thân Đại Sĩ ở, mức độ thấp nhất họ đều phá một phẩm vô minh chứng một phần 

pháp thân, hay nói cách khác, thế gian chúng sanh rất nhiều rất nhiều không gian duy 

thứ khác nhau, họ thảy đều có năng lực đột phá, có năng lực siêu việt mà chứng được 

pháp giới nhất chân. Các vị phải ghi nhớ, “nhất chân”, nhất chính là chân, nhị chính là 

vọng, nhị chính là mười pháp giới, vô lượng vô biên pháp giới. Vậy chúng ta tu Tịnh 

Độ là thù thắng. Tại vì sao chư Phật tán thán, tổ tổ truyền nhau, đều khẳng định pháp 

môn này là pháp môn thù thắng đệ nhất, nguyên nhân ở chỗ nào? Họ tu học là “nhất 

tâm bất loạn”, cảnh giới nhất tâm chính là pháp giới nhất chân. Bạn làm thế nào mới 

có  thể  chứng  được  pháp  giới  nhất  chân?  Nhất  tâm  liền  chứng  được,  pháp  giới  nhất 

chân  hiện  tiền.  Hai  tâm  liền  rơi  vào  mười  pháp  giới,  rơi  vào  vô  lượng  vô  biên  pháp 

giới. Đây là chân lý, là chân tướng sự thật, chúng ta phải tỉ mỉ mà thể hội. Đây mới là 

chân thật, chỉ có nhất tâm là chân thật. 

Có phải chúng ta chân thật đang tu nhất tâm hay không? Khởi tâm động niệm vẫn có 

ta, còn có bạn, còn có anh ấy thì không thể nhất tâm. Khởi ý niệm “có ta” thì đã rơi 

vào “ba tâm hai ý” rồi. Đến lúc nào có thể hồi quy tự tánh (“hồi quy tự tánh” chính là 

trong  Tông môn  gọi là  “minh  tâm  kiến tánh”)?  Đến  lúc nào  bạn không  còn hai tâm, 

bạn chỉ có nhất tâm, thì bạn liền minh tâm kiến tánh, bạn liền hồi quy tự tánh. Bạn còn 

dùng hai tâm thì bạn không thể quay về tự tánh, công phu của bạn có tu được tốt hơn 

cũng chỉ trong mười pháp giới, pháp giới Phật, pháp giới Bồ Tát, bạn không cách gì 

khế nhập pháp giới nhất chân. Pháp giới nhất chân nhất định phải nhất tâm. Việc này 

khó, thật khó. Cho nên, Phật ở trong rất nhiều Kinh luận đều nói qua, phàm phu thành 

Phật  không  phải  thành  cứu  cánh  viên  mãn  Phật,  chính  là  phần  chứng  vị  Phật,  Thiên 

- 134 - 

Thai  Tông  gọi là  phần  chứng vị  Phật.  Phần  chứng vị  Phật  là  Phật thật, tuy  là  không 

viên mãn, nhưng họ là chân thật. Trong Thiền tông thường dùng mặt trăng để làm thí 

dụ, đây là trăng thật, tuy là không phải là trăng 15, không phải là trăng tròn đầy, mùng 

3 mùng 4 là trăng ngà, ánh trăng của trăng ngà là ánh sáng của trăng thật, nó không 

phải là giả. Phật đem cái gì để thí dụ cho ánh trăng giả? Ánh trăng ở trong nước, bóng 

trăng ở trong nước, đó là giả, không phải là thật. Trong “Kinh Lăng Nghiêm” thí dụ 

được tương đối gần gũi một chút, gọi là “kéo mắt nhìn thấy hai trăng”, đó là tiếp cận 

cái thật. “Kéo mắt” là gì? Chúng ta dùng ngón tay ấn vào tròng mắt một cái, xem thấy 

bên ngoài là hai hình, xem ánh trăng thì là hai ánh trăng. Hai ánh trăng đương nhiên có 

một  cái  thật,  một  cái  giả.  Phật  dùng  cái  này  để  làm  thí  dụ,  dạy  chúng  ta  đi  tưởng 

tượng.  Cho  nên,  Phật  trong  mười  pháp  giới  là  kéo  mắt  nhìn  thấy  được  Phật,  không 

phải  là  thật, thế  nhưng  rất  gần  rồi,  chắc  chắn  không  phải là  trăng  trong  nước. Trăng 

trong nước là thuần túy hư vọng, chắc chắn không phải là thật. Do đây có thể biết, sự 

việc này là thật khó, không phải giả khó. Từ ngay trong thật khó này, chúng ta mới thể 

hội được Tịnh Độ thù thắng. 

Tịnh Độ thù thắng ở chỗ nào? Thù thắng ở oai thần bổn nguyện Di Đà gia trì. Chúng 

ta chưa đạt đến nhất tâm, chỉ yêu cầu công phu thành khối thì có thể vãng sanh. Việc 

này thực tế mà nói, so sánh với tất cả pháp môn khác, pháp môn này thì thuận tiện quá 

nhiều quá nhiều. Tu học bất cứ một pháp môn nào, công phu thành khối là không thể 

thành  tựu. “Công  phu  thành  khối”  là  lời nói  của  Tịnh  Độ  tông, ở  trong  các  tôn  phái 

khác  nói  “công  phu  đắc  lực”.  Công  phu  đắc  lực  ở  trong  Tịnh  Độ  chính  là  công  phu 

thành  khối.  Họ  công  phu  đắc  lực  không  thể  siêu  việt  sáu  cõi  luân  hồi.  Vì  sao  vậy? 

Chưa đoạn phiền não. Công phu đắc lực là có thể khống chế được phiền não, chúng ta 

gọi là “phục phiền não”, phục phiền não mà chưa đoạn, chưa hữu dụng, nhiều nhất là 

chỉ có thể tu được chút phước báo trời người, những người này sẽ không bị đọa vào ba 

ác đạo, họ đời sau sẽ hưởng phước báo trời người, so với đời này trí tuệ càng tốt hơn, 

càng  có  phước  đức,  không  ra  khỏi  tam  giới,  không  thể  liễu  sanh  tử.  Nếu  muốn  siêu 

việt sáu cõi luân hồi, nhất định phải đoạn phiền não, phải đoạn kiến tư phiền não thì 

bạn mới có thể thoát khỏi sáu cõi luân hồi. Vậy thì khó rồi. Gốc của kiến tư phiền não 

là “ngã chấp”, ngay trong mỗi niệm có “ta”, cái bổn vị này, kiến tư phiền não của bạn 

không thể đoạn. Cho nên kiến tư phiền não đoạn rồi, chính là trên “Kinh Kim Cang” 

nói   “vô  ngã  tướng,  vô  nhân  tướng,  vô  chúng  sanh  tướng,  vô  thọ  giả  tướng” .  Ngã 

tướng, ngã kiến phá rồi, chắc chắn không chấp trước có ta. A La Hán chứng được, cho 

nên A La Hán siêu việt sáu cõi luân hồi, trụ pháp giới bốn Thánh, cự li pháp giới nhất 

chân vẫn còn rất xa thẳm. Thế nhưng ở trong Tịnh Độ tông chúng ta không cần phải 

có công phu này, chỉ cần khống chế phiền não của chính mình, khống chế tập khí của 

chính  mình  (đây  chính  là  công  phu  đắc  lực,  công  phu  thành  khối),  liền  có  thể  vãng 

sanh. Phật nói được rất  rõ  ràng, điều kiện vãng sanh này  sanh Thế giới  Tây  Phương 

Cực Lạc cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Nếu như kiến tư phiền não đoạn rồi, ngã chấp phá 

rồi, cũng chính là nói ý niệm tự tư tự lợi chúng ta đoạn rồi, đích thực không còn, họ 

vãng  sanh  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  cõi  Phương  Tiện  Hữu  Dư.  Việc  này  khó, 

không dễ dàng. Cho nên pháp môn Tịnh Độ này có thể phổ độ tất cả chúng sanh khổ 

nạn, thù thắng thuận tiện đệ nhất chính là cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Nếu như nói đến 

cõi Thật Báo Trang Nghiêm, thành thật mà nói, cõi Thật Báo của A Di Đà Phật Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc cùng cõi Thật Báo của tất cả chư Phật không hề khác biệt, 

không  thể  nói  thù  thắng.  Thù  thắng  của  Thế  giới  Cực  Lạc  chính  ở  cõi  Phàm  Thánh 

- 135 - 

Đồng Cư, thù thắng không gì bằng. Rất nhiều người không hiểu rõ chân tướng sự thật 

này, xem thường pháp môn Tịnh Độ, không chịu tu hành. Đây chính là trên Kinh nói 

thiện căn phước đức nhân duyên của họ không đầy đủ. Cho nên, gặp được pháp môn 

này mà có thể tin, có thể phát nguyện, có thể cầu vãng sanh, loại người này đều là quá 

khứ trong vô lượng kiếp tu tích thiện căn phước đức nhân duyên, đúng như trên “Kinh 

Di Đà” đã nói:  “Không thể thiếu thiện căn phước đức nhân duyên mà được sanh nước 

 kia” . Phàm hễ là người niệm Phật, cho dù là người cõi Phàm Thánh Đồng Cư hạ hạ 

phẩm vãng sanh, đều là thuộc về nhiều thiện căn nhiều phước đức, nhiều nhân duyên. 

Đầy đủ ba điều kiện này, ngay đời này khẳng định được sanh. 

Chúng  ta  ở  ngay  trong  đời  này  rất  may  mắn  gặp  được  pháp  môn  này,  thế  nhưng  có 

nắm được phần vãng sanh hay không? Đặc biệt là ở vào thời đại hiện đại này, cái thời 

đại  này  không  phải  là  thời  đại  thái  bình,  là  một  thời  đại  xã  hội  động  loạn,  chúng  ta 

phải nhận biết rõ ràng. Mỗi ngày các vị ở trong tin tức báo chí truyền hình có thể xem 

thấy tai nạn triền miên, hơn nữa, lần sau nghiêm trọng hơn lần trước. Con người sống 

trong thế gian này không có cảm giác an toàn, cho nên lo lắng, sợ hãi, bất an, tạo thành 

một hiện tượng khác thường, hiện tượng này chính là hiện tại trong y học nói “chứng 

tinh  thần  phân  liệt”,  người  thông  thường  chúng  ta  gọi  là  “bệnh  thần  kinh”,  vô  cùng 

nhiều. Không phân nam nữ già trẻ, người bị loại chứng bệnh này rất nhiều. Bệnh này 

do đâu mà ra vậy? Chính là do khẩn trương mà ra, bất an, sợ hãi, lo lắng, khẩn trương, 

bị  cái  bệnh  này.  Tôi  thường  hay  khuyên  bảo  các  đồng  tu  niệm  Phật  chúng  ta  không 

xem báo chí, không xem truyền hình, sự việc phát sanh bên ngoài thảy đều không biết, 

khi người ta hỏi thì nói: “Mỗi ngày thiên hạ thái bình, không việc gì. Tôi không xem 

thấy,  cũng  không  nghe  nói”,  thì  trong  tâm  không  bị  khẩn  trương,  cũng  không  có  lo 

lắng, chính ta đoạn dứt đi cái duyên này. Cũng có người nói, sanh vào xã hội hiện đại 

này, rất nhiều sự việc nếu anh không biết thì làm sao được? Vậy chúng ta hỏi lại họ 

một câu:  “Biết rồi thì có gì tốt hơn không?” . Nếu như biết rồi mà mang đến cho chúng 

ta lo lắng, bất an, sợ hãi, vậy thì không bằng không biết có phải tốt hơn không? Không 

biết thì ta bình bình an an qua ngày, biết rồi thì tâm tình không được an ổn; không biết 

thì chúng ta tự tại qua ngày, qua được thoải mái, vẫn là không biết tốt hơn. Lão thật 

niệm Phật, ta chỉ biết Phật, ta chỉ biết trên Kinh nói với chúng ta Thế giới Cực Lạc vẫn 

là tốt, đem tâm định lại, không nên bị cảnh giới bên ngoài quấy nhiễu, không nên bị 

cảnh giới bên ngoài dao động, vậy thì tốt. Nếu muốn ở ngay trong đời này quyết định 

vãng sanh, tám cái chữ này quan trọng:  “Tu Bồ Tát hạnh, tích công lũy đức” . Thực tế 

mà nói, then chốt chính là ở  “tu Bồ Tát hạnh” .   “Tích công bồi đức”  là thành tích của 

tu Bồ Tát hạnh, bạn tu hành có thành quả. 

Bồ Tát hạnh, đặc biệt là đại hạnh của Bồ Tát Phổ Hiền, đây là Kinh văn phía trước mãi 

luôn giảng, đều chú trọng ở đại hạnh Bồ Tát Phổ Hiền, cho nên Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc là pháp giới của Bồ Tát Phổ Hiền. Vậy chúng ta tưởng tượng xem, tổng kết 

tám  phẩm  Kinh  văn  phía  trước  đã  nói  đều  không  rời  khỏi  mười  đại  nguyện  vương, 

chính là mười cương lĩnh lớn của hạnh Phổ Hiền. Chúng ta cần phải ghi nhớ ở trong 

tâm, mỗi niệm không quên. 

Lễ kính chúng ta làm được hay không? Lễ là biểu hiện bên ngoài, kính là trong tâm. 

Chúng ta đối với tất cả mọi người, tất cả việc, tất cả vật, có phải có cái tâm chân thành 

cung kính này hay không? Ở trong rất nhiều nghi thức sám hối của Nhà Phật đều có 

- 136 - 

“nhất tâm cung kính”, “nhất tâm lễ kính”, văn tự như vậy không biết có đến bao nhiêu 

câu. Trong câu này, quan trọng nhất là “nhất tâm”. Nhất tâm chính là kính, hai tâm thì 

không  kính.  Cho  nên  biểu  pháp  của  nhà  Phật,  khi  lễ  kính  nhất  định  phải  chắp  tay. 

Chắp tay đại biểu cái gì? Bình thường tâm của chúng ta nghĩ tưởng xằng bậy, tán loạn 

giống như mười đầu ngón tay vậy, đem ý niệm tán loạn thảy đều buông xả, tâm thâu 

nhiếp  lại,  nhất  tâm,  mười  ngón  tay  hợp  thành  một,  chắp  tay  là  đại  biểu  nhất  tâm, 

không có hai niệm. Đây là chân thành nhất, cung kính nhất. 

Ngày trước đã từng có người thỉnh giáo với Đại Sư Ấn Quang, học Phật có bí quyết gì 

không, có thể dạy chúng tôi rất nhanh liền vào cảnh giới của Phật? Tôi tin tưởng người 

đưa vấn đề này thỉnh giáo với lão pháp sư quyết không phải một người. Chính tôi khi 

còn trẻ học Phật, tôi đưa vấn đề này thỉnh giáo với Đại Sư Chương Gia. Chúng ta rất 

vội vàng, luôn hy vọng rất nhanh liền có thể vào cảnh giới Phật. Đại Sư Chương Gia 

dạy cho tôi sáu chữ:  “Nhìn được  thấu, buông  được xuống” . Đại Sư Ấn Quang dạy 

người hai chữ  “thành kính” . Ngài nói:  “Một phần thành kính được một phần lợi ích, 

 mười  phần  thành  kính  được  mười  phần  lợi  ích” .  Đây  là  Ngài  đem  bí  quyết  tu  hành 

chứng quả vì chúng ta nói ra. Mà điều thứ nhất trong Phổ Hiền đại hạnh chính là thành 

kính,  lời  Ấn  Tổ  đã  nói  cùng  với  Kinh  điển  đã  nói  hoàn  toàn  tương  ưng.  Cho  nên, 

chúng  ta phải thường  hay  phản tỉnh. Mỗi ngày  thời khóa sớm  tối,  khóa sớm  là  nhắc 

nhở chính mình, khóa tối thì phản tỉnh sâu sắc, ta ngày nay đối người, đối việc, đối vật 

có làm đến thành kính hay không? Phản tỉnh chính là giác ngộ. Nếu bạn không phản 

tỉnh,  bạn  liền  mê  hoặc.  Phản  tỉnh  là  giác.  Sau  khi  giác  ngộ,  có  thể  đem  lỗi  lầm  của 

chính mình cải đổi, đây gọi là tu hành. Ngày ngày phản tỉnh, ngày ngày cải lỗi, đây là 

bạn đang chân thật học Phật. Không chịu cải lỗi, cho dù bạn đem Kinh điển học được 

nhuần  nhuyễn,  bạn  ở  trên  đài  giảng  được  hoa  trời  rơi  rụng,  không  hề  liên  quan  đến 

sanh tử của bạn, hay nói cách khác, bạn vẫn cứ là tâm luân hồi tạo nghiệp luân hồi, 

vẫn  là  không  tránh  khỏi  quả  báo  luân  hồi. Đạo  lý  chân  tướng  sự  thật  này  không  thể 

không biết. Cho nên, “Bồ Tát hạnh” nhất định phải chăm chỉ nỗ lực mà tu tập. 

Bồ  Tát  hạnh  từ  trên  cả  thảy  cương  yếu  Phật  giáo  mà  nói,  không  ngoài  37  phẩm  trợ 

đạo,  Tứ  nhiếp,  Lục  độ.  Ba  mươi  bảy  phẩm  trợ  đạo  tuyệt  đối  không  phải  pháp  Tiểu 

thừa, nó là thông tất cả Phật pháp, là tổng cương lĩnh của tất cả Phật pháp. Chúng ta 

xem  chú  sớ  của  Đại  Sư  Trí  Giả  Thiên  Thai,  Ngài  đem  37  phẩm  trợ  đạo  phân  làm 

Tạng-Thông-Biệt-Viên.  Ngài  giảng  Tứ  Niệm  Xứ,  bốn  loại  niệm  xứ,  tạng  giáo  bốn 

niệm  xứ,  thông  giáo  bốn  niệm  xứ,  biệt  giáo  bốn  niệm  xứ,  viên  giáo  bốn  niệm  xứ. 

Trong 37 phẩm trợ đạo, mỗi một khoa mục, mỗi một đạo phẩm đều dùng Tạng Thông 

Biệt Viên để giải thích. Đây là Phật pháp viên mãn. Tứ Niệm Xứ, chúng tôi cũng khái 

lượt  giới  thiệu  qua  với  các  vị,  thế  nhưng  không  có  giảng  tường  tận  đến  như  vậy. 

Tường tận nói pháp, chỉ riêng Tứ Niệm Xứ, nếu giảng rõ ràng chí ít cũng phải 40 giờ 

đồng hồ, y theo cách nói của Đại Sư Thiên Thai, thế nhưng chúng ta nắm lấy cái quan 

trọng nhất của nó, để chúng ta ngày ngày có thể phản tỉnh. 

Tứ Niệm Xứ là nhìn thấu, Tứ Như Ý Túc là buông xả. Buông xả thì như ý, buông xả 

thì tri túc, liền tương ưng với trời Đâu Suất tri túc, chân thật được định. Con người vì 

sao không thể định được? Không tri túc, cho nên vĩnh viễn không thể định được. Đến 

hôm  nào  tri  túc  rồi  thì  ngày  hôm  đó  họ  liền  vào  định,  sẽ  không  còn  vọng  tưởng,  sẽ 

không còn có dục vọng, cho nên “tâm như chỉ thủy”, trí tuệ liền khai mở. 

- 137 - 

Chúng ta ở ngay trong cuộc sống thường ngày, trong khoảng mỗi niệm có nhìn thấu 

hay không? Quán thân bất tịnh, quán thọ là khổ, quán tâm vô thường (cái tâm chính là 

ý niệm), quán pháp vô ngã, tu Bồ Tát hạnh bắt đầu từ chỗ này. Công phu tu hành của 

chúng ta không có lực, học Phật học được không ít năm vẫn không có lực, vấn đề ở 

chỗ nào vậy? Không có cái quán huệ này. Nhà Phật nói “quán” chính là trong giới học 

thuật gọi là “vũ trụ quan”, “nhân sanh quan”. Cách nhìn của chúng ta đối với vũ trụ 

nhân sanh sai lầm, ở chỗ này Phật dạy chúng ta tu sửa cách nhìn sai lầm, cải biến cách 

nhìn đối với vũ trụ nhân sanh. Cách nhìn này có phải chính xác hay không? Không thể 

xem là chính xác. Phật pháp cho chúng ta bốn loại cách nhìn là phá cách nhìn sai lầm 

của chúng ta. Trước tiên phá trừ cái cách nhìn sai lầm, về sau dần dần dạy bảo chúng 

ta cách nhìn chính xác. Cách nhìn chính xác là “Bát Chánh Đạo”. Cho nên, trước tiên 

phải đem tà tri tà kiến buông xả, cái này quan trọng hơn bất cứ thứ gì.  “Tất cả pháp từ 

 tâm tưởng sanh” . Cho nên, cái này  mới chân thật gọi là tu từ căn bản. Từ ngay chỗ 

này  chân  thật  có  thể  khế  nhập,  cảnh  giới  của  bạn  tự  nhiên  liền  hướng  nâng  lên  cao, 

không phải tri kiến phàm  phu, trong  “phàm  phu” này, bao  gồm  Trời  Dục  Giới, Trời 

Sắc Giới, Trời Vô Sắc Giới, hay nói cách khác, không phải tri kiến của sáu cõi. Phàm 

phu sáu cõi chấp trước cái thân này là ta, ngoài Trời Vô Sắc Giới ra, Sắc Giới 18 tầng 

trời vẫn là chấp trước cái thân này là ta. Vô Sắc Giới tuy không chấp trước cái sắc thân 

này, thế nhưng họ vẫn là có sắc thân, việc này ở trong Phật pháp gọi là “vô biểu sắc”, 

vẫn cứ là có sắc thân, cái sắc thân đó rất là vi tế, mắt thịt chúng ta không thấy được, 

cho nên họ không ra khỏi sáu cõi luân hồi, đạo lý chính ngay chỗ này. Sắc thân thô họ 

không cần, họ đã rời khỏi, nhưng họ có sắc thân vi tế. Tại vì sao có sắc thân vi tế? Ngã 

chấp  không  hề  quên,  ngã  chấp  chưa  đoạn,  giống  như  sắc  thân  chúng  ta  đang  nằm 

mộng vậy, như vào trong định, giống như sắc thân trong định, đó là thuộc về vô biểu 

sắc. 

Chúng  ta  phải  biết  học  Phật  phải  học  từ  chỗ  nào.  Tôi  thường  hay  khuyến  khích  các 

đồng tu phải buông xả tự tư tự lợi, lời nói này là từ Tứ Niệm Xứ mà nói. Cách nói này 

của tôi mọi người dễ hiểu, chúng ta học Phật từ chỗ nào vào cửa? Phải từ buông xả tự 

tư tự lợi mà vào cửa. Chỉ cần có ý niệm tự tư tự lợi này, khẳng định không vào được 

cửa, cho dù bạn dụng công thế nào, bạn có hiếu học thế nào, bạn dõng mãnh tinh tấn 

thế nào, bạn cũng không thể vào được pháp môn. Vì sao vậy? Không tương ưng. 

Cái quan ải đầu tiên, cái cổ bình thứ nhất, phải làm thế nào đột phá nó? Vậy chúng ta 

làm  thế  nào?  Ý niệm  tự  tư  tự lợi  cần  phải  mỗi  năm  nhẹ  hơn  đi  một  chút, hoàn  toàn 

buông xả, đây là việc không thể nào. Hoàn toàn vừa buông xả, vậy thì nhanh rồi, bạn 

lập  tức  chuyển  phàm  thành  Thánh.  Phàm  Thánh  chính  ngay  ở  một  niệm.  Quả  nhiên 

đem cái ngã này buông xả, bạn là quả Tiểu thừa Tu Đà Hoàn. Tu Đà Hoàn đã phá thân 

kiến, không  còn  chấp  trước  cái  thân  này  là  ta,  Tiểu  thừa  Tu  Đà  Hoàn.  Nếu  như  còn 

chấp  trước  cái thân này  là  ta, còn  muốn vì  cái  thân này  mà  tạo  nghiệp, vậy  thì  càng 

đáng lo. Đây là biết được chúng ta tu Bồ Tát hạnh vào cửa từ chỗ nào, nhất định phải 

từ buông bỏ tự tư tự lợi mà vào cửa. 

Thế nhưng Đại thừa thù thắng hơn Tiểu thừa. Tiểu thừa chỉ riêng buông xả tự tư tự lợi, 

thật khó. Phương pháp của Đại thừa xảo diệu, xảo ở chỗ nào vậy? Không cần buông 

bỏ, tự nhiên liền không còn, chính là dạy bạn chuyển đổi ý niệm, khởi tâm động niệm 

nghĩ  người  khác, mỗi  niệm  đều  vì  tất  cả  chúng  sanh, bất  tri  bất  giác, liền đem  cái  ý 

- 138 - 

niệm “vì chính mình” xả bỏ. Đây chính là nói, phàm phu khởi tâm động niệm vì chính 

mình.  Chúng  ta  hiện  tại  chuyển  đổi  lại  ý  niệm,  khởi  tâm  động  niệm  vì  chúng  sanh, 

chắc chắn không nên có một ý niệm vì chính mình. Luyện tập như vậy lâu ngày dài 

tháng, nếu như người căn tánh nhạy bén, hai ba năm họ liền chuyển đổi lại. Có người 

mười năm, hai mươi năm, ba mươi năm mới chuyển đổi lại. Sau khi vừa chuyển đổi 

lại, ở trong Phật pháp có thể nói cái ải đầu tiên đã đột phá rồi, về sau chân thật là thuận 

buồm xuôi gió, tiến bộ của bạn liền rất nhanh, không luận tu học một pháp môn nào, 

đều  sẽ  có  tiến  bộ  rất  lớn.  Chúng  ta  thường  hay  dùng  hình  dung  từ  để  nói:   “Đột  phi 

 mãnh tiến” . Thế nhưng nếu không buông xả tự tư tự lợi, dõng mãnh tinh tấn thế nào đi 

nữa đều không cách gì tiến bộ, chân thật là vô cùng khó khăn. Phải nên biết chướng 

ngại ở chỗ nào. 

Thông thường Phật dạy Bồ Tát tu Lục độ, đây là mỗi một vị đồng tu chúng ta đều biết 

rõ. Trong Lục độ nói bố thí, không chỉ hai chữ “bố thí” này chúng ta làm không được, 

ý nghĩa của hai chữ “bố thí” này, thành thật mà nói, chúng ta không hiểu. Đây là thật, 

không phải giả. Bình thường chúng ta nói rất thô, nói được rất cạn, chỉ nói với bạn tài 

bố thí, pháp bố thí, vô úy bố thí. Trong “Kinh Hoa Nghiêm” nói được tỉ mỉ, các vị mở 

chương Hồi Hướng thứ sáu, trong đó nói có hơn 60 loại bố thí cúng dường . Tôi nhớ 

được, năm xưa ở Đài Bắc, tôi đã dùng thời gian một năm để giảng một phẩm này. Cho 

nên nói, ý nghĩa bố thí cúng dường mấy người có thể hiểu được? Bạn không hiểu thì 

bạn làm sao làm được? Bất cứ một pháp nào trong Phật pháp, đích thực viên mãn hàm 

nhiếp tất cả pháp, trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói  “một là tất cả, tất cả là một” . Nếu như 

không thâm nhập, ý nghĩa của lời nói này thực tế là nghe không hiểu; dường như nghe 

hiểu rồi, nhưng vừa hỏi thì cái gì cũng không hiểu. Mỗi câu mỗi chữ nghĩa lý vô lượng 

vô  biên.  Chúng  ta  là  sơ  học,  sơ  học  có  cách  nói  của  sơ  học.  Ba  loại  bố  thí  này  là 

thường nói nhất, chúng ta có làm được hay không? Tại sao chúng ta không làm được? 

Nguyên nhân rốt cuộc ở chỗ nào, có nghĩ ra hay không? Đều là ở tự tư tự lợi, kiên cố 

chấp trước tự tư tự lợi, đối với lợi ích của chính mình một li một lai cũng không chịu 

buông xả, vậy làm sao được đây, bạn làm sao có thể hành bố thí Ba La Mật? Chướng 

ngại chính ngay chỗ này, chúng ta không thể không biết. 

Đối với phàm phu mà nói, biện pháp tốt nhất là nói nhân quả báo ứng. Việc này phàm 

phu nghe rồi rất dễ dàng tiếp nhận, rất dễ dàng lý giải. Quả báo của tài bố thí là được 

tiền tài, keo kiệt thì bị quả báo bần cùng. Nếu như chúng ta chân thật hiểu được đạo lý 

này, muốn chính mình tiền tài dùng không thiếu, chúng ta cũng không muốn phát tài 

to, thế nhưng hy vọng nhu cầu vật chất của chúng ta quyết không thiếu hụt, chúng ta 

liền rất vừa lòng rồi. Làm thế nào mới có thể tu được loại quả báo này? Tài bố thí. Đạo 

lý giống  như vậy, trí  tuệ  chúng  ta  chưa khai, tập khí nghiệp  chướng không  thể đoạn 

trừ,  nguyên  nhân  này  do  đâu?  Không  chịu  tu  pháp  bố  thí.  Ta  hiểu  được  cái  thứ này 

nhưng  quyết  không  chịu  dạy  người  khác;  trên  tay  ta  có  đồ  vật,  nhưng  quyết  định 

không chịu bố thí cho người khác, không chỉ không bố thí mà người ta đến mượn ta, ta 

cũng không cho họ mượn, con người này quả báo là gì? Ngu si. Làm sao họ khai được 

trí tuệ? Bạn xem, chúng ta xem thấy có nhiều người rất có thông minh, rất có trí tuệ, 

viết ra không ít sách đều là bán ở cửa hàng sách, tờ bản quyền phía sau viết:  “Sở hữu 

 bản quyền, phiên ấn bị truy tố” . Họ đời sau quả báo bị ngu si. Vì sao vậy? Không chịu 

bố  thí,  trí  tuệ  của  họ  đời  sau  không  bằng  đời  trước.  Những  chỗ  này,  một  đạo  lý  thô 

thiển như vậy, chúng ta đều không thể tham thấu nó, còn tu cái gì là Bồ Tát hạnh? Tu 

- 139 - 

là tu sửa. Chúng ta bòn tài, bòn pháp, cái bòn đó là sai lầm. Làm thế nào đem việc bòn 

tài,  bòn  pháp,  những  quan  niệm  sai  lầm  này  sửa  đổi  lại,  đây  gọi  là  tu  Bồ  Tát  hạnh. 

Hoan hỉ bố thí, không cầu quả báo thì quả báo mới thù thắng. Bố thí mà mong cầu quả 

báo, quả báo là có thể có được nhưng không thù thắng. Không mong cầu quả báo, quả 

báo là thù thắng không gì bằng. Tận lực bố thí, toàn tâm toàn lực giúp đỡ người khác, 

không thể bảo  thủ. Bảo thủ thì sai lầm. Điển tích  Kinh  sách hay, chúng  ta  xem  thấy 

Kinh  sách  tuyệt  bản,  ở  thế  gian  này  lượng  lưu  thông  vô  cùng  hiếm  ít,  người  thông 

thường xem là trân bảo, buông bỏ chúng ta có cơ hội có được, phải mau phiên ấn lưu 

thông, lưu  thông  lượng  lớn,  quyết  không  đem  nó  xem  thành  bảo  vật  để  cất  giữ, bạn 

mới có thể khai được trí tuệ. 

A Di Đà Phật… 



Tập 230 

Năm  xưa,  lần  thứ  hai  tôi  đến  đại  lục,  nghe  nói  đại  lục  có  rất  nhiều  Phật  học  viện, 

nhưng đồng học ngay Phật Học Tự Điển cũng không có. Sau khi tôi nghe rồi rất đau 

lòng, tôi liền phát tâm  muốn đem  “Phật Học Đại Tự  Điển” của Đinh Phúc Bảo biên 

soạn  in  mười  ngàn  bộ  tặng  cho  các  đồng  tu  của  Phật  Học  viện  đại  lục.  Tôi  ở  Hong 

Kong nhắc đến việc này. Hong Kong có một vị lão cư sĩ tên Hà Trạch Lôi, ông có cất 

giữ một bộ gốc lớn sách đóng bìa cứng, chính là  “Phật Học Đại Tự Điển” của Đinh 

Phúc Bảo. Bộ sách này là cư sĩ Đinh Phúc Bảo chính mình dùng, còn có ấn chương 

riêng của ông. Ông tặng cho tôi, vô cùng quý giá, vô cùng khó được. Tôi đem bộ sách 

này giao cho nơi Kim Lăng Khắc Kinh, ủy thác họ in mười ngàn bộ. Sau khi in xong, 

bản  nguyên  gốc này  tôi  giao  cho nơi  Kim  Lăng  Khắc  Kinh bảo  quản, tôi không  cần 

bảo quản. Đây là vô cùng có giá trị kỷ niệm. Nơi Kim Lăng Khắc Kinh là cơ cấu vĩnh 

cửu, họ cất giữ tốt hơn tôi cất giữ. Tôi ngay nhà còn không có, hôm nay dọn đến chỗ 

này, ngày mai dọn dến chỗ kia, nói không chừng dọn đến dọn lui cũng sẽ không còn, 

đó chính là có lỗi đối với người truyền pháp. Loại văn vật này phải nên đời đời truyền 

lại, cho nên tôi liền tặng cho nơi Kim Lăng Khắc Kinh. Đây là nói pháp bố thí, chính 

mình nhất định phải hiểu được. 

Tôi đối với khắc bản sách trân quý. Sau khi tôi có được, nếu như tôi cần dùng, tôi nhất 

định phải đem nó in ra, nguyên bản thì tôi nhất định phải tìm một nơi bảo tồn vĩnh cửu 

thỏa đáng, tôi chính mình không cần. Nếu chính mình cần, trách nhiệm quá nặng, nhất 

định phải đem nó xả bỏ, tuyệt đối không cất giữ những pháp vật này. Mong muốn lưu 

thông lượng lớn, người nào có năng lực lưu thông, vui thích lưu thông thì tôi liền tặng 

cho họ. Tặng cho họ, tôi nhất định dặn bảo họ, có thể làm được hay không là việc của 

họ, tôi giao phó rõ ràng rồi, giao phó tường tận rồi, bản gốc tốt nhất đưa vào thư viện 

quốc gia cất giữ, hoặc giả là thư viện đại học danh tiếng cất giữ, một nơi nữa chính là 

tự viện cất giữ. Nó có tính cơ cấu vĩnh cửu, chuyên môn bảo quản, đây là chính xác. 

Tư nhân cất giữ, tuy rất là yêu quý, nhưng bạn không thể vĩnh viễn trụ thế, sau khi bạn 

chết rồi, đời sau của bạn có yêu thích hay không? Việc này chúng ta xem thấy trong 

lịch sử quá nhiều. Thời xưa có rất nhiều nhà sưu tập sách, khi đến con trai cháu nội thì 

thảy đều thất lạc hết, những điển tích này đều thất lạc, đều thất truyền, việc này thật 

- 140 - 

đáng tiếc. Cần phải tìm đến cơ cấu vĩnh cửu, trong đó có người chuyên môn phụ trách 

bảo quản, cất giữ. Tôi đều có giao phó, chúng ta không nên bảo quản. Họ có thể làm 

được hay không, nhân quả chính họ phải gánh lấy. Giống như Pháp sư Đàm Thiền bên 

đây vậy, nhân quả chính mình gánh lấy, tôi đã giao phó rất rõ ràng rồi, nhân quả của 

tôi  nói tường tận  rồi, giao  cho bạn  rồi, bạn  gánh  lấy;  trách  nhiệm  hay  không, không 

liên quan với tôi nữa. Nếu bạn trái nhân quả, bạn sẽ bị quả báo. Cho nên giao phó rõ 

ràng, giao phó tường tận, chân thật buông xả rồi. Pháp vật này lưu thông rộng lớn, lợi 

ích chúng sanh rộng lớn, đây mới có thể khai trí tuệ, mới có thể tích phước đức, “tích 

công bồi đức”. 

Quả  báo  của  bố  thí  vô  úy  là  khỏe  mạnh  sống  lâu.  Trong  “vô  uý”,  sự  việc  thứ  nhất 

chính  là  phát  tâm  hoằng  pháp  lợi  sanh,  việc  này  phải  đại  vô  úy  bạn  mới  có  thể  làm 

được. Sự việc hoằng pháp lợi sanh dốc sức mà làm. Giống như các vị đồng học hiện 

tại ở chỗ này, tôi nghe nói có một số đồng tu rất dụng công, buổi tối đến hai ba giờ 

khuya mới đi ngủ, sáng sớm thức dậy còn phải công phu sáng. Đây là thuộc về vô úy 

bố thí. Vì sao ta phải khổ như thế này? Lao tâm lao lực là vì Phật pháp, là vì lợi ích 

chúng sanh, họ không phải vì chính mình, đây là thuộc về vô úy bố thí. Hy vọng chính 

mình sớm  một ngày  học thành công, có thể đem chánh pháp giới thiệu rộng lớn cho 

đại chúng. Quả báo của bạn được khoẻ mạnh sống lâu. 

Người học Phật, nhất là người xuất gia học Phật, không luận là bạn phát nguyện hoằng 

pháp hoặc giả là phát nguyện hộ pháp, ba loại bố thí này đều đầy đủ. Tuy bạn không 

dùng tiền tài, nhưng dùng thể lực, nội tài bố thí; ta ở đạo tràng nhiệt tâm vì đại chúng 

phục vụ, chăm sóc đại chúng là nội tài bố thí. Trước tiên chúng ta chính mình phải biết 

rõ chính mình, cái điểm này quan trọng hơn bất cứ thứ gì. Việc thứ nhất phải có “tự tri 

chi minh”, trước tiên phải làm rõ chính mình, phải nhận biết chính mình, ta là thuộc về 

nhân tài hoằng pháp hay là thuộc về nhân tài của hộ pháp. Nếu như ta là thuộc về nhân 

tài hoằng pháp, mà ta phải đi làm hộ pháp thì thật đáng tiếc. Giả như ta là thuộc về hộ 

pháp, mà ta lại đi làm hoằng pháp thì hoằng không được tốt. Nhất định phải nhận rõ 

chính mình. 

Người hiện tại có quan niệm sai lầm, cho rằng hoằng pháp cao hơn hộ pháp, kỳ thật 

sai rồi. Hộ pháp cao hơn hoằng pháp. Lời nói này không phải tôi nói, mà Thế Tôn nói 

trong “Kinh Niết Bàn”. Người hoằng pháp không khó, người hộ pháp rất khó. Người 

hoằng pháp là Bồ Tát, người hộ pháp là Phật, chỉ có Phật mới chân thật yêu thương Bồ 

Tát, thành tựu Bồ Tát, chăm sóc Bồ Tát. Nếu bạn phát tâm đi con đường hoằng pháp, 

nghiên  cứu  Kinh  giáo  không  khó,  thông  thường  thì  ba  năm  là  có  thể  xuất  sư,  chính 

mình có thể lên đài giảng, mười năm thì sẽ có thành tựu nhỏ. Thế nhưng bạn đến chỗ 

nào  để  giảng?  Vậy  thì  phải  nhờ  hộ  pháp.  Chúng  ta  cũng  khó  nhọc  khổ  cực  học  qua 

Kinh  giáo,  đến  Singapore,  nếu  như không  có  Lý  Mộc  Nguyên  hộ  pháp,  chúng  ta  có 

bản lĩnh bằng trời cũng không cách gì khởi được tác dụng. Không có người cung cấp 

đạo tràng cho bạn giảng, không có người hộ trì bạn, bạn phải làm sao? Việc này giống 

như bạn có học vấn, có đạo đức, bạn là một lão sư rất tốt, phương pháp giáo học cũng 

cao minh, nhưng không có trường học mời bạn, không có một hiệu trưởng hiền minh 

chịu dùng bạn thì bạn có cách nào? 

- 141 - 

Hộ pháp là hiệu trưởng, hộ pháp là đổng sự trưởng trong trường học không cần phải 

lên lớp, họ có quyền lực cho mời lão sư. Cho nên công đức giáo hóa một phương là ai? 

Là  ông  chủ  ở  đây.  Cho  nên  các  vị  phải  nên  biết,  chúng  ta  ở  nơi  đây  ba  năm  hoằng 

pháp lợi sanh thành tựu, công đức là ai? Là Lý Mộc Nguyên. Ông ấy là hiệu trưởng, là 

ông chủ, chúng ta là người phục vụ, chúng ta là người làm việc cho ông ấy. Ông ấy là 

hiệu trưởng, chúng ta là giáo viên. Chúng ta phải rõ ràng tường tận, công đức là ông 

ấy.  Các  vị  phải  tường  tận,  công  đức  của  hộ  pháp  không  thể  nghĩ  bàn,  cao  hơn  gấp 

mười  lần so với  người  hoằng  pháp. Cái hóa  đơn này  tính như thế nào  vậy?  Đến  sau 

cùng khi tính hóa đơn, Lý Mộc Nguyên cao hơn ta rất nhiều. Ta chính mình rõ ràng, 

việc này là như vậy, quyết không nên ấm ức. Việc này là lý đương nhiên, phải là như 

vậy. Ông  ấy  là  hiệu  trưởng, công đức giáo  hóa  một  phương  này  là  thuộc về  ông  ấy, 

tuyệt đối không phải tôi. Các vị đồng tu đều phải rõ ràng. 

Hoằng hộ phải phối hợp, hay nói cách khác, bạn làm hội trưởng của học hội, làm Lâm 

trưởng của Cư Sĩ Lâm, làm một phương trượng trụ trì của tự viện, nếu bạn không mời 

pháp  sư  đến  giảng  Kinh  nói  pháp,  tội  lỗi  của  bạn  rất  nghiêm  trọng.  Bạn  ở  chỗ  này 

thành lập một trường học, bạn là đổng sự trưởng của trường học, là hiệu trưởng của 

trường học, bạn không chịu mời pháp sư đến dạy học thì bạn có tội. Bạn mời lão sư 

giỏi đến dạy học, công đức là của bạn. Công và lỗi đều ở bạn. Hoằng pháp lợi sanh, 

như chúng ta làm pháp sư ngày ngày giảng Kinh nói pháp, chúng ta có công thì công 

không lớn, có lỗi thì lỗi cũng không lớn, công và lỗi đều không lớn. Chỉ có người làm 

trụ trì, làm hội trưởng, công và lỗi của họ đều là rất lớn. Làm tốt thì lập đại công, làm 

không tốt thì ghi đại lỗi. Việc này chúng ta phải nên biết rõ. Cho nên tôi thường hay 

khuyến khích, hộ pháp quan trọng nhất là phải có phước báo, hoằng pháp quan trọng 

nhất là phải có trí tuệ. Như chúng ta có chút trí tuệ, không có phước báo, cho nên rất 

thích hợp làm giáo viên. Có phước báo, trí tuệ có kém một chút cũng không cần lo, họ 

có phước báo lớn, họ có thể làm ông chủ, họ có thể làm hộ pháp. Hộ pháp quan trọng 

nhất là có phước báo, họ mới có thể lãnh đạo một phương. Thảy đều phải làm cho rõ 

ràng, làm cho tường tận, bạn mới biết được Bồ Tát đạo làm thế nào để tu. Cho nên, 

đồng tu chúng ta chính mình phải biết rõ chính mình. Trong đời quá khứ tu phước báo 

nhiều, ở nơi đây mời bạn làm trụ trì, ở nơi kia mời bạn làm phương trượng, vậy tốt. 

Như  tôi  cả  đời  không  có  cái  mạng  này,  cả  đời  đều  là  gởi  nơi  nhà  người,  không  có 

phước  báo.  Chúng  ta  chính  mình  rất  rõ  ràng, rất  tường  tận. Cho  nên,  nhất  định  phải 

phát huy sở trường của chính mình. Chúng ta là một nhân tài của giáo viên thì cố gắng 

làm giáo viên. Bạn là một người có thể làm phương trượng trụ trì thì bạn nên cố gắng 

làm phương trượng trụ trì, cho mời những pháp sư tốt đến thường trụ ở đạo tràng để 

giảng  Kinh  nói  pháp,  giúp  đỡ bạn, hỗ  trợ bạn  ở  đạo  tràng  này  xây  dựng  đạo  phong, 

xây dựng học phong, hoằng hóa một phương. Sự hưng suy của Phật pháp là ở người, 

không  có  người  thì  đạo  liền  suy.  “Người  có  thể  hoằng  đạo,  đạo  không  thể  hoằng 

người”, nhất định phải hiểu cái đạo lý này. Quyết định không nên đố kỵ đối với nhân 

tài. Nếu như đố kỵ chướng ngại, đời sau bị quả báo ngu si. Nếu như chính mình có thể 

yêu thích nhân tài, giúp đỡ nhân tài, đề bạt nhân tài, phước đức đời sau không thể nghĩ 

bàn, bạn ở nhân gian là vua người, bạn ở trên trời là vua trời. Hay nói cách khác, tu 

thiện hay tạo ác đều ở một niệm. Một niệm giác, khởi tâm động niệm, lời nói việc làm 

đều  là  đang  tích  công  bồi  đức.  Một  niệm  mê,  đó  toàn  là  đang  tạo  nghiệp.  Việc  này 

không thể không biết. Chúng ta học Phật là học cái gì, tu hành là tu cái gì, nhất định 

phải hiểu được. 

- 142 - 

Mỗi  niệm  phải  hướng  thiện,  phải  tương  ưng  với  thiện,  vậy  thì  đúng.  Mỗi  niệm  vạn 

nhất không nên tương ưng với ác. Cho dù chúng ta không có cách gì vãng sanh, không 

ra khỏi sáu cõi, chúng ta mỗi niệm tương ưng với thiện pháp, chắc chắn sanh ba đường 

thiện.  Nếu  như  mỗi  niệm  còn  có  ác  ý,  thì  bạn  chắc  chắn  không  thể  tránh  khỏi  ba 

đường. Đạo lý này phải hiểu, sự thật phải thấy rõ ràng, phải thấy tường tận, tự cầu đa 

phước. Vận mạng của mỗi người chính là mỗi người tạo nhân cảm quả. Sự việc chính 

là như vậy, tuyệt đối không phải ở người khác thao túng, có quỷ thần đang chủ tể, đó 

đều là thuộc về mê tín, trong Phật pháp không có. Phật pháp nói kiết hung họa phước 

của một người là do nghiệp thiện ác của họ chiêu cảm, là tự làm tự chịu, cho nên mới 

xem trọng việc tu hành. 

Tu hành phải tu Bồ Tát hạnh. Bồ Tát hạnh là gì? Bồ Tát là tiếng Phạn, ý nghĩa là “giác 

ngộ”. Giác ngộ, ý nghĩa này trong văn tự vào thời xưa chúng ta chính là “học”. Các vị 

mở tự điển ra xem, cái chữ “học” này giải thích thế nào? “Học” là ý nghĩa của giác. 

Cho nên, Phật pháp là giáo dục, Phật pháp là giáo học. Vĩnh viễn không gián đoạn học 

tập, đây là Bồ Tát hạnh, không có bờ mé, đời đời kiếp kiếp từ sơ phát tâm đến Như Lai 

quả địa, vô lượng kiếp, ngày ngày đều đang tu hành, đều đang học tập, tuyệt đối không 

có lúc ngừng nghỉ. Đến được Như Lai quả địa rồi, gọi là thừa nguyện tái lai, phổ độ 

chúng  sanh.  Dùng  cái  gì  để  độ?  Dùng  giáo  học,  chính  mình  phải  làm  dáng  vẻ  học 

thành cho người khác xem, cho nên vẫn là không ngừng đang học tập, vĩnh viễn đang 

học.  Chúng  ta  phải  có  thể  thể  hội  được  tinh  nghĩa  của  cái  tầng  này.  Chúng  ta  giảng 

Kinh nói pháp cho người khác nghe chính là làm ra dáng vẻ học tập cho người khác 

xem. Nếu như bạn chỉ nói mà không có chăm chỉ học, thì bạn nói người khác không 

tin tưởng, người ta cho rằng đây là giả, bạn đang lừa gạt người. Ta thật đang học, học 

rồi đích thực đạt được lợi ích, đạt được chỗ tốt, ta đem chỗ tốt mà ta học được cùng 

phân hưởng với mọi người, cùng cộng hưởng với mọi người, họ mới tin tưởng, họ mới 

vui vẻ tiếp nhận, họ mới chịu học tập. Đạo lý chính ngay chỗ này. Do đó, Kinh không 

thể không đọc. 

“Kinh” là gì? Kinh là sách giáo khoa trong giáo học của Phật giáo. Ngày nay chúng ta 

ở trong rất nhiều khóa mục, chọn ra một bộ “Kinh Vô Lượng Thọ” này, dùng đạo lý 

phương pháp của bộ Kinh điển này để tu sửa cách nhìn, cách nghĩ, cách nói, cách làm 

sai  lầm  của  chính  chúng  ta,  lấy  cái  này  để  làm  tiêu  chuẩn.  Tư  tưởng  kiến  giải  ngôn 

hạnh của chúng ta tương ưng với tiêu chuẩn này, vậy thì chính xác. Đây là tư tưởng 

của Phật Bồ Tát, kiến giải của Phật Bồ Tát, ngôn hạnh của Phật Bồ Tát. Chúng ta học 

Bồ  Tát  hạnh,  nếu  như  tư  tưởng  ngôn  hạnh  của  chúng  ta  không  tương  ưng  với  Kinh 

điển đã nói, chúng ta chính mình sai rồi. Cho nên mỗi ngày đọc. 

Đọc Kinh dụng ý ở chỗ nào? Không phải đọc cho Phật Bồ Tát nghe. Bạn cho rằng đọc 

thêm vài biến, A Di Đà Phật sẽ hoan hỉ, vậy thì bạn sai rồi. Đọc Kinh tụng Kinh là đối 

chiếu khởi tâm động niệm, lời nói, việc làm của chính mình, công đức này thì rất lớn. 

Tích công bồi đức. Tâm hạnh của chính mình tương ưng với Kinh điển, hoan hỉ, phải 

nghĩ làm thế nào gìn giữ không nên để mất. Nếu tâm hạnh không tương ưng với Kinh 

luận đã nói thì phải cải đổi tự làm mới, đây chính là sám hối nghiệp chướng. Đọc Kinh 

như vậy mới gọi là tu Bồ Tát hạnh, mới gọi là tích công bồi đức. Cho nên Kinh điển 

không  phải  đọc  cho  Phật  Bồ  Tát  nghe,  không  phải  đọc  cho  người  khác  nghe,  mà  là 

- 143 - 

chính mình phải tu Bồ Tát hạnh, đây là tiêu chuẩn duy nhất. Nếu như chúng ta rời khỏi 

tiêu chuẩn này thì đến nơi nào để tu? 

Chúng ta tu cái gì? Việc này phải biết. Ở ngay trong đời sống hiện tại, chúng ta nắm 

lấy cương lĩnh, nắm lấy chỗ thiết yếu nhất là “Tịnh Nghiệp Tam Phước”, đối người thì 

“Lục  hòa”,  “Tam  học”,  “Lục  độ”,  “Phổ  Hiền  mười  nguyện”. Năm  khóa  mục  này  dễ 

dàng  nhớ,  dễ  dàng  nắm  lấy.  Nếu  như  khóa  mục  quá  nhiều  quá  tạp,  bạn  không  nhớ 

được, thì bạn tu bằng cách nào đây? Cho nên năm khóa mục nhất định rõ ràng, tường 

tận, thông suốt thấu đáo, ở mọi lúc vào mọi nơi trong tất cả cảnh duyên đều có thể đề 

khởi  lên,  làm  thành  tiêu  chuẩn  quán  chiếu  chính  mình.  Chúng  ta  có  được  công  phu 

như vậy hay không? 

Đại đức xưa dạy bảo chúng ta:  “Tu hành là tu từ căn bản” . Cái gì là căn bản? Khởi 

tâm động niệm là căn bản. Đây là nói công phu chân thật, đây là nói công đức chân 

thật.  Từ  chỗ  khởi  tâm  động  niệm,  cái  công  phu  này  phải  đắc  lực,  tôi  tin  tưởng,  bạn 

buổi  tối  mỗi  ngày  đi  ngủ  nằm  mộng  vẫn  là  đang  tu  học  công  đức,  người  xưa gọi  là 

 “ban ngày nghĩ đến, buổi tối mộng thấy” . Tâm của bạn quả thật tương ưng với Kinh 

giáo, bạn buổi tối nằm mộng cũng không rời khỏi cái cảnh giới này, đây chính là nói 

rõ  bạn  ngày  đêm  công  phu  đều  không  gián  đoạn, nằm  mộng  cũng  không  gián  đoạn. 

Nếu như ở ngay trong mộng vẫn còn nghĩ tưởng xằng bậy, còn có rất nhiều cảnh giới 

hiện tiền, việc này chứng minh cái gì? Bạn công phu không có lực. Công phu có lực, 

hiện tượng đầu tiên, chắc chắn không có ác mộng. Khi chưa học Phật thường hay thấy 

ác mộng. Học Phật công phu đắc lực rồi, chắc chắn không có ác mộng. Đây là cái đầu 

tiên khám nghiệm công phu chính mình. Hay nói cách khác, chúng ta sẽ còn thấy ác 

mộng, phải thường sanh tâm hổ thẹn, phải chính mình biết được công phu không có 

lực. Tại vì sao còn có thể thấy ác mộng? Trong mộng không thể khống chế ý thức của 

chính mình, tinh thần hôn tán, ý chí không thể tập trung. Ý chí tập trung thì sẽ không 

thấy ác mộng. Những việc này đều cần phải làm cho rõ ràng, làm cho tường tận. 

Chúng ta ở nơi đây học Kinh giáo, không chỉ là học thuộc những văn tự này, giải thích 

những văn tự này, vì người khác diễn giảng những văn tự này, đây không phải học vấn 

chân thật. Học vấn chân thật cần thiết chính mình phải chuyển cảnh giới, sau đó chúng 

ta có cơ hội, giúp đỡ người khác cũng có thể chuyển cảnh giới, đây gọi là “thật học”, 

học vấn chân thật. Nhất định phải từ chỗ này mà hạ công phu, ngay đời này chúng ta 

mới không trống qua. Nói một cách rất thô thiển là, chúng ta ngay đời này đến đây mơ 

mơ hồ hồ, không biết được từ đâu đến, khi ra đi thì phải nên rõ ràng tường tận, biết 

được chính mình đi đến nơi nào, đây cũng xem là không uổng phí đã đến. Công phu 

chân thật có lực, có trình độ công phu tương đối, xin nói với các vị, quá khứ từ nơi nào 

đến,  chính  mình  cũng  sẽ  rất  rõ  ràng,  rất  tường  tận.  Chính  mình  chân  thật  giác  ngộ, 

ngay đời này mới chân thật gọi là có ý nghĩa, có giá trị. Thế nhưng một đời như vậy 

thật  khó  được,  người  xưa  nói   “trăm  ngàn  muôn  kiếp  khó  được  gặp” ,  ở  trong  Phật 

pháp nói, thiện căn - phước đức - nhân duyên, ba điều kiện này bạn thảy đều đầy đủ, 

đây là điều tương đối không dễ dàng. Nếu như không tin tưởng, chúng ta có thể tỉ mỉ 

quán sát qua, xem thấy những người xung quanh chúng ta, nhất là người tu hành, bạn 

tỉ mỉ mà quán sát, bạn liền biết được không dễ dàng. Cần phải đầy đủ ba điều kiện thì 

công phu mới có lực, thiếu một cái thì công phu liền không có lực. Thế  nhưng  nếu 

như kém khuyết một chút có thể bổ trợ hay không? Có thể! Chỉ cần hiếu học, chỉ 

- 144 - 

cần dụng công, có thể bù đắp. Thiện căn không đủ, hoặc là phước đức không đủ, đều 

có thể bù đắp, cái then chốt ở bù đắp này chính ở “hiếu học”. Đương nhiên nếu như 

nói tỉ mỉ, phải đầy đủ rất nhiều điều kiện. Thế nhưng trong rất nhiều điều kiện, tổng 

quy nạp lại là “hiếu học”, chân thật hiếu học, thân cận thiện tri thức. Thiện tri thức khó 

gặp, phải làm sao? Kinh điển là thiện tri thức, chú giải là thiện tri thức. Chúng ta học 

“Kinh Vô Lượng Thọ” là thân cận A Di Đà Phật, trong bộ Kinh này là Thích Ca Mâu 

Ni Phật cùng A Di Đà Phật hai vị Phật đã nói. Chú giải chính là thân cận thiện tri thức. 

Tổ  sư  Đại  đức  xưa nay  vì  chúng  ta  giảng  giải, ý  nghĩa  của  giảng  giải  chúng  ta  xem 

không hiểu, chúng ta xem không tròn, phải làm sao đây? Thành tâm thành ý mà đọc, 

“thành tắc linh”. Đại Sư Ấn Quang đã nói qua:  “Một phần thành kính được một phần 

 lợi ích, mười phần thành kính được mười phần lợi ích” , có cảm  ứng không thể nghĩ 

bàn ở ngay trong đó. Vậy thì xem chúng ta có mấy phần thành ý. Sự việc này nói ra dễ 

dàng, trên thực tế độ khó tương đối. Ta đối với Kinh này chân thành, ta đối với chú 

giải này cũng chân thành, ta đối với người khác thì không chân thành, cái thành ý này 

là giả, không phải là thật. Vì sao vậy? Một thật thì tất cả thật,  một giả thì tất cả giả. 

Không thể nói tôi đối với Phật Bồ Tát là thật, đối với những người khác đều là giả, vậy 

thì không được, không có cái đạo lý này. Một thật thì tất cả thật. Cho nên, chân thành 

của  bạn  từ  chỗ  nào mà  quán  sát  được?  Người  chân  thật  cao  minh  vừa nhìn liền  biết 


được,  bạn  đối  với  tất  cả  người,  tất  cả  việc,  tất  cả  vật  là  một  mảng  chân  thành,  con 

người này là đại khí, trong nhà Phật gọi con người này là pháp khí. Họ ở ngay trong 

đời này khẳng định có đại thành tựu, một cái tâm làm việc. Tôi đã nói qua phía trước, 

chúng ta ngày nay dùng cái tâm gì? Chúng ta học Phật nhiều năm như vậy, trong Kinh 

giáo đem quy nạp thành mười chữ rất đơn giản thiết yếu:  “Chân Thành, Thanh Tịnh, 

 Bình Đẳng, Chánh Giác, Từ Bi” . Chân Thành, Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Chánh Giác 

là đề Kinh trên bộ Kinh này của chúng ta. “Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Giác”, phía trước 

thêm  chữ  “Chân  Thành”,  phía  sau  thêm  vào  chữ  “Từ  Bi”,  tổng  cộng  là  mười  chữ. 

Không luận đối với bất cứ người nào, đối với việc gì, đối với vật gì, trên đối chư Phật 

Bồ Tát, dưới đối với chúng sanh ác đạo, quyết định không thay đổi, chân thành, thanh 

tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi như nhau, hoàn toàn như nhau. Ta đối với A Di Đà 

Phật như vậy, ta đối với muỗi kiến cũng là như vậy, ta đối với người thiện cũng là như 

vậy, ta đối với oan gia trái chủ cũng là như vậy. Mười pháp giới thiên biến vạn hóa, 

nhưng  nguyên  tắc  này  của  chúng  ta  là  vĩnh  viễn  bất  biến.  Chúng  ta  chỉ  nắm  lấy  cái 

điểm  này.  Biểu  hiện  ở  bên  ngoài  là   “nhìn  thấu,  buông  xả,  tự  tại,  tùy  duyên,  niệm 

 Phật” . Tôi học Phật 50 năm, đã học 20 chữ này, 20 chữ này là tổng kết tôi học Phật 50 

năm. Chắc chắn tương ưng thì được tự tại. Xã hội này bất an, ta an; xã hội động loạn, 

ta không động loạn. Cần phải ở chỗ này mà hạ công phu. Ngay trong mỗi niệm chắc 

chắn không có vì chính mình, vì chánh pháp cửu trụ, vì giúp chúng sanh khổ nạn phá 

mê khai ngộ, lìa khổ được vui. Tại vì sao chúng ta phải làm như vậy? Ta vốn dĩ là một 

người mê hoặc, vốn dĩ là một người rất khổ não, tôi gặp được lão sư dạy tôi phương 

pháp này, tôi chân thật lìa khổ được vui, tôi phải báo ân. Tôi làm thế nào báo ân? Tôi 

phải giúp tất cả chúng sanh lìa khổ được vui, ngay trong đời này chỉ làm sự việc này. 

Sự việc này làm được rất tự tại, làm được rất an vui. Nhất định phải chăm chỉ học tập. 

Cho nên trong Kinh luận, cho dù giảng nhiều hay ít, nắm lấy được cương lĩnh, nắm lấy 

nguyên tắc, khởi tâm động niệm, lời nói, việc làm không rời nguyên tắc này thì thành 

công.  Thông  đạt  Kinh  giáo  không  phải  là  việc  khó.  “Một  Kinh  thông,  tất  cả  Kinh 

thông”, lời của người xưa nói là thật, không phải là gạt người. Cho nên, nếu chúng ta 

muốn thông đạt thế xuất thế gian pháp, thông đạt tất cả Kinh, dùng phương pháp gì? 

- 145 - 

Một  Kinh, đây  là  bí quyết. Các vị nghe tôi giảng  “Mai  Côi  Kinh”, đó là ngoại  giáo, 

nhưng  tôi  có  thể  thông,  tôi  tin  tưởng  đến  chỗ  của  họ.  Tôi  cũng  là  thần  phụ  rất  cao 

minh, tôi có thể giảng được rất rõ ràng tường tận, gọi là “xúc loại bàng thông”. Cho 

nên, quan trọng nhất là phải thông một Kinh. Đến trình độ nào mới thông? “Khế nhập 

cảnh giới” thì gọi là thông. Cái “khế nhập cảnh giới” này vẫn là không dễ hiểu. Đem 

Kinh này biến thành chính mình thì liền thông. Kinh này vẫn là của Thích Ca Mâu Ni 

Phật,  bạn  chưa có thông. Đạo  lý trong  Kinh biến  thành  tư tưởng kiến  giải  của  chính 

mình thì tư tưởng liền thông rồi, giáo huấn trong Kinh biến thành lời nói hành vi của 

chính  mình  thì  ngôn  hạnh  của  ta  thông  rồi.  Chỉ  cần  một  cái  thông  rồi  thì  thảy  đều 

thông hết. 

Ngày trước lão sư Lý dạy học ở Đài Trung, tôi vô cùng cảm kích thầy. Ngày 29 tháng 

này ở Cổ Tấn, tôi phát khởi động thổ xây dựng Niệm Phật Đường Báo Ân. Xem thử 

có những đồng tu nào ưa thích đến nơi đó tham gia động thổ. Tôi dự định ngày 28 đến 

nơi  đó  ở  một  đêm,  ngày  29  động  thổ,  ngày  30  quay  về,  ở  nơi  đó  hai  đêm.  Tôi  xây 

Niệm Phật đường này là Niệm Phật Đường Báo Ân. Tôi báo ân lão sư, cho nên ở đây 

có  bốn  cái  kỷ  niệm  đường,  có  “Đại  Sư  Chương  Gia  kỷ  niệm  đường”,  có  kỷ  niệm 

đường lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam (ngoại hiệu của lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam là “Tuyết Lô”, 

thầy  là  Hòa  thượng  của  tôi.  Hòa  thượng  là  thân  giáo  sư,  cho  nên  tên  của  kỷ  niệm 

đường đó là “Tuyết Lô Hòa Thượng Kỷ Niệm Đường”), tiếp theo chính là “Đông Mỹ 

Tiên Sinh Kỷ Niệm Đường” và “Hàn Anh Kỷ Niệm Đường”, bốn cái kỷ niệm đường. 

Kiến trúc là  chọn lấy  kiến  trúc của khách sạn, tương  lai kinh  doanh  cũng  là  phương 

thức kinh doanh khách sạn, thế nhưng không thu phí. Người ở trong đó là người niệm 

Phật, không thu phí, thế nhưng cũng phải nộp một ít phí ăn uống, phí phục vụ, bởi vì 

nó giống như khách sạn vậy. Sáng sớm thức dậy có người thay drap giường cho bạn, 

cần phải cho nhân viên phục vụ đó một ít tiền, cho nên phí phục vụ, phí ăn uống thì 

phải nộp, phí phòng ở thì không cần phải nộp. Phòng ốc chúng ta chính mình xây. Đây 

là báo ân của lão sư. 

Giáo học của lão sư, lợi ích mà chúng ta đạt được là quá lớn. Tôi ở Đài Trung mười 

năm, học năm bộ Kinh, cho nên bạn mới biết được cái gì gọi là “một môn thâm nhập”. 

Lão sư Lý đặc biệt quan tâm đối với tôi, cho phép tôi học mười năm như vậy, mười 

năm học năm bộ Kinh. Tôi học bộ thứ nhất là “A Nan Vấn Sự Phật Kiết Hung Kinh”, 

học bộ  thứ hai  là  “Phật  Thuyết  A Di  Đà  Kinh”, học bộ  thứ ba là  “Phổ  Hiền  Bồ  Tát 

Hạnh  Nguyện  Phẩm”,  bộ  thứ  tư  là  “Kinh  Kim  Cang”,  bộ  thứ  năm  là  “Kinh  Lăng 

Nghiêm”.  “Kinh Lăng Nghiêm” là bản lĩnh trội nhất của tôi. Sau đó cả thảy Phật pháp 

Kinh  luận  Đại  Tiểu  thừa,  tôi  thảy  đều  không  có  chướng  ngại,  tôi  đều  có  thể  giảng. 

Không  chỉ  Phật  giáo  không  có  chướng  ngại,  Kinh  điển  của  tất  cả  tôn  giáo  khác  đến 

chỗ tôi đây đều là không có chướng ngại, tôi đều có thể giảng. Hơn nữa tôi có sự tự 

tin,  không  thể nào  giảng  kém  hơn so với truyền giáo  sư của họ. Cho  nên  các vị nếu 

muốn  học  cái trí  tuệ này, học cái năng  lực  này  thì  “một  môn  thâm  nhập”. Tôi quyết 

không lừa dối các vị, đây là tổ tổ truyền nhau, quyết không phải là lừa gạt bạn. Thế 

nhưng nhất định phải khế nhập cảnh giới. Không khế nhập cảnh giới thì bạn không thể 

nào thông. Nếu chưa thông, chướng ngại lớn nhất chính là tự tư tự lợi, cho nên tôi rất 

xem trọng đối với việc này, nhất định phải buông xả tự tư tự lợi. Mỗi niệm vì cả thảy 

Phật pháp mà nghĩ, vì tất cả chúng sanh khổ nạn  mà nghĩ, bạn liền có thể được chư 

Phật hộ niệm, Bồ Tát gia trì. Không nên vì chính mình. Vì chính mình, đó là tai hại. Vì 

- 146 - 

chính  mình  là  tâm  luân  hồi.  Hành  vi  tạo  tác  của  bạn,  ngày  ngày  ở  nơi  đây  học  Phật 

pháp, giảng Kinh nói pháp, bạn là tâm luân hồi, bạn làm vẫn là nghiệp luân hồi, không 

chuyển được cảnh giới. 

Tối hôm nay, tôi giảng hai giờ đồng hồ chỉ có một câu Kinh văn. Chúng ta ở chỗ này 

cũng  làm  một  tổng  kết,  tổng  kết  một  đoạn  lớn  phía  trước  đã  nói.  Các  vị  phải  nghĩ 

tưởng nhiều, chăm chỉ học tập, tôi tin tưởng sẽ có sự giúp đỡ đối với mọi người. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết. 

A Di Đà Phật. 



Tập 231 

Chư vị Pháp sư, chư vị đồng tu! 

Hôm  nay là  lần đầu  tiên  chúng  ta  giảng Kinh  ở  nơi  này, bởi vì đạo tràng  của  Cư Sĩ 

Lâm hiện nay đang trong quá trình tiến hành xây dựng lại. Lý hội trưởng nói với tôi, 

công  trình  này  đại  khái  cần  đến  hai  năm  rưỡi,  cho  nên  đạo  tràng  tạm  thời  này  của 

chúng ta cũng phải sử dụng trong hai năm rưỡi. Tuy là dựng lên một cách tạm thời, 

hôm qua tôi đến nơi này để xem, tôi cảm thấy rất vừa ý, không gian cũng rất thoáng 

đãng, so với giảng đường của Cư Sĩ Lâm dường như còn thoải mái hơn một chút. Tôi 

nghĩ mọi người cũng đều có cảm giác này. Nhưng có khả năng lúc thu âm thu hình sẽ 

bị một số tạp nhiễu, cho nên tôi nghĩ rằng, chúng ta làm vài lần thử nghiệm, rồi từ từ 

tìm cách cải thiện. Vì vậy, buổi tối hôm nay chúng tôi chỉ giảng một tiếng rưỡi thôi, 

sau đó tôi phải xem thử lại hiệu quả của việc ghi hình, nghiên cứu xem cải tiến như thế 

nào. Lúc tôi vừa đến đây, nhìn thấy được một cuộn băng được ghi âm ở Hong Kong 

ngày hôm trước, đó là “Lễ kỷ niệm bốn năm Hàn Quán Trưởng vãng sanh”, ngày 05 

tháng 03. Chúng tôi ở Úc Châu ghi hình không được viên mãn, cho nên làm lại một 

cái băng mới tại Hong Kong. Tôi xem được một đoạn, cũng có thể tạm được, cho nên 

cuộn băng này có thể làm thành đĩa VCD để lưu hành. Chúng ta tu học, hoằng pháp 

dạy học, khái niệm cơ bản đều đã được báo cáo từ ở trong cuộn băng này. Về việc giới 

thiệu đoàn thể này của chúng ta, giới thiệu hoạt động của chúng ta đều là có sự giúp 

ích, vì vậy cuộn băng này có thể lưu hành. 


******************************** 

Kinh văn: “Phật cáo A Nan: “Pháp Tạng Tỳ kheo, tu Bồ Tát hạnh, tích công lũy 

đức, vô lượng vô biên”. 

Lần trước chúng tôi đã giảng đến chỗ này, hôm nay chúng ta xem tiếp theo: 

“Ư nhất thiết pháp, nhi đắc tự tại, phi thị ngữ ngôn phân biệt chi sở năng tri”. 

Chúng ta xem câu này. Câu này là kết quả của câu trước đó. 

- 147 - 

 “Ư nhất thiết pháp, nhi đắc tự tại” , thật không dễ.  “Nhất thiết pháp” , không những là 

Phật pháp, thế gian pháp, thế xuất thế gian hết thảy pháp đều có thể được đại tự tại. 

Đây  không  phải  là  quả  báo  thông  thường,  mà  là  quả  báo  cứu  cánh  viên  mãn.  Đây 

thuộc  về  cảnh  giới  của  quả  địa  Như  Lai.  Đương  nhiên  là  nhất  thiết  chúng  sanh  bao 

gồm bản thân chúng ta bên trong. Là một lòng hướng về, một lòng mong cầu, chúng ta 

muốn  hỏi  rốt  cuộc  có  thể  cầu  được hay  không?  Tôi nói  với  các  đồng  học, đáp  án  là 

khẳng định được, quyết  định là  có  thể  cầu  được, vấn đề  ở  chỗ  bản thân chúng ta có 

chịu cầu hay không.  “Phật thị môn trung hữu cầu tất ứng” , thế nhưng muốn cầu quả 

báo, nhất định phải hiểu được  đạo lý. Như lý như pháp  mà  cầu, chúng ta nói là hợp 

tình hợp lý hợp pháp, không có ai mà không cầu được. Nếu như trái ngược với đạo lý, 

dùng  sai  phương  pháp  thì  quả  báo  này  không  thể  hiện  tiền.  Thế  Tôn  trên  hội  Lăng 

Nghiêm có nói:  “Nhân địa bất chân quả chiêu vu khúc” , tuyệt đối không phải có cầu 

mà không có cảm ứng, chúng ta nhất định phải có cái nhân địa chân thật. Phía trước 

chỉ dạy chúng ta:  “Tu Bồ Tát hạnh, tích công lũy đức” , trên thực tế thì chính là câu “tu 

Bồ Tát hạnh” này, quả báo mới có thể  “ư nhất thiết pháp nhi đắc tự tại” . Ý nghĩa của 

hai câu này, chúng ta cần phải nói nhiều một chút, có mối quan hệ quá lớn với chúng 

ta. 

Ở trên “Kinh Lăng Nghiêm”, Phật nói:  “Thời kỳ Mạt Pháp, pháp nhược ma cường,   tà 

 sư thuyết pháp như Hằng hà sa” . Những ai là tà sư, những gì là tà sư, chúng ta phải 

nhận biết rõ ràng. Đặc biệt phải nhận biết chính mình, chính bản thân mình chỗ tu là 

chánh pháp hay là tà pháp. 

Viên Liễu Phàm tiên sinh trong “Liễu Phàm Tứ Huấn” đã nói được rất hay. Ông giảng 

về  thiện  và  ác,  chúng  ta  có  thể  dùng  nguyên  tắc  này  để  mà  quan  sát  hết  thảy  pháp 

chánh và tà, để kiểm điểm sự tu học của chính chúng ta. “Chánh pháp” ở trong Phật 

pháp có chánh ở trong chánh, có tà ở trong chánh, có tà ở trong tà, có chánh ở trong tà, 

chúng  ta  không  thể không  biết  được, không thể  không  phân biệt. Chúng  ta  hôm  nay 

nhân duyên thù thắng, được thân người, nghe được Phật pháp, đặc biệt là nghe được 

đại pháp vô cùng thù thắng của Thế Tôn là “Kinh Đại Thừa Vô Lượng Thọ”. Pháp là 

chánh, chúng ta dùng cái tâm như thế nào để học? Nếu như chúng ta dùng chân tâm, 

dùng  chánh  tâm  mà  học,  đó  là  chánh  ở  trong  chánh.  Nếu  như  tâm  chúng  ta  không 

chánh, vẫn còn xen tạp tự tư tự lợi, xen tạp danh văn lợi dưỡng, xen tạp tham sân si 

mạn thì biến thành tà trong chánh, muốn ngay trong một đời này đạt được quả báo thù 

thắng viên mãn như vậy thì sẽ khó lắm. 

Gần  đây,  hội  trưởng  và  cư sĩ  Lý  tổng  vụ  của  chúng  ta  đến  viếng  thăm  Trung  Quốc, 

cũng  mới  trở  về  ngày hôm  kia, kể  cho  tôi  nghe  tình  hình  chuyến  thăm  Trung  Quốc. 

Sau khi chúng tôi nghe xong, quả thật là vui buồn lẫn lộn, xem trở lại thì cả thế giới xã 

hội động loạn bất an. Chúng ta có chân chánh dẫn phát cái tâm giác ngộ hay không? 

Làm sao tiêu tai miễn nạn, làm sao tự độ độ tha, việc này chúng ta không thể không 

suy nghĩ. Chúng ta ngày hôm nay có được pháp duyên này thật không dễ dàng, nhất 

định phải có năng lực phân biệt tà và chánh. Những đạo lý này, trong các buổi giảng 

chúng  tôi  thường  thường  nói.  Mặc  dù  thường  nói,  nói  ra  thì  các  vị  đều  có  ấn  tượng 

tương đối sâu sắc, đều hiểu, thậm chí là cũng nói được, nhưng mà cảnh giới hiện tiền, 

thói xấu cũ tập khí cũ lại phát tác nữa, nó không khởi tác dụng. Việc này thì khó rồi. 

Làm thế nào dạy chúng ta có thể nhận được thọ dụng Phật pháp chân thật? Việc này 

- 148 - 

nếu  không  chân  chánh  dụng  công  phu  thì  sẽ  làm  không  được.  Tu  hành  trong  Phật 

pháp, Phật chỉ có thể chỉ dạy chúng ta, không thể giúp đỡ chúng ta tu hành. 

Phật  dạy  bảo  chúng  ta  tu  hành,  ý  nghĩa  của  hai  chữ  “tu  hành”  này  phải  làm  cho  rõ 

ràng. Tu là tu chính, hành là hành vi. Tư tưởng kiến giải, ngôn ngữ, hành vi của chúng 

ta  sai  rồi,  đem  những  hành  vi  sai  lầm  này  tu  chính  trở  lại,  đó  gọi  là  “tu  hành”.  Học 

Phật có thể áp dụng đến mức độ này thì bạn mới có được thọ dụng. Nếu như không thể 

áp  dụng  vào  việc  tu  hành,  bạn  biết  tụng  Kinh,  bạn  biết  giảng  Kinh,  biết  giảng  mà 

không thể hành, việc này không có tác dụng gì, không liên quan gì tới việc đoạn phiền 

não, chứng Bồ Đề, liễu sanh tử, xuất tam giới. Phải hiểu điểm này. 

Ngày hôm qua tôi trở về, buổi tối có một vị cư sĩ đến thăm tôi và nói, gần đây có đến 

thăm Tịnh Tông Học Hội của chúng ta, xem qua ký túc xá phòng học của đồng học 

chúng ta, ông nói với tôi là ở ký túc xá nhìn thấy có rất nhiều đồng học đều không có 

xếp chăn mền, sau khi thức dậy thì để qua một bên. Người ta xem thường! Bạn ở trên 

giảng đài giảng Kinh có hay  đi  nữa,  mà  đời sống  cá  nhân  của bạn  cũng không bằng 

một  người  phàm  phu bình  thường  thì  làm  sao  có  thể  khiến  người  tôn  kính  bạn  đây? 

Trên Kinh dạy chúng ta “tu Bồ Tát hạnh”, thế nào gọi là Bồ Tát hạnh? Hành vi trong 

cuộc  sống  của  Bồ  Tát  là  tấm  gương  tốt  nhất  cho  hết  thảy  chúng  sanh.  Cho  nên  tôi 

thường  nói,  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  hành  vi  cuộc  sống  có  thể  làm  thành  tấm 

gương cho xã hội đại chúng hay không? Chúng ta thức dậy, chăn mền cứ vứt sang một 

bên, vậy thì có thể làm gương cho người không? Bạn cảm thấy tấm gương này có tốt 

không? Quần áo cởi ra cũng không cần móc vào vị trí, vứt bỏ tùy tiện; ăn cơm xong, 

chén  đũa  có  thể  không  rửa,  khiến  tôi  nghĩ  đến  câu   “tà  sư  thuyết  pháp  như  Hằng hà 

 sa”.  Tà sư ở đâu vậy? Chúng ta có cái hành vi này chính là tà sư. Giảng Kinh thuyết 

pháp học được rồi, tương lai ra bên ngoài giảng Kinh thuyết pháp, bản thân chúng ta 

chính  là  tà  sư.  Tà  sư  không  đâu  xa.  Chúng  ta  nghe  rồi  rất  khó  chịu,  đây  có  phải  là 

chúng ta dạy học đã bị thất bại rồi không? Tôi không thừa nhận tôi thất bại. Tại vì sao 

không thừa nhận? Bởi vì tôi không có dạy học, tôi dạy học thì mới xem là thất bại, tôi 

không có dạy học. Thời đại hiện tại này, Phật có đến cũng không thể dạy học. Tại sao 

vậy? Bây giờ nói dân chủ tự do mở cửa, ai chịu nghe ai? Con cái không nghe lời cha 

mẹ, học sinh không nghe lời thầy cô. Ngày nay xã hội đại loạn, loạn ở chỗ nào? Luân 

lý không còn nữa. Cái gì là luân lý? Luân lý là trật tự của xã hội, là quan hệ giữa người 

với người, quan hệ vợ chồng, quan hệ cha con, quan hệ anh em, quan hệ vua tôi, quan 

hệ bạn bè, ngũ luân này của chúng ta là giảng mối quan hệ người với người. Quan hệ 

giữa  người  với  người  này  không  phải  do  Thánh  nhân  đặt  ra,  bạn  mà  nói  đây  là  do 

Khổng Lão Phu Tử chế định là bạn sai rồi, không phải vậy. Ai chế định vậy? Không 

có ai đặt ra, đây là mối quan hệ tự nhiên, hoàn toàn tương ưng với quan hệ của tự tánh, 

chúng ta gọi là “thiên đạo”. Thiên nhiên chi đạo, tự nhiên chi đạo, đại Thánh nhân họ 

đều hiểu rõ, họ là vì chúng ta mà đã nói ra, cho nên chúng ta phải hiểu được. 

Chúng ta tại vì sao làm mất đi cái bổn thiện bổn chân này? Chúng ta là phàm phu, vô 

cùng đáng thương. Trên Kinh thường nói “người đáng thương xót”, những người đáng 

thương  xót  là  ai?  Là  bản  thân  chúng  ta. Đáng  thương  xót  ở  chỗ  nào?  Là không  tiếp 

nhận  giáo  huấn  của  Thánh  Hiền,  từ  nhỏ  không  có  ai  dạy  chúng  ta.  Chúng  ta  không 

phải là  Thánh nhân trời sinh, sao  có  cái đạo lý không  bị  tập khí của xã hội ô nhiễm 

chứ? Từ nhỏ lớn lên, nghe quen nhìn quen, đã làm  mê  mất bổn tánh chúng ta. Chân 

- 149 - 

tướng  mê  mất  rồi,  khởi  tâm  động niệm,  ngôn  ngữ tạo tác đều là  nghiệp tội,  cho nên 

chúng ta ở trong xã hội cho dù là có lòng tốt, giúp người làm việc tốt, nơi nơi đều gặp 

phải chướng ngại, không được tự tại. Đây là do duyên cớ gì? Bản thân chúng ta nhất 

định phải rõ ràng, nhất định phải minh bạch, cái gốc rốt cuộc là phát sinh từ chỗ nào? 

Chúng ta sống trong xã hội ngày nay nên phải tu học như thế nào, làm người như thế 

nào? 

Tôi hy vọng các đồng tu tại gia chúng ta, chúng ta yêu quý những vị pháp sư trẻ tuổi 

này, hy vọng các vị có thời gian rảnh rỗi thì hãy đến ký túc xá của họ xem thử. Chăn 

mền  của họ  mà  chưa  gấp lại  thì  hãy  giúp  họ gấp  lại. Ở nơi nào  mà  đồ  đạc nằm  bừa 

bộn, mọi người chúng ta hãy giúp họ thu dọn lại. Chúng ta cúi đầu hành lễ, hy vọng họ 

thành tựu, hy vọng họ trong tương lai có thể làm mô phạm cho đại chúng, hy vọng họ 

có  thể  giáo  hóa  chúng  sanh.  Chúng  ta  phải  nghiêm  túc  phản  tỉnh.  Cuộc  sống  ở 

Singapore  này  tốt  hơn  cuộc  sống  thời  đức  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  mấy  mươi  lần. 

Chúng  ta  nghĩ  xem,  chúng  ta  có  thể  xứng  với  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  không,  có  thể 

xứng với lịch đại tổ sư truyền pháp hay không? Người tu đạo của ngày trước, không 

cần  nói  là  người  xuất  gia,  người  tại  gia  tâm  địa  đều  thanh  tịnh,  vọng  niệm  đều  ít. 

Chúng ta từ sáng đến tối nghĩ ngợi lung tung, tâm không có đạo. Phải phản tỉnh nhiều 

hơn, không nên tạo thêm nghiệp tội nữa. Lời nói trên Kinh Phật, mỗi câu đều là chân 

thật, không có một câu nào giả dối. Như Lai thị chân ngữ giả, thực ngữ giả, như ngữ 

giả,  bất  cuồng  ngữ  giả,  bất  dị  ngữ  giả.  Phật  nói  với  chúng  ta:   “Một  hạt  gạo  thí  chủ 

 nặng như núi Tu Di, đời này không liễu đạo, mang lông đội sừng trả” . Chúng ta ngày 

ngày có đem câu nói này nghĩ qua vài lần hay không? Một đời này chúng ta không thể 

thành tựu, ngoài việc đọa ba đường ác ra, tương lai vẫn phải trả nợ, nhất ẩm nhất trác 

đều không thể thiếu, nhân quả thông ba đời. 

Học  Phật  tu  Bồ  Tát  hạnh  từ  chỗ  nào  mà  tu?  Câu  đầu  tiên  trong  Tịnh  Nghiệp  Tam 

Phước  dạy  chúng  ta:   “Hiếu  dưỡng  phụ  mẫu, phụng  sự  sư  trưởng,  từ  tâm bất  sát,  tu 

 thập  thiện  nghiệp” , chúng  ta  hãy  suy  nghĩ,  bốn  câu  nói  này  đã  làm  được  hay  chưa? 

Chúng  ta  từ  Trung  Quốc  đi  đến  Singapore,  không  ở  bên  cạnh  cha  mẹ,  làm  sao  hiếu 

dưỡng? Đạo nghiệp, học nghiệp, đức hạnh của bạn được xã hội đại chúng tán thán, đó 

chính  là  hiếu  dưỡng.  Chúng  ta  có  làm  được  hay  chưa?  Chăm  chỉ  nỗ  lực  mà  tu  học, 

khai  ngộ  rồi,  chứng  quả  rồi,  vãng  sanh  rồi,  làm  Bồ  Tát,  làm  Phật  rồi,  đây  là  hiếu 

dưỡng, đây là chân chánh hiếu thân tôn sư. Từ chỗ nào bắt đầu học? Phật đã giảng rất 

là cụ thể, từ Thập thiện nghiệp. 

 “Không sát sanh” , không những không thể tổn hại đến sinh mạng của hết thảy chúng 

sanh, khiến cho chúng sanh vì ta mà sinh phiền não thì chúng ta sai rồi. Chúng ta có 

một cái ý niệm tổn hại đến người khác đều là thuộc về tâm sát. Tuy bạn không có hành 

vi này, nhưng bạn có ý niệm này, mà trong giới luật Đại thừa, có cái ý niệm này là phá 

giới, là phạm giới. Giới Tiểu thừa là luận hành vi, bạn không có cái hành vi này, có cái 

ý niệm này vẫn chưa phạm giới. Giới Đại thừa là luận tâm, không luận sự. Bạn có ý 

niệm này thì bạn phá giới, thì bạn phạm giới. Cho nên, chúng ta hãy suy nghĩ, Phật đã 

dạy cho chúng ta như thế nào, chúng ta nên phải tu học như thế nào. Chúng ta có ác ý 

hủy báng người, hãm hại người, vô tình hay cố ý chướng ngại người khác đều là thuộc 

về  giới  sát.  Giới  hạnh,  chư  vị  đọc  “Tứ  Phần  Luật  Tạng”  thì  mới  hiểu  được.  Càng 

nghiên cứu kỹ càng, càng khó trì. Nhưng chư Tổ sư Đại đức từ xưa đến nay, bất luận 

- 150 - 

là một tông nào một phái nào, họ đều là người tái lai, không ai không dạy người từ căn 

bản mà tu, tu từ căn bản, nắm được tổng cương lĩnh của tu học. 

Căn bản tu là tu từ đâu? Từ tâm mà tu, từ nơi khởi tâm động niệm mà tu, chính là tổng 

cương lĩnh mà Thế Tôn đã nói với chúng ta ở trong “Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh”: 

 “Ngày  đêm  thường  niệm  thiện  pháp” ,  tâm  chúng ta thiện;  “tư  duy  thiện  pháp” ,  tư 

tưởng  chúng  ta  thiện;  “quán  sát  thiện  pháp” ,  ngôn  hành  của  chúng  ta  thiện;  “bất 

 dung  hào  phân  bất  thiện  gián  tạp” .  Chúng  ta  trong  thuận  cảnh,  trong  thiện  duyên 

(thiện duyên chính là chung sống với hết thảy người thiện), chúng ta sẽ tu thiện. Việc 

này thì tương đối dễ, người khác đối với ta rất thiện, ta cũng thiện để báo đáp người 

khác. Khi ở trong ác duyên, hoàn cảnh xấu xa, đều là người ác, chúng ta vẫn là phải 

dùng  sự  chân  thành  chí  thiện  để  đối  người  tiếp  vật.  Người  khác  hủy  báng  chúng  ta, 

người khác hãm hại chúng ta, chúng ta hiểu được đó là hiểu lầm, đó không phải bản 

tánh của họ, bản tánh của họ là thiện, chỉ là hiểu lầm, đối với ta họ không hiểu. Nếu 

như chân chánh hiểu rõ minh bạch, ta tin rằng họ tuyệt đối sẽ không nhục mạ ta, tuyệt 

đối sẽ không hãm hại ta, cho nên vì hiểu lầm mà sinh ra. Thậm chí là họ giết hại ta, 

như Nhẫn Nhục tiên nhân bị vua Ca Lợi cắt xẻ thân thể, một cái ác niệm đều không 

có. Tại sao vậy? Nhẫn Nhục tiên nhân biết rằng vua Ca Lợi hiểu lầm với ông, không 

hiểu được chân tướng sự thật, cho nên tạo thành việc đáng tiếc này. Nếu như mà vua 

hiểu rõ chân tướng sự thật, Vua Ca Lợi nhất định sẽ thành khẩn lễ bái với Nhẫn Nhục 

tiên nhân, cầu pháp với ông. Đây là đạo lý nhất định. Vì vậy, đối với nghịch cảnh ác 

duyên  đều bất biến  thiện  tâm,  bất  cải  bản thiện, công phu  tu  hành  của  chúng  ta  mới 

đắc lực. 

Gặp phải người khác hãm hại chúng ta, gây phiền phức cho chúng ta, chúng ta liền có 

tâm oán hận, vậy bạn vẫn là phàm phu, bất luận bạn tu có tốt đến đâu, bạn không có 

công phu, bạn đọc Kinh có nhiều hơn nữa, đọc thuộc hơn nữa cũng không có ích gì, 

cảnh giới hiện tiền bạn cũng không có khác với phàm phu, bạn vẫn còn dùng cái tâm 

luân  hồi  tạo  ra  cái  nghiệp  luân  hồi.  Công  phu  đắc  lực  phải  xem  ở  chỗ  này. Xác  xác 

thực thực trong bất kỳ cảnh giới nào, trong bất kỳ hoàn cảnh nào, đều có thể giữ gìn 

cái tâm thuần thiện bất biến, công phu của bạn mới xem là đắc lực. Công phu như vậy 

niệm A Di Đà Phật mới có thể vãng sanh. Bạn sẽ hỏi tôi vãng sanh đến phẩm vị gì? 

Tôi nói bạn biết, phẩm vị không cao, sanh Phàm Thánh Đồng Cư độ, bởi vì cái công 

phu này trong Tịnh Độ tông chúng ta nói là “công phu thành phiến”, xem như bạn có 

thành tựu. Phiền não tuy không có đoạn, nhưng bạn có thể chế phục được thì công phu 

của bạn đắc lực. Người như vậy niệm Phật khẳng định vãng sanh. Bạn không có công 

phu này, bạn một ngày niệm mười vạn tiếng Phật hiệu, niệm hai mươi vạn tiếng Phật 

hiệu đều không thể vãng sanh. Lời này không phải do tôi nói, cổ Đại đức nói:  “Đau 

 mồm rát họng cũng chỉ uổng công” . Tại sao vậy? Khẩu thiện, tâm bất thiện, hạnh bất 

thiện thì không thể vãng sanh. 

Sau khi ngủ thức dậy mà chăn mền không xếp lại thì không thể vãng sanh, bất thiện. 

Tây Phương Cực Lạc Thế giới người người đều là người thiện, bạn thức dậy mền cũng 

không xếp, bạn không đủ tư cách để đến Thế giới Cực Lạc. Không nên coi đây là việc 

nhỏ nhặt, việc nhỏ sẽ làm lỡ mất việc lớn vãng sanh. Mỗi việc nhỏ nhặt đều phải làm 

thành tấm gương tốt cho xã hội đại chúng, bạn mới có thể vãng sanh. Nên nhớ, Thích 

Ca Mâu Ni Phật giới thiệu với chúng ta Thế giới Cực Lạc là thế giới gì?  “Chư thượng 

- 151 - 

 thiện  nhân  câu  hội  nhất  xứ” .  Cái  gì  là  thượng  thiện?  Chính  là  tiêu  chuẩn  Phật  nói 

trong “Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh”:  “Trú dạ thường niệm thiện pháp, tư duy thiện 

 pháp, quán sát thiện pháp, bất dung hào phân bất thiện gián tạp” , đây chính là thượng 

thiện. Chúng ta tu sửa chính mình, không phải vì người khác, thật sự mong cầu một 

đời  này  đi đến  Thế  giới  Cực Lạc, vậy  thì chúng  ta  không  thể  không  thật  làm. Thiếu 

một  tơ  hào,  bạn  sẽ  đi  không  được.  Cho  nên,  người  niệm  Phật  thì  nhiều, người  vãng 

sanh thì ít, nguyên nhân là tại chỗ này. Năm xưa tôi ở Đài Trung cầu học, Lão cư sĩ Lý 

Bỉnh Nam thường giảng:  “Một vạn người niệm Phật, chân thật có thể vãng sanh chỉ 

 có  hai  -  ba người” . Câu  nói này  đã  cho chúng  ta  sự cảnh giác rất  cao, ta  có  phải là 

thuộc số hai - ba người trong một vạn người này hay không? Cho nên mới nói là  “chư 

 thượng thiện nhân  câu hội  nhất  xứ” . Những lời mà chư Đại  đức nói đều là lời chân 

thật, đều là lời lợi ích cho chúng ta, chúng ta không thể hiểu sai cái ý này. 

 “Không  trộm  cắp”,  vẫn  còn  mảy  may  ý  niệm  chiếm  tiện  nghi  của người  là  bạn vẫn 

còn có tâm trộm cắp, tâm của bạn không thanh tịnh. 

 “Không dâm dục, không tà dâm” , chỉ cần còn có chút tơ hào ý niệm thì bạn sẽ không 

ra khỏi dục giới. Trong lục đạo, không thể ra khỏi dục giới, bạn làm sao có thể vãng 

sanh đến Cực Lạc Thế giới đây? 

Khẩu  nghiệp  là  dễ  phạm  nhất,  cho  nên  Phật  trong  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ” đem  khẩu 

nghiệp đặt lên hàng đầu tiên:  “Thiện hộ khẩu nghiệp bất cơ tha quá” , sau đó mới nói 

thiện hộ thân nghiệp, thiện hộ ý nghiệp. Từ thứ tự xắp xếp đó, chúng ta sẽ hiểu được 

Phật đã tận tình khuyên bảo. Chúng ta qua lại với hết thảy người, vẫn còn có vọng ngữ 

không? Vẫn còn có cái tâm lừa dối người hay không? Vẫn còn có cái ý này, vẫn còn 

cái hành vi này là chúng ta sai rồi. Tại sao những việc làm ra không dám nói với người 

khác? Đương nhiên là những việc bạn làm không có thể diện, không quang minh, nên 

mới không dám nói với người. Nếu như chính mình tâm địa hành vi quang minh lỗi 

lạc, làm gì có việc không thể nói với người? Tâm địa của chư Phật Bồ Tát quang minh 

lỗi  lạc, thanh tịnh,  bình đẳng, đây  là  bổn thiện, tự  tánh bổn lai  là  Như thị.  Học  Phật 

không có gì khác, khôi phục bổn tánh mà thôi. 

 Lưỡng thiệt, khiêu khích thị phi, cái lỗi lầm này vô cùng vô cùng nghiêm trọng. Một 

cái đoàn thể, đoàn thể hòa hợp, mãi mãi bị loại người này phá hoại, ở trong đó đặt điều 

sinh sự, chuyên môn nói thị phi. Có một số là cố ý, có một số là vô ý, bất luận là bạn 

vô tình hay cố ý, bạn phá hoại cái đoàn thể này thì lỗi lầm của bạn nặng rồi. Chúng ta 

gặp phải những người này phải làm sao? Cổ đức dạy cho chúng ta: “Văn nhân chi ác”. 

Người ta ở nơi đó nói lời xấu, ở nơi đó phê bình người, như nghe tên của cha mẹ, tai 

có thể nghe, miệng không thể nói. Đây là người xưa, đây không phải người hiện tại. 

Biết được người xưa đối với tên của cha mẹ cũng không dám gọi, tị húy, đây là cung 

kính đối với cha mẹ. Hiện nay là dân chủ tự do mở cửa, không còn nữa, họ tên của cha 

mẹ, con cái cũng gọi tùy tiện.  “Ba của con tên họ là gì vậy?” .  “Ba con tên là…” , nói 

ra cả tên và họ. Thời xưa là không thể được, ngày xưa chính là công việc nhà nước, 

nghĩa là trên là chữ gì, dưới là chữ gì, phải dùng trên dưới tách ra. Đây là bày tỏ sự tôn 

kính. Nhưng tinh thần này, ý nghĩa chúng ta phải hiểu, người khác đang châm chích 

thị  phi,  chúng  ta  nghe  thấy  những  lời  này,  tai  chúng  ta  nghe  thấy  xong,  quyết  định 

không thể đồn rao, tốt nhất là nghe được những lời này lập tức liền tránh đi, không nên 

- 152 - 

nghe thêm nữa, vậy thì tốt. Bản thân chúng ta xử sự đối người tiếp vật, nếu như không 

hiểu được những đạo lý này, không biết thận trọng hành sự, mãi mãi tự mình tạo rất 

nhiều  rất  nhiều  tội  nghiệp  mà  chính  mình cũng  không  biết.  Phá  hoại  một  tăng đoàn, 

một đoàn thể Phật giáo, tội nghiệp này là đọa A Tỳ địa ngục. Việc này Phật ở trong 

Giới Kinh đã nói đi nói lại không biết là bao nhiêu lần. Người khác làm sai sự tình, họ 

có  trách  nhiệm  nhân  quả  của  họ,  họ  đọa  lạc  là  sự  việc  của  họ.  Chúng  ta  nghe  thấy, 

nhìn thấy rồi, lại đi khắp nơi nói lung tung, họ đọa địa ngục, ta cũng chung một đường 

với họ. Đây là hồ đồ mà ra như thế, không phải người thông minh. Người thông minh 

làm gì lại đi làm việc ngu ngốc này? Tăng đoàn Như thị, không phải là đoàn thể Phật 

giáo  cũng  phải  Như  thị.  Châm  chích  thị  phi  chung  quy  không  phải  là  một  việc  đức 

hạnh gì, đó còn là việc thất đức, hà cớ gì lại làm? Người Trung Quốc chúng ta ngày 

xưa có một câu nói rất hay:  “Người nói chuyện thị phi chính là người thị phi” . Chúng 

ta  gặp  phải  những  người  này  phải  đặc  biệt  cẩn  thận.  Tại  sao  vậy?  Trước  mặt  ta  nói 

chuyện thị phi của người khác, chắc chắn khi ở trước người khác sẽ nói chuyện thị phi 

của ta, cho nên ta đối với họ nhất định phải giữ khoảng cách xa, “kính nhi viễn chi”. 

Đây  là  quân  tử,  ta  tôn  kính đối với  họ, nhưng  ta  giữ khoảng cách xa đối với  họ. Cố 

gắng giảm bớt tạo nghiệp. Xã hội hiện nay, những người gây rắc rối đã quá nhiều quá 

nhiều, cho nên thiên hạ đại loạn, tai nạn liên tục. Ai tạo vậy? Chính là những người 

này tạo ra. Cho nên chúng ta phải chú ý cẩn thận, chúng ta có thuộc trong số những 

người này hay là không? 

Ác khẩu, nói lời thô lỗ, khiến người khác nghe xong oán hận, đối với chính mình cũng 

sẽ tạo nên bất lợi, bạn làm được việc tốt như thế nào, không có ai giúp đỡ bạn, bạn đã 

trong vô tình kết cái ác duyên với rất nhiều người rồi. 

Ỷ ngữ, lời ngon tiếng ngọt lừa người. 

Khẩu - bốn loại lỗi lầm này quyết định phải giới trừ. 

Ý bên trong, tham lam, sân giận, ngu si càng nên tìm phương pháp đoạn dứt. Phật dạy 

chúng ta dùng phương pháp gì để đoạn tham sân si? Phật dạy chúng ta dùng Giới Định 

Huệ. Tinh thần của giới luật chính là thủ pháp, bất luận là làm việc gì, nhất định phải 

giữ pháp. 

Cái đầu tiên trong việc giữ pháp là phải giữ quốc gia chi pháp. “Anh Lạc Giới Kinh”, 

Phật dạy bảo chúng ta:  “Bất lậu quốc thuế, bất phạm quốc chế” . Do đây mà biết, hết 

thảy chúng sanh đều muốn tìm hết cách để có thể giảm bớt tiền thuế, đây chính là cái 

tâm ăn trộm thuế. Điều mà người hiện nay nói rằng  “tìm kẽ hở của pháp luật”, “trốn 

 thuế” .  Phật  không  phải  dạy  chúng  ta  như  vậy,  Phật  dạy  bảo  chúng  ta  phải  thật  thà 

trung thực mà nộp thuế.  “Không phạm quốc chế” , nhất định không vi phạm luật pháp 

quốc  gia,  không  làm  trái  quy  định  pháp  lệnh  của  quốc  gia.  Trì  giới  có  thể  đoạn  san 

tham, thiền định có thể phá sân hận. Cái tâm sân hận này là cực độ của sự động loạn, 

chúng ta phải dùng định công để dứt trừ đi những vọng niệm này, đem sự phẫn nộ này 

trừ bỏ. 

Trí huệ phá ngu si. Phật đã đem phương pháp này chỉ dạy cho chúng ta rồi, chúng ta 

phải thực hiện như thế nào? Phương pháp thực hiện thì rất nhiều, chỗ gọi là  “tám vạn 

 bốn  ngàn  pháp  môn”,  “vô  lượng  pháp  môn” .  Pháp  là  phương  pháp,  môn  là  con 

- 153 - 

đường. Vô lượng vô biên pháp môn chẳng qua cũng chỉ là áp dụng Giới Định Huệ tam 

học  mà  thôi.  Ngày  nay  đồng  học  chúng  ta  tu  Tịnh  Độ,  chúng  ta  dùng  phương  pháp 

niệm Phật, đọc Kinh. Nhập môn nhất định phải từ học tập mà bắt đầu. Nhập môn phải 

học giáo, đọc  tụng nghiên  cứu  Kinh điển.  Mỗi  một  câu, mỗi  một  đoạn  ở  trong  Kinh 

điển, đạo lý của nó, ý nghĩa của nó, giáo huấn của nó, chúng ta đều phải hiểu rõ, đều 

phải ghi nhớ. Trong cuộc sống sinh hoạt thường ngày, khởi tâm động niệm phải dùng 

đạo lý ở trong Kinh điển giáo huấn để làm tiêu chuẩn, ta động cái ý niệm này có hợp 

đạo lý hay không? Nếu không hợp đạo lý, sai rồi thì cái ý niệm này lập tức phải bỏ đi. 

Ta  nói  những  lời  này  có  phù  hợp  với  giáo  huấn  trong  Kinh  điển  không?  Ta nên  nói 

hay không? Việc này, ta có nên làm hay không? Thảy thảy đều lấy Kinh điển ra làm 

tiêu chuẩn, tương ứng với Kinh điển thì là thiện, không tương ứng với Kinh điển thì là 

ác. Tác dụng của Kinh điển là gì vậy? Tuyệt đối không phải niệm để cho Phật Bồ Tát 

nghe, họ không cần nghe những lời này. Chúng ta học tập Kinh điển, đọc tụng Kinh 

điển,  tác  dụng  thật  sự  là  dùng  Kinh  điển  để  tu  chính  tư  tưởng,  kiến  giải,  ngôn  ngữ, 

hành vi của chúng ta. Tác dụng chính là cái này, đây mới là không mê tín. Tuyệt đối 

không phải nói tụng Kinh thì Phật Bồ Tát sẽ hoan hỷ, tụng cho họ nghe. Hôm nay đã 

tạo ra thêm nhiều ác nghiệp, trở về tụng vài quyển Kinh thì Phật Bồ Tát sẽ tha thứ cho 

bạn, thì sẽ tiêu tội nghiệp cho bạn, đó là lừa mình dối người, nhất định không có cái 

đạo lý này.  Kinh luận là để tu chính tư tưởng kiến giải của chúng ta. Giới luật là để 

 tu chính hành vi, ngôn ngữ của chúng ta. Chúng ta phải đem tác dụng của nó làm 

cho rõ ràng minh bạch. Nhất định phải ghi nhớ, cuộc sống ở thế gian này thì quá ngắn 

ngủi. “Kinh Bát Đại Nhân Giác” vừa mở đầu là:  “Thế gian vô thường, quốc độ mong 

 manh” . Tôi giảng Kinh ở Hồng Kông lần này, đối diện với thính chúng, tôi vô cùng 

cảm khái mà nói:  “Tôi lần đầu tiên đến Hồng Kông giảng Kinh là năm 1977 (25 năm 

 trước), một nửa số thính chúng lúc đó giờ đã không còn nữa rồi” . 

A Di Đà Phật… 



Tập 232 

Khi tôi đi đến Hong Kong đã quen biết được một số vị pháp sư, những vị pháp sư ấy 

bây giờ một nửa đã không còn, qua đời rồi. Nhớ lại tình hình giảng Kinh vào lúc ấy, 

thật là giống như mới chỉ ngày hôm qua vậy. Một trăm năm rất ngắn ngủi, thật là như 

cái chớp mắt, một Sát Na thì đã không còn, hà tất gì ở trong cuộc đời này tạo tác tội 

nghiệp chứ? Người thông minh, người có trí tuệ phải nhớ kỹ. Phật ở tại chỗ này nói 

với chúng ta  “tích công lũy đức” , tại sao vậy? Công đức là thứ bạn mang theo được. 

Đây là sự thật. Làm nhiều việc tốt, tận tâm tận lực làm những việc tốt này cho xã hội, 

làm  những  việc  tốt  này  cho  chúng  sanh, đây  đều  là  thứ bạn  có  thể  mang  theo  được. 

Thế nào là việc tốt? Mặc áo, ăn cơm, trải chiếu đều là việc tốt. Không nên cho rằng, 

đây là việc nhỏ nhặt, đây là việc của riêng tôi, không liên quan đến người khác, vậy là 

bạn  đã  sai  rồi.  Nếu  như  chúng  ta  chân  thật  hiểu  được  Phật  pháp  Đại  Thừa,  thì  biết 

chúng ta khởi tâm động niệm, nhất cử nhất động là tận khắp hư không biến pháp giới. 

Đây là sự thật. Bồ Tát biết rõ, một số nhà khoa học lớn trên thế giới hiện nay cũng biết 

rõ. Chúng ta khởi một ý niệm, ở trong cái tâm này đều có sóng chấn động. Chúng ta 

nói chuyện thì có làn sóng của âm thanh, động tác của chúng ta cũng có làn sóng như 

- 154 - 

vậy, làn sóng này đều lan khắp hư không pháp giới. Nếu bạn nói, đối với người khác, 

với xã hội, với chúng sanh không ảnh hưởng gì là sai rồi. Một người chân chánh muốn 

học Phật, một con người học Phật thật sự là trong tâm của mình rất thanh tịnh, muốn 

gánh trách nhiệm đối với xã hội, đối với thế giới này và đối với cả hư không pháp giới. 

Cái đạo nghiệp một đời này chúng ta không khó thành tựu. Một người chân chánh giác 

ngộ, chân chánh minh bạch, thì người này gọi là Bồ Tát. Không minh bạch, không liễu 

giải, đó là phàm phu. 

Chúng ta dùng lời khác để nói, hiện nay chúng ta tu hành, cái cửa ải đầu tiên, bây giờ 

gọi là “thắt cổ chai”, thắt cái cổ chai này, không có cách gì đột phá, cho nên bất luận 

tu thế nào cũng không hề tiến bộ. Cái cửa ải đầu tiên này là gì vậy? Tự tư tự lợi. “Ngã 

tướng”, “ngã kiến” giảng ở trong “Kinh Kim Cang”, “ngã chấp” giảng trong Kinh Đại 

Tiểu thừa, “thân kiến” giảng trong kiến tư phiền não, cái cửa ải này không thể đột phá 

thì việc tu học của chúng ta, bất luận chúng ta dụng công thế nào thì cũng chỉ ở bên 

ngoài, không vào được cửa Phật. Bạn nên biết rằng, buông bỏ tự tư tự lợi, chân chánh 

làm đến vô ngã tướng, vô ngã kiến như trên “Kinh Kim Cang” nói, thì bạn mới bước 

vào cửa Phật, bạn mới nhập Phật môn. Cái cửa ải này mà bạn không thể đột phá, bạn 

là đang ở ngoài cửa Phật, bạn chưa bước vào cửa. Đây là lời thật, một chút cũng không 

giả.  Ở  ngoài  cửa  Phật  thì  bạn  làm  sao  có  thể  thành  tựu,  bạn  làm  sao  có  thể  có  tiến 

triển? Cho nên, tôi thường thường khuyên bảo đồng tu:  “Nếu các vị muốn chân chánh 

 có thành tựu, nhất thiết phải buông bỏ tự tư tự lợi” . 

Phương pháp của Đại thừa cao minh hơn Tiểu thừa, thật sự cao minh hơn rất là nhiều. 

Đại Thừa dạy chúng ta đem cái ý niệm này chuyển lại, đem cái ý niệm này sửa trở lại, 

trước  đây  niệm  niệm  đều  là  vì  chính  mình,  bây  giờ  giác  ngộ  rồi,  minh  bạch  rồi  thì 

niệm niệm vì chúng sanh, niệm niệm vì xã hội. Khi ý niệm vừa chuyển trở lại thì bạn 

nhập môn. Tuy là đã chuyển lại rồi, qua hai hôm thì lại quay đầu, lại tự tư tự lợi rồi. 

Việc này không sợ. Vì sao? Bạn là phàm phu, tập khí rất nặng, cứ tiến tiến thoái thoái, 

ở ngay cái cửa ải này không biết đã tiến tiến thoái thoái bao nhiêu lần mới trở thành 

bất thoái, mới thật sự đứng vững cái chân lại. Vì thế, cái tiến tiến thoái thoái ấy là hiện 

tượng  tốt. Nhất  thiết không nên  cho  rằng   “tôi  vẫn  còn thoái tâm,  thôi  đi, không học 

 nữa” , vậy thì bạn sẽ thoái lui đến tận đáy. Sự việc này giống như là bơi thuyền ngược 

nước  vậy,  phải  tiến  thoái  bao  nhiêu  lần  thì  chân  bạn  mới  có  thể  đứng  yên.  Sau  khi 

đứng vững thì thuận buồm xuôi gió. Cửa ải khó khăn này vô cùng vô cùng không dễ 

đột phá, nhưng mà không đột phá thì không được, không đột phá thì không thể thành 

tựu, cho nên không thể không đột phá. Phải hạ công phu ngay chỗ này. 

Học giảng Kinh không khó. Các vị các đồng học tại nơi này cùng với tôi chung một 

chỗ, các vị đều đích thân thể hội được. Ngày trước tôi ở Đài Trung học giảng Kinh với 

lão sư Lý, mất  khoảng thời gian bao  lâu?  Nói  các  vị  biết, chỉ  một  tháng. Trong  một 

tháng, mỗi một tuần lễ lên lớp một lần, cho nên chỉ năm lần học. Bây giờ chúng ta mỗi 

tuần lên lớp năm ngày, vậy thì khó khăn gì? Khó là ở chỗ làm sao buông xuống tự tư 

tự lợi. Cái này quá khó, đây thì không phải cái công phu ngắn hạn. Khi tôi mới bắt đầu 

học Phật, vị lão sư đầu tiên là Chương Gia Đại Sư, Chương Gia Đại Sư ngày đầu tiên 

đã dạy tôi “nhìn thấu, buông xuống”. Ngài cho tôi thời gian sáu năm. Thật không dễ 

dàng!  Thời  gian  sáu  năm  của  tôi  chính  là  tiến  tiến  thoái  thoái,  có  đứng  yên  lại  hay 

không? Vẫn là không đứng yên lại được, chẳng qua là tiến tương đối nhiều mà thoái 

- 155 - 

thì tương đối ít, cảm ứng liền hiện tiền. Tôi nói với các đồng tu, tôi phải mất 30 năm 

công phu thì tôi mới chân thật có thể đứng yên trở lại, không bị thối lui nữa. Cho nên, 

tôi không phải người thượng căn. Xem Đại đức xưa nay, người ta ba năm, năm năm 

thì  thành  tựu,  8  năm,  10  năm  thì  thành  tựu;  20  năm,  30  năm  thành  tựu  thì  cũng  có, 

nhưng  ít.  Chúng  ta  làm  lâu  đến  như  vậy  mới  đứng  vững  chân  lại,  thực  thực  tại  tại, 

không dễ dàng. Tại vì sao? Xã hội ngày nay sức mạnh của sự mê hoặc quá lớn. Sự mê 

hoặc này chính là ma chướng. Sức mạnh của ma quá lớn. Bạn hãy mở to mắt mà xem, 

tất cả thứ mà bạn nghe, tất cả thứ mà bạn tiếp xúc, toàn là ma chướng. Cái gì là ma 

chướng? Toàn là tăng trưởng tham sân si mạn của bạn, phàm là thứ tăng trưởng tham 

sân  si  mạn  thảy  đều  là  ma  chướng.  Chúng  không  phải  giúp  đỡ  bạn  tăng  trưởng  tâm 

thanh  tịnh,  không  phải  giúp  đỡ  bạn  tăng  trưởng  tính  bình  đẳng,  chúng  giúp  đỡ  bạn 

tham  sân  si  mạn,  giúp  đỡ  bạn  tạo  tác  hết  thảy  ác  nghiệp,  giúp  đỡ  bạn  mê  hoặc  điên 

đảo. Chúng ta nhất định phải biết cẩn thận đề phòng. 

Làm sao để phòng ngừa? Tôi thường thường chỉ bảo đồng học không xem báo, không 

đọc  tạp  chí,  không  xem  ti  vi,  không  nghe  truyền  thanh.  Vì  sao  vậy?  Phòng  ngừa  ô 

nhiễm.  Con  người  chúng  ta  học  Phật  ở  cái  thế  gian  này  chỉ  có  một  mục  đích  là  cầu 

sanh  Tịnh  Độ, những  sự  việc  thế  gian  khác  đều  có  thể  không  cần  biết  đến, ta  muốn 

biết nhiều sự việc như vậy để làm gì? Còn có một số chúng sanh, bên trong Phật môn 

cũng  không  ngoại  lệ,  không  những  họ  không  hiểu  để  ngăn  ngừa,  họ  còn  ngày  ngày 

nghe ngóng, e sợ không được biết, vậy thì có cách gì chứ? Đi nghe khắp nơi, đây là thị 

phi nhân ngã. Chúng ta biết được, tương lai của họ quyết định ở tam ác đạo. Tuy rằng 

ra  vẻ  là  người  niệm  Phật,  làm  ra  cái  dáng  vẻ  rất  là  giống,  họ  quyết  định  không  thể 

vãng  sanh.  Phải  hiểu  những  đạo  lý  này.  Sự  thực  chân  tướng  phải  hiểu  biết,  phải  rõ 

ràng, sau đó chúng ta chăm chỉ nỗ lực tu học. 

Chỉ cần đem thập thiện nghiệp đạo tu thành rồi,  “ư thất thiết pháp nhi đắc tự tại” , bạn 

không được đại tự tại, nhưng có thể được cái tiểu tự tại rồi. Đây là thật. Nếu như bạn 

có thể giảng “Kinh Vô Lượng Thọ”, chăm chỉ học tập đạo lý phương pháp ở trong đó, 

vậy chúc mừng bạn, bạn được đại tự tại. Tại vì sao? Tiêu chuẩn ở bên trong Kinh này 

cao hơn với Thập Thiện Nghiệp Đạo quá nhiều quá nhiều. Thập Thiện Nghiệp Đạo là 

cho học sinh nhà Phật sơ cấp, cho học sinh mới nhập môn; “Kinh Vô Lượng Thọ” là 

cảnh giới của Phổ Hiền Bồ Tát, không phải Bồ Tát bình thường, là cảnh giới tu học 

Phật pháp cao nhất, chỗ bạn được tự tại cùng với chư Phật Như Lai không có sai khác. 

Vậy phải tu cái gì? Ở trong các Kinh điển tuy nói nhiều, nhưng tổng quy nạp không 

nằm ngoài Phổ Hiền Bồ Tát thập đại nguyện vương. Đây là 10 cương lĩnh, là pháp tu 

hành thượng đẳng, không phải sơ học. Chúng ta hôm nay cũng phát đại nguyện, cũng 

phải học, nhưng học suốt cả một đời mà không giống. Tại sao học không giống được? 

Không nền móng, nên bạn học không được giống. Cái này phải hiểu rõ. Phổ Hiền thập 

nguyện cũng giống như nền giáo dục trong nhà trường của chúng ta hiện nay, đó là lớp 

tiến sĩ, là viện nghiên cứu, còn thập thiện nghiệp đạo là nhà trẻ, là lớp một tiểu học, 

khác xa quá lớn. Nếu chúng ta không học từ lớp một tiểu học, học tiểu học, học trung 

học,  học đại học, lại học viện  nghiên  cứu,  theo thứ tự  như vậy  thì  không  có vấn  đề. 

Còn  muốn  học  lên  viện  nghiên  cứu  lấy  học  vị  tiến  sĩ,  đây  đương  nhiên  lấy  không 

được.  Thứ  tự  này  là  thứ  tự  của  tự  nhiên, quyết  không  phải  người  tạo  ra.  Mọi  người 

phải suy nghĩ cho nhiều. Nếu như chúng ta hôm nay nói Tiểu thừa không cần tu nữa, 

những thứ sơ học không cần phải tu, bỗng chốc thì tu Đại thừa, tu Thượng thừa nhất, 

- 156 - 

Phổ Hiền hạnh nguyện là Thượng thừa nhất, đây không phải là đã thẳng lên làm Phật 

rồi sao? Bạn làm thử xem, bạn có thể tu thành tựu hay không? Cũng giống như việc đi 

học, tôi không muốn học tiểu học, không cần học trung học, tôi trực tiếp học nghiên 

cứu sinh, học lớp tiến sĩ, không tốt nghiệp lớp tiến sĩ, không cần phải vội, tôi lưu ban, 

tôi bằng lòng học ở lớp tiến sĩ này 10 năm, học 20 năm, xem xem có thể tốt nghiệp 

được hay không? Vẫn là tốt nghiệp không được, học thức căn bản không có, có giảng 

với bạn thế nào cũng không thông. Nếu như có thể giảng thông, quốc gia hà tất đặt ra 

tiểu học, trung học, đại học, phí phạm bao nhiêu là tiền bạc? Cứ lập thẳng ra cái lớp 

tiến sĩ thì được rồi. Không thể được, không có cái đạo lý như vậy. Chúng ta nhất định 

phải hiểu được. 

Tôi hiện nay tại Úc Châu mở cái lớp nhỏ này, các vị đều biết, những người xuất gia ở 

thư viện có pháp danh lót chữ “Ngộ”, mười mấy người đều học cả. Họ là từ ở đâu mà 

học? Từ “Đệ Tử Quy”, từ “Tam Tự Kinh” mà học. Đây là do tôi dạy. Đại Thừa Kinh 

luận thì tạm thời để sang một bên, trước tiên học mẫu giáo, từ từ lại học lên cao, bỏ ra 

10 năm, 20 năm vẫn có thể thành tựu, thật sự thành tựu. Không bén rễ từ chỗ này, cho 

dù  học  giảng  được  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”,  bạn  giảng  được  10  năm,  giảng  được  20 

năm,  bạn  vẫn  là  không  có  gốc  rễ,  bạn  vẫn  là  còn  trôi  dạt,  nói  cách  khác,  bạn  đoạn 

không được phiền não, bạn đoạn không được tập khí. Chỉ cần tập khí phiền não đoạn 

không được, bạn sẽ rất khó thoát ly lục đạo luân hồi. Vì sao vậy? Tâm luân hồi, tâm 

luân hồi học Phật vẫn là tạo nghiệp luân hồi. Việc này phải hiểu. Chân chánh phải phát 

tâm, đi con đường hoằng pháp lợi sanh kế thừa huệ mạng Phật này không thể không từ 

trên phương pháp căn bản mà hạ công phu. Lớp này của chúng tôi tuy là không dạy 

“Đệ  Tử  Quy”,  không  dạy  “Tam  Tự  Kinh”,  bản  thân  phải  thường  thường  tra  cứu, 

thường thường đọc tụng, làm thêm một chút bài tập bổ sung, nhưng mà tu hành quyết 

định là phải từ “Tịnh Nghiệp Tam Phước” hạ công phu. Tịnh Nghiệp Tam Phước văn 

tự không nhiều, ba điều mười một câu, mười một câu này thì đã bao gồm toàn bộ “Đệ 

Tử Quy” và “Tam Tự Kinh”. Phía trước chỗ đã giảng một đoạn lớn. Chúng ta không 

học làm sao hành? 

Trong những lúc giảng tôi thường có nói, giáo học của Phật pháp quy nạp trở lại chỉ có 

ba  sự  việc.  Việc  thứ  nhất  dạy  cho  chúng  ta  mối  quan  hệ  người  với  người,  bạn  hiểu 

được  làm  người  thế  nào.  Quan  hệ  của  người  với  người  chính  là  nhà  Nho  đã  giảng 

“Ngũ  Luân”,  “Ngũ  Thường”.  Khoa  mục  thứ  hai  là  giảng  cho  chúng  ta  về  quan  hệ 

người  với  hoàn  cảnh  tự  nhiên.  Trong  nhà  Nho  giảng  “nhân  dân  ái  vật”,  Phật  giảng 

được thấu đáo, giảng được tường tận. Khoa mục thứ ba là dạy bảo chúng ta quan hệ 

giữa người và thiên địa quỷ thần, cũng chính là nói, quan hệ với hư không pháp giới 

hết thảy chúng sanh. Ba cái quan hệ này thảy đều làm được rõ ràng, làm minh bạch rồi 

thì  gọi  là  thành  Phật,  thành  Bồ  Tát.  Đây  là  đại  học  vấn.  Hết  thảy  làm  rõ  ràng,  làm 

minh bạch rồi, mới chân thật khẳng định, chân thật công nhận hư không pháp giới hết 

thảy  chúng sanh  cùng  bản thân là  một  thể,  quan niệm  của  bạn, cách nghĩ,  cách  nhìn 

của bạn sẽ  hoàn  toàn chuyển  biến  trở lại, cùng với  hiện tiền hoàn  toàn không tương 

đồng. Đây  là  cảnh giới  trên quả địa  chư Phật  Như Lai, đây  là chân  tướng  chân  thật, 

chân tướng vũ trụ nhân sanh, người hiện nay gọi là “chân lý”. Chúng ta khế nhập cảnh 

giới  này,  với  nhất  thiết  pháp  đương  nhiên  tự  tại.  Đây  chính  là  “Kinh  Hoa  Nghiêm”, 

Pháp sư Thanh Lương giảng nói:  “Lý sự vô ngại, sự sự vô ngại” , thì là cảnh giới đại 

tự  tại,  đại  giải  thoát.  “Phi  thị  ngữ  ngôn  phân  biệt  chi  sở  năng  tri” ,  bạn  không  nhập 

- 157 - 

cảnh giới này, cảnh giới này nói không ra nổi, nói ra được bạn cũng không có cách gì 

thể hội, không phải cảnh giới của bạn, nhưng mà nó là sự thật. Hy vọng các đồng học 

chúng ta phải siêng năng, phải nỗ lực. Từ ở đâu bắt đầu làm? Lời của Đại Sư Chương 

Gia nói vô cùng chính xác:  “Nhìn thấu, buông xuống” . Nhìn thấu một phần thì buông 

xuống  một  phần, buông  xuống  một  phần là  nhất  định  lại  giúp đỡ  bạn nhìn  thấu  một 

phần. Dùng nhìn thấu giúp đỡ bạn buông bỏ, dùng buông bỏ giúp đỡ bạn nhìn thấu, 

hai phương pháp này bổ trợ cho nhau, đạt đến cứu cánh viên mãn. Nhìn thấu là trí tuệ, 

buông xuống là công phu. Tiêu chuẩn của nó, chúng ta hiện nay đã viết ra bộ đối liễng 

20 chữ này chính là tiêu chuẩn tuyệt đối:  Tâm chân thành, tâm thanh tịnh, tâm bình 

 đẳng, tâm chánh giác, tâm từ bi là dụng tâm của chúng ta; nhìn thấu, buông xuống, 

 tự tại, tùy duyên là cuộc sống của chúng ta. Qua lại với hết thảy chúng sanh bằng tâm 

thái  chính  xác,  nói  một  cách  khác,  cuộc  sống  của  chư  Phật  Như  Lai,  cuộc  sống  của 

chư đại Bồ Tát, ở ngay trong cuộc sống thường ngày, bạn nhìn thấy họ ứng dụng như 

thế  nào,  họ  dụng  tâm  ra  sao,  họ  hành  sự  thế  nào  cũng  không  ra  khỏi  20  chữ  này. 

Chúng ta dùng 20 chữ này làm tiêu chuẩn tu hành tuyệt đối của chính chúng ta, xử sự 

đối người tiếp vật, bất luận thuận cảnh hay nghịch cảnh, bất luận thiện duyên hay ác 

duyên, đều không rời khỏi cái tâm này, đều không trái ngược cái hạnh này là chúng ta 

đã  thành  tựu  rồi.  Thành  tựu  là  ở  chính  mình,  không  phải  ở  người  khác.  Người  khác 

làm  thế  nào  không  liên  quan  gì  với  chính  mình, quan  trọng  nhất  là  chính  mình  phải 

thành tựu chính mình. 


************* 

Kinh văn: “Sở phát thệ nguyện, viên mãn thành tựu”. Câu này chính là một đoạn, 

nói một sự việc. Phía dưới là: “Như thật an trụ, cụ túc trang nghiêm, uy đức quảng 

đại, thanh tịnh Phật độ”. 

Đây  là  đoạn  nhỏ  thứ  tư,  “như  thực  nghiêm  tịnh”.  Chúng  ta  đầu  tiên  xem  trước  một 

đoạn này. Ở bên trong một phẩm này, một câu Kinh văn quan trọng nhất chính là  “tu 

 Bồ  Tát  hạnh,  tích  công  lũy  đức” .  Nếu  như  chúng  ta  sơ  sót  đối  với  hai  câu  nói  này, 

không những  nguyện vọng  không  thể thành tựu, mà  còn  ở  trong hết  thảy  pháp  tự  tự 

nhiên nhiên gặp phải rất nhiều rất nhiều chướng ngại, bạn làm sao mà đạt được tự tại? 

Cho nên chúng ta học tập bộ Kinh này nhất định phải có thể giống A Di Đà Phật về sự 

thù  thắng tự  tại  trang  nghiêm.  Đương  nhiên  đây  không phải  là  một  sự  việc  dễ dàng, 

viên mãn như chư Phật Bồ Tát không dễ dàng, số ít là có thể đạt được. Số ít rốt cuộc là 

bao nhiêu thì tùy vào công phu tu học từng người mà luận. Bạn có công phu sâu thì 

bạn đạt thành tựu lớn. Bạn dụng công phu ít, đương nhiên bạn đạt được cũng ít. 

Hôm nay, chúng ta xem đến câu Kinh văn:  “Sở phát thệ nguyện, viên mãn thành tựu” , 

đây  đều  là  A Di  Đà Phật  nói.  Ở phía  trước,  chỗ  phát 48 lời nguyện, nguyện  nguyện 

Ngài đều viên mãn rồi, chân thật là  “Phật thị môn trung hữu cầu tất ứng” . Chỉ riêng 

cái điểm này chúng ta cũng không thể nào qua loa sơ suất, nhất định phải nghiêm túc 

mà  thể  hội,  mà  tư  duy.  Tại  vì  sao  chúng  ta  lại  ở  tại  thế  gian  này  phát  nguyện,  cái 

nguyện  đó  rất  nhỏ,  mong  cầu  rất  nhỏ  đều  không  thể  mãn  nguyện?  Phật  phát  cái 

nguyện này là đại nguyện chưa từng có, nói một cách khác, mười phương hết thảy chư 

Phật  Như  Lai  trước  kia  đều  chưa  từng  phát  đại  nguyện  như vậy.  Trên  Kinh  này  nói 

Pháp Tạng Tỳ Kheo Ngài phát nguyện, Ngài đã phát được viên mãn, dựa vào đâu có 

- 158 - 

thể  viên  mãn?  Nguyên  nhân  này  chúng  ta  ở  phía  trước  đều  có  đọc qua  rồi,  người ta 

nghiêm túc nỗ lực thật làm. 

Buổi  sáng  hôm  nay,  chúng  tôi  giảng  “Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  Kinh”  đã  giảng  viên 

mãn  rồi.  Bộ  Kinh  văn  này,  phía  sau  cùng  Thế  Tôn  cho  chúng  ta  sự  khai  thị  khuyến 

khích. Chúng ta đọc xong, cảm xúc rất sâu, suy nghĩ bản thân chúng ta tu hành không 

phải là bắt đầu từ đời này. “Kinh Vô Lượng Thọ” đã cho chúng ta một chứng minh, 

chúng ta tu hành trong đời quá khứ cũng là nhiều đời nhiều kiếp, chúng ta trong đời 

này gặp được Phật pháp, ở trong lòng vui mừng đến vô hạn, phấn khởi đến cùng tột. 

Hiện tượng như vậy chứng minh rằng chúng ta trong đời quá khứ tu tích thiện căn vô 

cùng sâu dày. Nếu chiếu theo bản Kinh (Kinh văn này chúng ta còn chưa có đọc đến), 

Thế  Tôn  lấy  A  Xà Vương  Tử và  những  người  này  làm  một  ví  dụ, những  người  này 

trong đời quá khứ đã từng cúng dường 400 ức Phật (khi đến chỗ Kinh văn này chúng 

tôi sẽ nói rõ), nghe được Thích Ca Mâu Ni Phật giảng “Kinh Vô Lượng Thọ”, họ đã 

phát  nguyện, hy  vọng  tự  mình  tương  lai  thành  Phật  cũng  có  thể giống  như A Di  Đà 

Phật,  bây  giờ  vẫn  còn  chưa  phát  tâm  cầu  vãng  sanh.  Từ  chỗ  này  thì  chúng  ta  hiểu 

được, chúng ta tiếp xúc đến Phật pháp, tiếp xúc với Tịnh Độ, có cái nguyện vọng cầu 

sanh Tịnh Độ một cách mãnh liệt, thì thiện căn phước đức của chúng ta đã vượt qua A 

Xà Vương Tử. Nói cách khác, trong đời quá khứ không chỉ cúng dường 400 ức Phật, 

mà vượt hơn. Quay  đầu lại mà suy nghĩ, trong đời quá khứ, thiện căn - phước đức -

nhân duyên thù thắng như vậy, ngày nay lại thành ra cái dáng vẻ thế này, có bi ai hay 

không? Tại làm sao mà thành ra cái dáng vẻ như vậy, chúng ta có từng nghiêm túc suy 

nghĩ qua hay không? Sau khi đọc xong “Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh”, chúng ta hoát 

nhiên  đại  ngộ. Chúng  ta sở  dĩ  thành  ra  cái  dáng  vẻ này  ngày  hôm  nay  là  do  đời  đời 

kiếp kiếp đã xem nhẹ Thập Thiện Nghiệp Đạo, không có nghiêm túc công phu ở ngay 

chỗ này, cho nên thành ra cái dáng vẻ của ngày hôm nay. Ngay trong một đời này, nếu 

như lại xem nhẹ vấn đề này, vẫn còn qua loa như cũ, không thể làm đến nơi đến chốn, 

thì đời này luống uổng qua y như cũ. Đây là điều khẳng định. 

Năm xưa tôi làm học trò, ở Đài Trung thân cận lão sư Lý, lão sư thường nói:  “Trong 

 một vạn người niệm Phật, chân chánh có thể vãng sanh Tịnh Độ chẳng qua chỉ có hai 

 đến ba người mà thôi” . Chân chánh chịu niệm Phật, phát tâm cầu sanh Tịnh Độ, đều 

là trong đời quá khứ tích công lũy đức, thiện căn sâu dày, tại vì sao trong đời này gặp 

được  pháp  môn  Tịnh  Tông,  nhất  tâm  niệm  Phật,  ngày  ngày  đến  Niệm  Phật  Đường, 

thường  thường  tham  gia  Phật  Thất  mà  vẫn  không  thể  vãng  sanh?  Nguyên  nhân  rốt 

cuộc là ở đâu? Thế tôn ở trên “Kinh Di Đà” đã nói với chúng ta rất rõ ràng:  “Bất khả 

 dĩ  thiểu  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  đắc  sanh  bỉ  quốc” .  Thế  Tôn  đưa  ra  điều 

kiện, thiện căn - phước đức - nhân duyên, ba cái đầy đủ thì bạn liền vãng sanh. Chúng 

ta đời đời kiếp kiếp ba cái này đều không thể đầy đủ, ngay trong một đời này vẫn là 

không thể đầy đủ. Thiện căn thì chúng ta có rồi, nhân duyên có rồi, chúng ta gặp được 

pháp môn Tịnh Tông đây là nhân duyên, nhưng phước đức không có, ba cái thiếu một 

cái.  Phước  đức  là  gì?  Thập  thiện  nghiệp  đạo,  chúng  ta  thiếu  cái  này.  Ở  trong  Tịnh 

Nghiệp  Tam  Phước,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  nói  với  chúng  ta,  Tịnh  Nghiệp  Tam 

Phước là phước đức. Mọi người phải nhớ kỹ, ba cái phước thảy thảy đầy đủ, vậy thì 

chúc mừng bạn, bạn trong đời này quyết định vãng sanh Tịnh Độ, không những vãng 

sanh Tịnh Độ, bạn vãng sanh Thật Báo Trang Nghiêm Độ. Tại sao vậy? Tam phước 

đầy  đủ. Chúng  ta  mỗi  một  người thảy  đều có  thiện  căn, hôm  nay  tham  gia  pháp hội 

- 159 - 

này, nhân duyên đầy đủ, chỉ là thiếu phước. Trong Tam phước, điều đầu tiên là:  “Hiếu 

 dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp” , chính là 

“Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  Kinh”.  Bạn  chỉ  cần  có  bốn  điều  này,  có  cái  phước  này, 

khẳng  định  bạn  sẽ  vãng  sanh  Tây  Phương  Thế  Giới  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ. 

Đây là ở trong Tam phước bạn chỉ có một điều. Nếu như bạn có hai điều, bạn lại thêm 

vào  “thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới, bất phạm oai nghi” , vậy thì bạn đã làm được, 

bạn áp dụng rồi, bạn cầu nguyện vãng sanh quyết định sanh Phương Tiện Hữu Dư Độ. 

Nếu như lại cụ túc điều thứ ba, phước Đại Thừa:  “Phát Bồ Đề tâm, thâm tín nhân quả, 

 đọc  tụng  Đại  Thừa,  khuyến  tấn  hành  giả” ,  khẳng  định  bạn  sẽ  sanh  Thật  Báo  Trang 

Nghiêm Độ. Sự việc này trên “Kinh Di Đà” đã giảng tường tận như vậy. 

Tôi còn nhớ nhiều năm về trước, ở Đài Loan có cư sĩ Lam Cát Phú, ông là một giáo sư 

đại học. Tôi quen biết ông rất sớm, từ khi ông còn đang theo học ở trường thì tôi đã 

quen ông. Ông đã từng tham gia giảng tọa Từ Quang Phật Học của chúng ta. Có một 

lần, ông gặp tôi, đã hỏi tôi vấn đề này:  “Pháp sư! Vãng sanh Tịnh Độ tại sao lại khó 

 như vậy?” . Tôi đã đem đoạn Kinh văn trong “Kinh Di Đà” nói với ông,  “bất khả dĩ 

 thiểu thiện căn, phước đức, nhân duyên” , tôi đã nói với ông ba điều kiện thảy thảy 

đầy đủ mới có thể vãng sanh, thiếu một điều cũng không được, như cái đỉnh ba chân, 

thiếu một cái chân thì đứng không được. Ông suy nghĩ một chút, và đã nói một câu: 

 “Khó  thật!” .  Cho  nên  chúng  ta  chính  mình  phải  biết  được,  Thế  Tôn  giới  thiệu  cho 

chúng ta rõ ràng, Thế giới Tây Phương Cực Lạc là chư thượng thiện nhân câu hội nhất 

xứ.  Chúng  ta  nghĩ  xem,  chúng  ta  có  phải  là  người  thiện  không?  Thượng  thiện  thì 

không dám, người thiện chúng ta cũng không phải. Chúng ta bất thiện, sao có thể vãng 

sanh? Như hạng người chúng ta, phiền não tập khí nặng như vậy, đến được Thế giới 

Cực Lạc thì cũng giống như Tôn Ngộ Không đại náo thiên cung vậy, làm cho Thế giới 

Cực Lạc nhiễu loạn hồ đồ một trận, cho nên Phật không có đến tiếp dẫn bạn. 

Vậy lúc nào Phật sẽ đến tiếp dẫn bạn? Phật nhìn thấy rất rõ ràng. Chúng ta ở trên Kinh 

này  nhìn  thấy  được,  không  chỉ là  trí  huệ thần  thông  đạo  lực  của  Phật  cứu  cánh  viên 

mãn,  mà  mỗi  một  người  được  vãng  sanh  đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  Thế  Giới  thiên 

nhãn nhìn suốt, thiên nhĩ nghe thấu, tha tâm đều biết. Tây Phương Cực Lạc Thế giới 

người  người  đều  có năng  lực này, đều  có trí  huệ này, cho  nên chúng  ta  chỉ  cần  phù 

hợp tiêu chuẩn của họ, chỉ cần phù hợp điều kiện của họ, Phật và đại chúng đều hoan 

hỷ đến tiếp dẫn bạn. Tại sao vậy? Chí đồng đạo hợp. Chúng ta ngày nay phiền não tập 

khí còn nặng như vậy thì không được, tự mình suy nghĩ cũng không thể đi, tôi đi sẽ 

làm  cho  đại  chúng  Cực  Lạc  Thế  giới  thêm  phiền  não,  vậy  sao  có  thể  đi  được  chứ? 

Chúng ta có nghiêm túc suy nghĩ qua hay không? Do vậy, hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng 

sự sư trưởng, từ  tâm  bất  sát, tu  thập  thiện  nghiệp, cái  điều  này không  thể  không  coi 

trọng, không thể không nghiêm túc mà tu. 

Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước  ba  điều  mười  một  câu, trước  đây  tôi  đã  từng làm  qua  diễn 

giảng chuyên đề, đã có phát hành đĩa “Tịnh Nghiệp Tam Phước”, nói được rất tường 

tận, nói  được  rất  minh  bạch, tại  vì  sao  không  chịu  làm?  Hiếu  thân, tôn  sư nhất  định 

phải thực hiện đến thập thiện nghiệp. Không thể thực hiện đến được thập thiện thì hiếu 

thân tôn sư đều là giả cả, đều hỏng cả rồi. Do đây mới biết được, thập thiện là quan 

trọng chừng nào. Bồ Tát tu hành đoạn ác tu thiện là đoạn cái ác gì? Đoạn thập ác hành 

thập thiện. Chúng ta nếu không tại chỗ này nghiêm túc hạ công phu thì khó rồi. 

- 160 - 

Con người hiện tại thích việc học Phật, không chịu đoạn ác tu thiện. Tại sao vậy? Cho 

là đoạn ác tu thiện, chúng ta ở trong xã hội này chịu thiệt thòi quá nhiều, chúng ta chỗ 

nào cũng bị thiệt thòi, ở trong xã hội này chúng ta không thể sống nổi, không thể sinh 

tồn. Sự việc này là nghiêm trọng rồi, quan niệm này nhất định là sai lầm. Tốt nhất bạn 

hãy thử xem, “không vọng ngữ”, đối với hết thảy người chúng tôi đều giảng lời thật, 

đều không vọng ngữ, xem bạn có thể nào sống được hay không? “Thiệt” có thể là thiệt 

thòi một chút, sẽ phải chịu thiệt. Cổ đức Trung Quốc nói:  “Thiệt thòi là phước” . Bạn 

không  hiểu,  bạn  cho  rằng  chiếm  tiện  nghi  là  phước  báo.  Kỳ  thực,  thiệt  thòi  mới  là 

phước báo chân thật. Chiếm tiện nghi là họa hại. Họa hại hiện giờ chưa có đến, tương 

lai không thể tránh khỏi. Bạn phải chân thật thông đạt chân tướng vũ trụ nhân sanh, 

bạn  sẽ  hiểu  rõ.  Ở  thế  gian  này,  con  người  muốn  chiếm  tiện  nghi  của  người  khác, 

không có cái việc như vậy, vô hữu thị xứ. Ta đời này chiếm được tiện nghi của người 

khác, kiếp sau phải đền trả. Ta đời này bị thiệt thòi, kiếp sau được đền đáp. Tiếp đó 

mới  biết được, thiên đạo  thì ra  là  công  bằng đến như vậy. Sau  30 năm  học  Phật,  tôi 

mới  hiểu  rõ  đạo  lý  này,  biết  được  thế  gian  quyết  định  không  có  sự  việc  chiếm  lợi, 

quyết định không có sự việc thiệt thòi, cho nên liền được đại tự tại. 

Thời đại này là pháp nhược ma cường, người giảng Kinh thuyết pháp đã ít, không có 

người chịu đi giảng Kinh nữa. Năm xưa, lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam ở Đài Trung, sau khi 

giảng Kinh thuyết pháp 10 năm, nghĩ đến thấy vấn đề này nghiêm trọng. Vào lúc đó 

thầy đã 70 tuổi rồi. Cổ nhân thường nói:  “Nhân sinh thất thập cổ lai hy” . Lý lão sư 

phải chuẩn bị việc về sau rồi, mà việc về sau điều đầu tiên chính là bồi dưỡng nhân tài 

để giảng Kinh hoằng pháp. Đi đâu để tìm học sinh? Ở tại trong thính chúng, lão nhân 

gia Ngài nói, chỉ cần bằng lòng phát tâm học giảng Kinh, Ngài đều sẽ dạy. Thật sự là 

có một số người có thiên phú, có người có đức hạnh, khiêm nhường, suy nghĩ thấy sự 

việc giảng Kinh này thì quá khó, không được. Hiếm lắm mới có những người không 

sợ  trời,  không  sợ  đất.  Những  người  này  là  những  người  nào?  Trình  độ  giáo  dục  rất 

thấp, có một số người còn chưa tốt nghiệp tiểu học, tuổi tác cũng đã cao, cũng đều là 

những  người  đã  30-40  tuổi,  có  người  làm  ăn  nhỏ,  buôn  bán  nhỏ,  là  công  chức  nhỏ, 

cuộc  sống  duy  trì  khá  miễn  cưỡng,  họ  đã  phát  tâm  học  tập  với  lão  sư  Lý.  Trong  đó 

người lớn tuổi nhất là lão cư sĩ Lâm Khán Trị, 60 tuổi, tốt nghiệp tiểu học. Thế là lão 

sư Lý liền mở lớp, có hơn 20 học trò. Những người này thật là giỏi. Không có những 

người này, Phật pháp thực sự đã đứt đoạn. Nhóm học trò mà lão sư Lý dạy có tuổi tác 

rất cao, trình độ rất thấp, tôi nhìn thấy vô cùng bội phục. Họ thật có dũng khí, họ đã 

dám đứng dậy để thúc đẩy nền giáo dục Phật pháp. Tôi đến Đài Trung thân cận lão sư 

Lý là muốn nghe lão sư Ngài giảng Kinh thuyết pháp. Lão sư hỏi tôi có muốn tham gia 

lớp bồi huấn không (lúc đó gọi là “lớp Học Kinh”). Tôi không dám, tôi nghĩ rằng tôi 

không có năng lực này, công việc giảng Kinh này thì quá khó, làm sao dám phát tâm? 

Ngài nói với tôi:  “Con hãy đến lớp của ta thử xem sao. Khi ta lên lớp dạy, con có thể 

 đến  xem  một  chút” .  Lớp  đó  của  Ngài  khi  học  là  đóng  cửa để  dạy,  không  cho  người 

khác xem. Tại sao vậy? Lão sư có đánh có mắng, 30-40 tuổi rồi, còn có cả người 60 

tuổi,  lão  sư  đánh  họ  mắng  họ,  vậy  thì  xấu  hổ  lắm,  cho  nên  không  thể  để  cho  người 

khác xem. Khi lên lớp học, bên ngoài đều phải cử hai người đi tuần hồi, ở bên ngoài 

trông chừng, những người đi lại bên ngoài không thể được đến gần, không thể được 

đứng đó để xem hay đứng đó để mà nhìn. Lão sư bảo tôi đi đến đó xem thử. Sau khi 

tôi  đến đó  xem  họ học được  một  buổi, tôi  liền  nói với lão sư là  tôi  có thể  tham  gia, 

nghĩ rằng trình độ của họ không bằng tôi, cái năng lực lý giải cũng thấy không cao hơn 

- 161 - 

tôi, tuổi tác đều cao hơn tôi. Tôi nói:  “Được, con sẽ đến thử xem sao” , tôi liền tham 

gia lớp học này. Lớp này học được mới chỉ một tháng, bởi vì lớp này của lão sư Lý 

đều là người tại gia, đều là có công việc riêng, không phải đến để chuyên tu, một tuần 

lễ thời gian lên lớp là ba giờ đồng hồ. Tổng cộng tôi đã tính ra, tôi chỉ học ít hơn năm 

buổi  học,  tôi  tham  gia  vào  từ  buổi  học  thứ  sáu.  Ngài  dạy  giảng  Kinh  bằng  phương 

pháp  như  thế  nào?  Những  người  học  giảng  Kinh,  hai  người  làm  một  tổ,  một  tổ  học 

một bộ Kinh, một người giảng bằng quốc ngữ, một người giảng bằng Đài ngữ, cho nên 

sẽ có hai người lên bục giảng, giống như giảng quốc ngữ là đang dịch lại từ Đài ngữ, 

nhưng không phải, hai người ấy cùng nhau dùng một bài giảng, bài giảng này là hai 

người họ đã tự mình soạn viết ra. Thời gian cho việc giảng Kinh là một tiếng rưỡi, trên 

thực tế mỗi một người chỉ giảng được có 45 phút. Lão sư dạy một đoạn Kinh văn thì 

bạn  học đoạn  Kinh văn này, lão sư giảng thế  nào thì bạn làm  theo  y  như vậy, quyết 

định không thể được thêm ý kiến của mình vào. Thời gian đó rất khổ, không có máy 

ghi âm, toàn bộ nhờ trí nhớ. Lúc lão sư giảng Kinh thì chép lại. Các vị nghĩ xem, trình 

độ ấy làm sao có thể đem những gì mà lão sư giảng thảy thảy đều nhớ hết? Không thể 

nào. Vậy phải làm sao? Hai mươi mấy người học trò, mỗi một người đều ghi chép lại. 

Tôi lắng nghe, tôi nhớ lại được, tôi mà quên mất có lẽ anh đã có ghi chép lại rồi. Bài 

ghi chép của tất cả chúng tôi thảy đều giao cho hai người giảng Kinh này để cho họ 

tham  khảo,  họ  đem  đi  chỉnh  sửa  lại,  đem  chúng  làm  thành  một  bài  ghi  chép  hoàn 

chỉnh. Hôm nay giảng đoạn này, ngày mai giảng lại đoạn này. Sau khi chỉnh lý xong 

xuôi, cho bạn thời gian hai ngày để mà chỉnh lý, đến ngày thứ tư làm buổi giảng nhỏ, 

giảng cho đồng học nghe, tiếp nhận sự phê bình của các đồng học, sau cùng là lão sư 

phê  bình,  sau  đó  bạn  trở  về  và  lại  chỉnh  sửa  bài  giảng  của  mình,  ngày  thứ  bảy  lên 

giảng chính là giảng đoạn này. Còn đoạn Kinh văn kế tiếp vẫn chưa học, đến tuần sau 

đó nữa vẫn chưa học. Không phải học một bộ Kinh xong rồi thì bạn đi giảng, mà học 

một đoạn là giảng một đoạn, mua xong bán ngay. Chúng tôi đều là học như vậy mà ra. 

Tôi đến Đài Trung để nghe họ giảng bài (đại khái khoảng năm tuần lễ là một bộ Kinh). 

Bộ Kinh đầu tiên thì tôi không biết, không có nghe. Tôi bắt đầu từ bộ Kinh thứ hai. Bộ 

thứ hai tức là lên lớp lần thứ sáu, đúng lúc học đến “Kinh A Nan Vấn Sự Phật Kiết 

Hung”. Cư sĩ Hứa Tuấn Đức, hai người họ là mẹ con, phát tâm giảng bộ Kinh này. Mẹ 

của ông giảng bằng Đài ngữ, Hứa cư sĩ giảng bằng quốc ngữ, hai người họ cùng nhau 

giảng. Tôi thì ngồi bên cạnh nghe, tôi vô cùng chăm chỉ học tập. Bộ Kinh này cũng là 

giảng trong năm lần, trong năm tuần lễ, mỗi khi đến ngày thứ 7 thì làm buổi giảng lớn. 

Mỗi  một  tuần  lễ  giảng  một  lần,  năm  tuần  lễ  thì  giảng  xong.  Các  vị  cứ  suy  nghĩ  thử 

xem, năm lần, mỗi lần là 45 phút, bởi vì một người giảng Quốc ngữ một người giảng 

Đài  ngữ,  mỗi  lần  là  45  phút,  giảng  năm  lần  thì  viên  mãn,  tổng  cộng  bốn  tiếng  rưỡi 

đồng  hồ. Cách  giảng  này  khi  đó  nhận  được  sự  hoan  nghênh  của  rất  nhiều nơi  ở  Đài 

Loan, ở nơi nào mà mời bạn giảng Kinh năm ngày thì viên mãn, rất được đón nhận. 

Chúng tôi là học như vậy mà ra, không phải như hiện nay một câu Kinh văn tôi giảng 

hai  giờ  đồng  hồ,  không  có  sự  việc  như  vậy.  Lão  sư  Lý  chính  bản  thân  mình  cũng 

không  có  một  câu  Kinh  văn  nào  giảng  đến  hai  giờ,  xưa  giờ  không  hề  có,  không  có 

giảng được tường tận đến vậy. Đây là khổ tâm của lão sư. Cứu độ thế gian, không phải 

nói tôi giỏi tôi mới có thể phát tâm giảng Kinh. Nếu như nói “chờ tôi giỏi”, mãi mãi 

cũng không có ngày này, đến khi nào thì bạn mới giỏi? Tiêu chuẩn của cổ Đại đức là 

lúc  nào  thì  bước  ra  giảng  Kinh?  Có  tu  có  chứng.  Không  có  chứng  nhập,  không  có 

chứng  quả,  không  có  khế  nhập  cảnh  giới  thì  không  có  tư  cách  bước  ra  giảng  Kinh, 

không thể làm chú giải cho Kinh văn. Tiếp đó chúng ta mới hiểu được, những cao tăng 

- 162 - 

Đại  đức  Trung  Quốc  từ  xưa  đến  nay  đều  là  Thánh  nhân  đã  chứng  quả,  không  phải 

người phàm. Người  phàm  sao  có  năng  lực  mà  làm  đại  sự này.  Hiện nay  chúng sanh 

nghiệp chướng sâu nặng, không có cách nào cảm ứng Thánh Hiền xuống thế, vậy phải 

làm sao? Những người không được giỏi như chúng ta thì cũng phải đứng lên. Người 

không giỏi như chúng ta mà không chịu đứng ra thì Phật pháp đoạn tuyệt rồi. Đây là 

lão sư Lý động viên chúng tôi, đã khuyến khích chúng tôi. 

A Di Đà Phật… 



Tập 233 

Nếu như muốn khế nhập cảnh giới, bạn không thể không thật tu. Bắt đầu tu từ đâu? Từ 

Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  mà  tu,  hiếu  thân  tôn  sư,  tri  ân  báo  ân.  Bạn  phải  hiểu  được 

nghĩa lý này, bạn phải thực hành nghĩa lý này, biến thành tư tưởng, hành vi của chính 

mình.  Chúng  ta  không  làm  từ  chỗ  này  thì  không  được.  Ngày  ngày  giảng  Kinh  Đại 

Thừa, ngày ngày nghe Kinh Đại Thừa, nghe suốt cả một đời cũng không ra khỏi tam 

giới, không sanh được Tịnh Độ, vẫn là tạo lục đạo luân hồi, chẳng qua là ở trong lục 

đạo luân hồi bạn có được chút phước báu, kiếp sau nếu lại được làm người, hưởng thụ 

phú quý của nhân gian. Bạn được chính là quả báo này. Nếu như bạn tham sân si đặc 

biệt nghiêm trọng, kiếp sau bạn không được thân người, vẫn có phước báu; tâm tham 

nặng thì bạn kiếp sau đọa vào trong quỷ đạo để làm quỷ vương, phước báu lớn thì làm 

Thành Hoàng (Thành Hoàng thì cũng như thị trưởng), phước báu nhỏ thì làm Thổ Địa 

Công, mồng một, mười lăm có rất nhiều người thắp hương bái lạy để cúng dường bạn. 

Đây là quỷ có phước báu. Bạn đi làm công việc này. 

Tiếp  đến,  nếu  đọa  lạc  vào  súc  sanh  đạo,  súc  sanh  đạo  cũng  có  rất  nhiều  người  có 

phước  báu.  Rõ  ràng  nhất,  các  vị  xem  thấy  có  rất  nhiều  nhà  giàu  người  ta  nuôi  thú 

cưng,  đó  là  trong  đời  quá  khứ  có  học  Phật,  nhưng  tham  sân  si  không  có  đoạn,  họ 

hưởng phước báu ở súc sanh đạo. Tuy là mang thân súc sanh, nhưng mà cả nhà người 

giàu  ấy  đều  yêu  thương  nó,  đều  chăm  lo  cho  nó,  còn  tốt  hơn  làm  người.  Bạn  làm 

người,  bạn  ở  trong  nhà  chưa  chắc  là  người  người  đều  hài  lòng  đối  với  bạn,  mà  thú 

cưng thì không có một người nào không thích nó, không yêu nó, không chăm sóc nó. 

Đây là họ đã đi đến súc sanh đạo hưởng phước. 

Chỉ có đố kỵ sân hận là rất phiền phức, đọa vào địa ngục đạo chỉ có thọ khổ, không có 

phước báu gì để hưởng. Súc sanh đạo và quỷ đạo còn có phước để hưởng. Chúng ta 

phải hiểu rõ, phải liễu giải chân tướng sự thật. Chúng ta học Phật không tốt thì sẽ đi 

làm con thú cưng, thì sẽ đi làm thổ địa công. Cho nên suy nghĩ sự việc này đáng sợ 

biết bao, nhưng có rất nhiều rất nhiều người không thể tránh khỏi việc này. 

Phải từ đâu bắt đầu học? Tịnh nghiệp tam phước chí ít cũng phải làm cho được điều 

thứ nhất. Bốn  câu điều thứ nhất không  có, xin nói với  các  vị,  bất  luận là tại gia hay 

xuất gia, chúng tôi xin nói lời thật, không có vọng ngữ, quy y thọ giới là có thật hay 

không? Không phải là thật. Không có Thập Thiện Nghiệp Đạo thì tam quy  y ở đâu? 

Tôi đã từng nói, Tam phước giống như ba tầng của nhà lầu, Thập Thiện Nghiệp Đạo là 

- 163 - 

tầng thứ nhất, không có tầng thứ nhất thì làm sao có tầng thứ hai? Không có tầng thứ 

hai làm sao có tầng thứ ba? Tầng thứ nhất là phước Nhân Thiên, tầng thứ hai là phước 

Nhị Thừa: Thanh Văn - Duyên Giác, tầng thứ ba là phước Đại Thừa Bồ Tát. 

Chúng ta ngày nay cầu thọ Tam Quy, thọ ngũ giới, thọ Bồ Tát giới, thậm chí là xuất 

gia thọ Tỳ Kheo giới, Tỳ Kheo Ni giới, nếu như thập thiện không làm được thì toàn bộ 

luống  uổng,  là  giả,  không  phải  là  thật.  Sự  việc  này  Hoằng  Nhất  Đại  Sư  nói  rất  hay. 

Cách nói của Hoằng Nhất Đại Sư là chiếu theo cách nói của Ngẫu Ích Đại Sư. Ngẫu 

Ích  Đại  Sư  là  người  nghiên  cứu  giới  luật.  Cuối  đời  nhà  Minh,  Hoằng  Nhất  Đại  Sư 

cũng  là  nhà  nghiên  cứu  giới  luật.  Họ  đã  nói  với  chúng  ta,  Trung  Quốc  từ  thời  Nam 

Tống về sau không có Tỳ  Kheo nữa, nói cách khác, Tỳ  Kheo giới quyết định không 

làm  nổi.  Tại  sao  vậy?  Ở trên  “Giới  Kinh”  Phật  có  nói,  Tỳ  Kheo  giới  mức  thấp  nhất 

cũng phải có năm Tỳ Kheo truyền giới thì bạn mới có thể được thọ giới, viên mãn nhất 

là tam sư thất chứng mười vị Tỳ Kheo đến truyền thọ. Sau triều Nam Tống thì không 

còn Tỳ Kheo nữa rồi, thế nên những Tổ sư Đại đức này đã dạy chúng ta, Tỳ Kheo giới 

chúng  ta  có thọ hay  không? Phải thọ,  nhưng  mà  trong lòng  chính  mình  phải  rõ  ràng 

“danh  tự  Tỳ  Kheo”  là  hữu  danh  vô  thực.  Vậy  tại  sao  phải  thọ?  Để  người  khác  khỏi 

hiềm  nghi,  người  thế  gian  không  hiểu,  họ  chế  nhạo  chúng  ta,  ghét  bỏ  chúng  ta,  để 

tránh hiềm nghi, cho nên phải thọ. Sau khi thọ rồi, bản thân phải hiểu được, không có 

giới được thì phải làm sao? Đọc quyển Giới Kinh cho tốt vào, chăm chỉ để mà học tập. 

Ngày  trước  Chương  Gia  Đại  Sư  đã  dạy  tôi,  bạn  học  một  điều  bạn  sẽ  đạt  được  một 

điều,  bạn  học  hai  điều  bạn  sẽ  đạt  được  hai  điều.  Phật  pháp  trọng  thực  chất,  không 

trọng  hình  thức,  trên  hình  thức  là  thọ,  có  thể  bạn  một  điều  cũng  không  đạt  được, 

nhưng mà bạn chân chánh đi làm. 

Không sát sanh, cái điều này ta làm thật nghiêm túc. Với những con vật nhỏ như kiến 

hoặc nhỏ hơn, chúng có làm phiền ta thế nào, ta tuyệt đối không có cái ý niệm muốn 

giết chúng, cái điều không sát sanh này bạn làm được rồi, bạn đã có một giới. Đối với 

một con vật nhỏ như thế, thì đối với hết thảy chúng sanh, với hết thảy người, hết thảy 

động vật đều phải có cái tâm này. Không những không thể có cái tâm sát hại này, một 

chúng sanh nào vì ta mà sinh phiền não thì ta đã lầm lỗi rồi. Ta phải ngăn ngừa, không 

thể khiến người khác vì ta mà sinh phiền não. Họ không thích ta, ta vừa nhìn thấy họ 

liền mau tránh đi, tránh ra thật xa, không nên để họ sanh phiền não. Đây là Bồ Tát, đây 

là  trì giới  không  sát sanh. Cái  giới  không  sát  sanh, tiêu  cực là  bất  sát, tích  cực là  tu 

thiện, là tích công lũy đức, đây mới gọi là chân thật công phu. Nếu như người này đối 

với  ta  không  tốt,  trong  lòng  ta  đối  với  họ  cũng  không  được  vui  thì  sai  rồi,  thì  biến 

thành oan oan tương báo không cùng không tận, trong quá trình tu học của bạn đã tạo 

thành rất nhiều rất nhiều sự chướng ngại, chúng ta nói là “nghiệp chướng sâu nặng”. 

Nghiệp chướng là do chính bạn tạo ra. Bạn tạo tác hết thảy điều bất thiện, bạn lấy cái 

tâm bất thiện, cái ngôn từ bất thiện, cái hành vi bất thiện đối đãi hết thảy người, sự vật, 

nghiệp chướng là như vậy mà đến. Vì vậy, trước kia chưa học Phật thì không hiểu đạo 

lý này, không liễu giải  chân  tướng  sự thật,  đã tạo ra quá nhiều quá nhiều. Ngày  nay 

học Phật rồi, hiểu rõ đạo lý này, hiểu được chân tướng sự thật, triệt để hối cải sửa đổi. 

Chân thật sửa trở lại thì bạn trì giới mới vẹn toàn, cái giới này bạn mới chân thật đạt 

được. Cho nên có giới được hay không, bản thân đã rất rõ ràng, rất minh bạch. 

- 164 - 

Mỗi một giới điều, nếu giảng kỹ thì giảng một năm cũng không hết, đừng nói là hai 

giờ đồng hồ. Chung quy có thể suy một ra ba, học một biết mười, chúng ta mới có thể 

thọ trì, mới có thể chân thật học được gì đó. Nguyên tắc quan trọng nhất là phải thiện 

chí giúp người, thiện chí giúp vật, trong vật bao gồm cả động vật, bao gồm thực vật, 

đều  phải  có  cái  tâm  ái  của  chân  thành,  tâm  ái  của  thanh  tịnh, tâm  ái  của  bình  đẳng. 

Đây  là  Phật  pháp.  Đặc  biệt  là  đối  với  oán  thân  trái  chủ,  người  đã  giết  hại  chúng  ta, 

cũng đều không có một tơ hào ý niệm sân hận. 

Các vị đa số đều tụng qua “Kinh Kim Cang”. Ở trong “Kinh Kim Cang”, các vị xem 

thấy một công án “Nhẫn Nhục tiên nhân bị vua Ca Lợi cắt xẻo thân thể”. Câu chuyện 

này  thì  các  vị  không  biết  tường  tận.  Phật  đã  ở  trong  “Kinh  Đại  Niết  Bàn”  có  giảng 

tường tận, các vị đọc “Kinh Đại Niết Bàn” sẽ biết nội tình bên trong câu chuyện này. 

Đây  không  phải  là  oan  gia  bình  thường,  mà  là  đại  oan  gia,  không  những  muốn  lấy 

mạng của bạn, mà còn không muốn bạn chết dễ dàng, cắt xẻo thân thể, đem thân thể 

của bạn cắt xẻo từng miếng từng miếng một, để cho bạn chết như vậy, người Trung 

Quốc thì nói là “lăng trì xử tử”, là hình phạt nặng nhất. Nhẫn Nhục tiên nhân không có 

một tơ hào tâm sân hận đối với vua Ca Lợi, còn phát lời thề nguyện:  “Tương lai, lúc 

 tôi thành Phật thì độ ông trước tiên” . Phật nói ở trên Kinh, vào lúc đó Nhẫn Nhục tiên 

nhân chính là tiền thân của Thích Ca Mâu Ni Phật, lúc mà Thích Ca Mâu Ni Phật chưa 

có  thành  Phật,  lúc  còn  tu  Bồ  Tát  đạo.  Vua  Ca  Lợi  chính  là  tôn  giả  Kiều  Trần  Như. 

Trong lần đại hội đầu tiên của Thế Tôn, một trong năm Tỳ  Kheo, Kiều Trần Như là 

người đầu tiên được độ, người đầu tiên khai ngộ, người đầu tiên chứng quả A La Hán, 

chính là vua Ca Lợi trước kia. Thích Ca Mâu Ni Phật đã thực hiện cái nguyện ấy.  “Sở 

 phát  thệ  nguyện  viên  mãn  thành  tựu” ,  chúng  ta  học  tập  phải  nên  học  ở  những  điểm 

này. Hôm nay có một người đối với ta không tốt, trong tâm ta liền không thấy vui, vậy 

sai  rồi,  “ta  sai  rồi,  ta  không  thể  nào  làm  như  vậy” .  Đây  đều  là  thuộc  về  giới  điều 

không sát sanh. 

Giới không trộm cắp, trong lòng chúng ta vẫn còn có một ý niệm chiếm tiện nghi của 

người khác thì phạm giới trộm cắp, cái tâm trộm cắp này chưa đoạn. Thích chiếm tiện 

nghi của người khác là bạn đã phạm giới trộm cắp. Đặc biệt là người thời nay, không 

hiểu được tinh thần của giới luật, không hiểu được đạo lý bên trong của giới luật thì 

làm  sao  thọ  trì?  Có  rất  nhiều  đồng  tu  làm  ăn  kinh  doanh  buôn  bán, tôi gặp được  rất 

nhiều người nói với tôi:  “Pháp sư à, không trộm cắp không vọng ngữ, đối với việc làm 

 ăn  của  chúng  con  thật  quá  khó.  Chúng  con  luôn  tìm  cách  để  có  thể  nộp  thuế  ít  một 

 chút” . Nộp thuế ít một chút là trộm cắp. Trộm của ai? Trộm của nhà nước. Thế Tôn ở 

trong  “Kinh  Anh  Lạc  Bồ  Tát  Giới”  đã dạy  bảo  chúng ta:   “Bất lậu  quốc  thuế”, “bất 

 phạm  quốc  chế” , hai  điều  này  bạn  đều  đã  phạm.  Bạn  trốn  thuế,  bạn  phạm  pháp  rồi. 

Bạn  nghĩ  xem,  vấn  đề  này  nghiêm  trọng  biết  bao.  Họ  nói:   “Nếu  như  tôi  không  trốn 

 thuế  thì  tôi  không  có  cách  nào  để  kiếm  tiền” .  Kiếm  tiền  là  chuyện  nhỏ,  sanh  tử  là 

chuyện lớn. Trong đời này bạn trốn thuế, bạn tìm đủ mọi phương cách để chiếm lấy 

lợi ích, bạn kiếm được tiền rồi, đời sau bạn đọa vào ác đạo. Đời sau, xin nói với các vị, 

một cách chớp mắt thì rất nhanh, thật là ngắn ngủi, không nên cho rằng thọ mạng còn 

dài, vậy thì đã bạn sai rồi. 

Tôi còn nhớ, năm xưa đến Đài Loan lúc 22 tuổi, 26 tuổi học Phật, 33 tuổi giảng Kinh, 

chớp mắt một cái đã 75 tuổi rồi, nhớ lại tình cảnh năm đó thì như mới ngày hôm qua. 

- 165 - 

Trong số hai mươi mấy đồng học của chúng tôi thì khoảng chừng một phần ba đã qua 

đời rồi. Những bằng hữu đồng nghiệp đã qua đời dường như cũng một nửa. Nhớ lại 

thật  cảm  khái  đến  vô  cùng.  Cho  nên  Ấn  Quang  Đại  Sư  thường  thường  động  viên 

chúng ta, ngày ngày nghĩ đến ta sắp phải chết rồi, sau khi chết mà đọa tam đồ thì phải 

làm sao? Rất nhiều đồng tu hỏi tôi có phương pháp gì có thể khiến họ dũng mãnh tinh 

tấn?  Phương  pháp  của  Ấn  Quang  Đại  Sư  quá  hay,  thường  thường  nghĩ  đến   “mạng 

 sống vô thường, quốc độ mong manh” . Bạn chân thật thể hội hai câu này, có được tâm 

đắc thì bạn tự nhiên buông xuống, không buông được cũng phải buông. 

Chúng  ta  thường nói, người  thông  minh phải suy  nghĩ  nhiều, thứ có  thể  mang đi thì 

chúng ta phải chăm chỉ nỗ lực tu học, thứ không mang được thì phải mau mau buông 

bỏ. Tại sao vậy? Nếu bạn không thể nhanh chóng buông bỏ, nó sẽ chướng ngại bạn, 

chướng ngại bạn dũng mãnh tinh tấn, chướng ngại bạn thành tựu ngay trong đời này. 

Danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần không buông bỏ không được, không buông bỏ 

đời  này  của  chúng  ta  lại  luống  uổng  qua.  Tiếp  đó  mới  biết,  buông  bỏ  mới  là  phước 

chân thật. Ngũ dục lục trần, danh văn lợi dưỡng không phải là phước. Người thế gian 

cho rằng đó là phước, sai lầm rồi. Phật ở trên Kinh nói, không thể nhờ một chút thiện 

căn phước đức. Chân thật buông bỏ là phước đức. Thế gian có vinh hoa phú quý, ngũ 

dục lục trần để hưởng thụ, họ có phước, không có đức. Có phước mà không có đức, 

cái  phước  đó  là  gì?  Cái  phước  đó  sẽ  biến  thành  họa.  Trong  văn  tự  Trung  Quốc, 

“phước” và  “họa” rất giống, đem họa xem thành phước là sai lầm rồi. Cho nên nhất 

định phải hiểu được “phước đức” là thứ bạn có thể mang đi, chúng ta phải thật làm, 

bởi vì chúng ta làm đệ tử Phật. Chúng ta hiện nay rất rõ ràng, chúng ta là đệ tử trên 

danh tự, hữu danh vô thực. Chân thật phát đại tâm, cái này thì rất khó được, vô cùng 

đáng quý. 

Chân thật phát đại tâm là gì? Ta phải tự độ độ tha. Ta không giỏi, nhưng ta hiểu được 

một câu thì ta giảng một câu, ta hiểu được hai câu thì ta giảng hai câu, ưa thích giúp 

đỡ  người,  chịu  giúp  đỡ  người,  pháp  duyên  liền  thù  thắng,  bạn  sẽ  được  chư  Phật  hộ 

niệm, Long Thiên thiện thần bảo hộ. Nếu như cứ nói tôi không giỏi, tôi còn chưa có 

học xong, tôi không dám dạy người. Không sai, đó là khiêm tốn, đáng được tán thán, 

đáng  được  tôn  kính,  nhưng  mà  bạn  tổn  thất  cũng  không  ít.  Tổn  thất  ở  đâu?  Không 

được chư Phật hộ niệm, không được Long Thiên Thiện Thần bảo hộ. Không như kiểu 

người cuồng vọng giống như tôi, tôi dám làm. Tôi vốn là cũng không dám, tại sao mà 

dám vậy? Cái lớp ấy của lão sư Lý, tôi vừa thấy thì tôi dám ngay, họ dám thì tôi cũng 

dám. Phương pháp này của lão sư Lý đã làm cho Phật pháp được hoằng dương, dạy 

một câu giảng một câu, dạy một đoạn giảng một đoạn, là làm cách như vậy. Chỉ cần 

tôi không giảng sai ý Kinh này, Kinh văn không có đọc sai, không có làm điên đảo, thì 

dám làm. Tôi làm như vậy đã làm hơn bốn mươi mấy năm. 

Tôi  lên  giảng  đài  giảng  Kinh  năm  nay  là  năm  thứ  42  rồi,  có  thể  coi  là  có  một  chút 

thành tựu, thật sự là nhờ có Phật Bồ Tát gia trì. Tôi nói lời thật với mọi người, không 

phải tôi biết giảng, tôi không có khả năng giảng, tôi cũng không biết giảng, nhưng mà 

tôi có thể lên giảng đài, đem thân thể này cho Phật Bồ Tát mượn dùng, Phật Bồ Tát gia 

trì tôi mới có thể giảng. Phật Bồ Tát không có cái phương tiện này, họ không có cách 

nào để mà nói. Tôi đem thân thể này cho Phật Bồ Tát mượn sử dụng, khẩn cầu Phật 

Bồ Tát lấy cái thân này của tôi để giảng Kinh thuyết pháp với mọi người. Tôi đã làm 

- 166 - 

như  vậy  mấy  mươi  năm  rồi.  Cho  nên  lời  Kinh  giảng  ra,  sau  khi  giảng  xong  hai  giờ 

đồng hồ, tôi trở xuống, các vị muốn hỏi tôi pháp sư Ngài đã giảng những gì? Tôi hoàn 

toàn không biết, tôi cũng không hiểu nữa. Các vị nghe xong nói rằng:  “Pháp sư, Ngài 

 giảng rất hay” , bản thân tôi không biết là mình đã giảng những gì. May mà hiện nay 

có ghi âm ghi hình, mở ra xem lại thử, tôi mới biết được tôi lúc nãy đã nói là những gì. 

Không có cái này, tôi sẽ không biết gì cả, một câu cũng không nhớ. Thực ra mà nói, 

cũng không cần phải nhớ, nhớ những sự việc này để mà làm gì, nhớ một câu A Di Đà 

Phật thì được, ghi nhớ khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, tạo tác thuộc về thập thiện thì 

được. Chỉ cần nhớ cái này thì được rồi, những thứ khác thì không cần phải chấp để ở 

trong lòng, dùng kí ức không chấp. Cho nên với thân phận năng lực này của chúng ta, 

chỉ có phương pháp này. 

Mấy hôm trước, tôi có vị đồng học cũ cũng là truyền nhân của lão sư Lý, là cư sĩ Từ 

Tỉnh Dân. Tôi gọi điện cho ông ấy. Ông đối với tôi những năm gần đây cũng rất tán 

thán thành tựu hoằng dương Tịnh Độ trên khắp thế giới. Tôi nói với ông, cuộc đời của 

tôi được lợi ích từ hai câu nói của lão sư Lý, suốt đời phụng hành, quyết định không 

thay đổi. Hai câu nói của lão sư, câu thứ nhất là:  “Chí thành cảm thông” , câu thứ hai 

là:  “Nhất môn thâm nhập” . Trong cả cuộc đời tôi, tự hành hóa tha là lấy hai câu nói 

này làm nền tảng. 

Thật sự muốn bồi dưỡng thế hệ nhân tài mai sau, tôi hy vọng nhân tài đời sau phải từ 

chỗ cắm rễ này mà làm, về đức hạnh và học vấn nhất định phải siêu vượt hơn tôi gấp 

nhiều lần thì họ mới có thể gánh vác lên cái sứ mệnh hoằng pháp lợi sanh. Cho nên tôi 

suy nghĩ, lớp bồi huấn ngày nay của chúng ta là một loại giáo dục bổ túc, không phải 

giáo  dục  từ  gốc.  Tôi  truyền  thụ  cho  mọi  người  là  kỹ  thuật  ở  trên  giảng  đài,  cái  này 

không khó. Kỹ thuật giảng đài, lão sư Lý đã đem kinh nghiệm giảng Kinh dạy học của 

cả  cuộc  đời  viết  thành  sách,  đây  là  rất  nhiều  các  vị  đồng  tu  đều  đã  xem.  “Nội  Điển 

Giảng  Tọa  Chi  Nghiên  Cứu” là viết về kinh nghiệm  và phương pháp  của  việc giảng 

Kinh. “Thực Dụng Giảng Diễn Thuật” là phương pháp diễn giảng. Trọng điểm của lớp 

bồi  huấn  là  học  hai  quyển  sách  này.  Sau  khi  học  xong,  bạn  biết  diễn  giải,  bạn  biết 

giảng Kinh, cùng đức hạnh, học vấn là hai sự việc. Đức hạnh, học vấn bạn đều phải tự 

mình đi nỗ lực, bạn tự mình mà hạ công phu. 

Chúng tôi suy nghĩ, chúng ta đích thực là đời sau không bằng đời trước. Lão sư của tôi 

là học trò của Ấn Quang Đại Sư, lão sư Lý không bằng Ấn Quang Đại Sư. Tôi là học 

trò của lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, tôi không sánh bằng Ngài, không như Ngài. Đời sau 

không  bằng  đời  trước.  Cứ  như  vậy  tôi  lại  truyền  cho  các  vị,  các  vị  tương  lai  không 

bằng tôi, vậy thì nguy quá. Ở nơi này, chúng ta nhìn thấy nguy cơ của Phật pháp là vô 

cùng nghiêm trọng, vậy phải làm sao? Tôi nhất định phải tìm cách, hy vọng ngay đời 

sau này siêu vượt hơn tôi, tôi mới không có lỗi với Tổ sư Đại đức, mới không có lỗi 

với cha mẹ, với sư trưởng. Bởi vì một duyên cớ như vậy, chúng tôi mới xây dựng đạo 

tràng tại Toowoomba, Úc Châu. Những người xuất gia trẻ tuổi này đều đã qua bên đó, 

để cắm rễ, để tu học. Tôi thường thường gọi điện thoại hỏi thăm tình hình việc tu học, 

xem học tập tiến bộ đến đâu, tôi muốn biết rõ. 

Cắm rễ từ chỗ nào? Cắm rễ từ lớp mẫu giáo. Ngày nay lớp bồi huấn của chúng ta, tôi 

muốn  mọi  người  phải  học  từ  mẫu  giáo.  Bạn  không  cam  lòng,  không  tình  nguyện, 

- 167 - 

nhưng tại Toowoomba, bạn không cam tâm tình nguyện thì bạn ra đi. Bạn muốn theo 

tôi thì phải học từ mẫu giáo. Tuy là hiện giờ đã ba-bốn mươi tuổi rồi, cũng phải học từ 

mẫu giáo. Học cái gì vậy? Học  “Đệ Tử Quy”. Hôm nay tôi gọi điện thoại hỏi thăm, 

khóa  trình  “Đệ  Tử  Quy”  đã  dạy  xong  rồi,  có  phải  mọi  người  đều  có  thể  đọc  thuộc 

không? Dường như tất cả đều có thể đọc thuộc. Ngày ngày phải đọc, phải đọc cho đến 

khi thật thuộc lòng, mà còn phải thực tiễn. Thầy Dương nói với tôi, hiện nay lời nói 

tác phong mọi người đều có thay đổi, thực tiễn được rồi. Học rồi thì phải làm được. 

Ngày  mai  học  đến  “Tam  Tự  Kinh”. Chúng ta thật sự  làm  từ  lớp  tiểu  học. Lúc trước 

mọi người chưa có học qua, bây giờ bổ túc lại. Yêu cầu của tôi là có thể thuộc, có thể 

giảng, có thể làm. Sau khi học xong “Tam Tự Kinh”, tôi yêu cầu học 100 bài cổ văn, 

từ trong quyển “Cổ Văn Quán Chỉ” mà lựa chọn ra. Giáo dục từ chỗ cắm rễ. Sang năm 

thì có thể học Kinh Phật rồi. Kinh Phật chúng tôi cũng đã chỉ định ra khoa mục bốn 

môn bắt buộc, trong bốn môn bạn có thể chọn một môn, một môn thâm nhập. Mỗi một 

người giảng nói ra có thể không giống nhau, lúc lên lớp thì mọi người đều có thể cùng 

đến  nghe  giảng.  Mỗi  người  chuyên  tâm  một  môn,  học  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  thì 

chuyên về “Kinh Vô Lượng Thọ”, học “Di Đà Yếu Giải” thì chuyên về “Di Đà Yếu 

Giải”, đem việc này làm thành sự việc lớn nhất trong đời để mà làm. Bốn môn này bắt 

buộc phải học,  nhưng  mà  bạn  phải chuyên  chú  một  môn, chuyên  tâm  một  môn, bốn 

môn  đều  phải  học. Công  phu  một  đời này của  bạn,  một  đời  tận  lực  chuyên  chú  một 

môn, sau 10 năm nữa thì bạn là chuyên gia của môn này. Đến lúc đó mọi người vừa 

nhìn thấy mặt bạn, chắp tay, bạn chuyên về “Kinh Vô Lượng Thọ” thì bạn là Phật Vô 

Lượng Thọ, bạn chuyên về “Kinh Di Đà” thì bạn là Phật A Di Đà, bạn chuyên về “Phổ 

Môn Phẩm” thì bạn chính là Quan Thế Âm Bồ Tát. Chuyên tâm một môn, chí thành 

cảm thông. 

Trong  một  môn  này,  bạn  khai  ngộ  rồi,  bạn  khế  nhập  cảnh  giới  rồi  thì  môn  nào  bạn 

cũng đều thông, không những Phật pháp môn nào bạn cũng thông, mà thế gian pháp 

cũng  đều  thông,  pháp  thế  xuất  thế  gian  bạn  đã  nhập  vào  pháp  giới  vô  chướng  ngại. 

Đây mới là con đường tu học ngắn tắt. Nếu bạn không hiểu đạo lý này, cái gì cũng đi 

học hết, thì dù học 400 năm cũng không thể thông một bộ Kinh. 

Phật  pháp  và  nền  giáo  học  của  cổ  nhân  Trung  Quốc,  những  lý  luận,  những  phương 

pháp của họ quả thực là giới học thuật hiện đại không có cách gì sánh kịp. Những thứ 

cũ ấy đáng để khảo nghiệm, đã phổ biến hơn hai nghìn năm qua mà không bị suy yếu, 

đương nhiên có đạo lý bên trong. Hiện nay, phương pháp luận của khoa học người tây 

phương  hiện  đại  xuất  hiện  chưa  lâu,  được  đề  ra  vẫn  chưa  đến  300  năm,  còn  người 

Trung Quốc thì dùng phương pháp cổ xưa này chí ít cũng có 3.000 năm lịch sử. Đem 

hai cái mà so sánh với nhau, tôi từng làm qua sự so sánh, tôi tin tưởng phương pháp 

của người xưa, phép tắc xưa có thể thành tựu. 

Nếu  chúng ta  muốn đạo  nghiệp  của  mình thành  tựu, hiện  tiền thật sự có thể đạt  đến 

thân tâm an lạc, thì xa rời ác nghiệp, thân cận thiện pháp, thường sanh tâm hoan hỷ. 

Không  thật  sự  tu  học  thì  làm  sao  có  thể  thành  tựu?  Nếu  như  muốn  pháp  duyên  thù 

thắng,  muốn  được  sự  gia  trì  của  chư  Phật  Bồ  Tát,  nhất  định  phải  nhiệt  tâm  giúp  đỡ 


người.  Cho dù ta không giỏi, nhưng ta  cũng  có  thể giúp người. Tại sao vậy?  Nếu ta 

không giúp thì cũng chẳng có người nào giúp đỡ cả. Trong xã hội ngày nay vốn đã vô 

- 168 - 

cùng vô cùng hiếm thấy rồi, không nên chờ đợi ta phải học cho tinh chuyên, học cho 

thật thành công ta mới bước ra, vậy cuộc đời này bạn không có hy vọng sao? Không 

thể nào như vậy. Lão sư Lý nói rất hay, những người không giỏi chúng ta dùng tâm 

chân thành cầu Phật gia trì, mặc dù tự mình rèn luyện ở trên giảng đài mấy mươi năm 

rồi, cũng rất có dáng vẻ, nhưng bản thân phải hiểu rõ là không phải năng lực của chính 

mình, bản thân không có cái năng lực này, toàn nhờ vào Phật Bồ Tát gia trì. Không thể 

có  một  mảy  may  cái  tâm  tự  mãn,  không  thể  có  một  mảy  may  cái  tâm  ngạo  mạn. 

Không  giỏi,  thật  sự  là  không  hề  giỏi.  Mở  quyển  Kinh  ra,  chúng  ta  còn  phải  tìm  rất 

nhiều tư liệu để tham khảo, đây không phải đã chứng minh bản thân không giỏi hay 

sao? Nếu bản thân thật sự giỏi mà nói, quyển Kinh vừa mở ra thì sinh vô lượng nghĩa, 

làm gì còn phải đi tham khảo tư liệu? Còn phải tìm tài liệu tham khảo, chính mình liền 

hiểu được là ta không giỏi, ta phải y theo chú giải của người xưa. 

Pháp Tạng Tỳ Kheo  “sở phát thệ nguyện, viên mãn thành tựu” , chúng ta nghe câu nói 

này xong thì nên bày tỏ sự phản ứng ra làm sao? Nghĩ lại bản thân chúng ta, bày ra 

ngay  trước  mắt  chúng  ta  là  “cầu  bất  đắc  khổ”,  chúng  ta  rơi  vào  bên  trong  bát  khổ. 

Người  ta  có  nguyện  thì  thành, chúng  ta  cầu  không  được  thì  khổ, đây  là  hai  loại  quả 

báo khác xa nhau. Quả ắt có nhân, chúng ta cần phải suy nghĩ từ trên cái nhân hành, 

cho nên phải suy nghĩ thật nhiều, phản tỉnh thật nhiều, kiểm điểm thật nhiều, quan sát 

thật nhiều, ngày nay chúng ta làm ra là những gì, Pháp Tạng Tỳ Kheo Ngài làm ra là 

những gì. Chúng ta từ ở những điểm này mà tư duy suy xét, đương nhiên năng lực, tư 

chất của chúng ta không sánh bằng Pháp Tạng Tỳ Kheo. Pháp Tạng Tỳ Kheo tài năng 

dũng trí, trong nhà Phật nói đây chính là người thượng thượng căn. Chúng ta không có 

cái  thiên  chất  này.  Tuy  rằng  không  có  cái  thiên  chất  này,  chúng  ta  phải  tìm  phương 

pháp bù đắp, bổ khuyết. Chân thành hiếu học, làm đến từng li từng tí, chăm chỉ để mà 

làm, dốc sức mà làm, làm không một mảy may nghi ngờ, dù bị thiệt thòi cũng làm, thì 

sau này mới sẽ có cái ngày ngộ nhập ấy. Không chịu làm thật sự, chỉ là ở trên lời nói, 

ở trên văn tự làm những công phu này, thì không liên can gì tới việc bạn khế nhập, vậy 

thì sai rồi. 

Thập thiện nghiệp: “Không sát sanh”, “không trộm cắp”, “không dâm dục”, cư sĩ tại 

gia là từ không tà dâm mà làm, sau cùng cũng phải đi đến không dâm dục, bạn mới có 

thể  viên  mãn  công  đức.  “Không  vọng  ngữ”,  “không  lưỡng  thiệt”  (“lưỡng  thiệt”  là 

khiêu khích thị phi). Người xưa thường thường dạy chúng ta:  “Tĩnh tọa thường nghĩ 

 lỗi  mình,  nhàn  đàm  đừng  bàn  việc  người” .  Hai  câu  nói  này  của  người  xưa  khiến 

chúng  ta  tưởng  tượng,  từ  xưa  trong  xã  hội  tình  hình  này  đại  khái  cũng  không  ít, 

chuyện trò đều là nói thị phi, đều là nói tốt xấu phải quấy của người khác. Xã hội này 

hiện  nay  thì  càng  không  cần  phải  nói.  Đây  là  sai  lầm,  tổn  hại  đức  hạnh  của  mình, 

không phải là tích đức, là tổn thất đức hạnh của mình. Cho dù người khác có lỗi lầm 

thì có liên quan gì đến mình chứ? Không những không thể luận bàn, tốt nhất là không 

nên để việc đó ở trong tâm. Để nó ở trong tâm thì cái tâm của chúng ta đã bị ô nhiễm. 

Việc  này  quả  thực là  vô  cùng  oan  uổng, vô  cùng  ngu  si.  Nghe  xong  rồi  không  để  ở 

trong lòng có được không? Bạn sẽ cho là không thể. Bạn thử hỏi cư sĩ Hứa Triết, bà 

năm nay đã 102 tuổi, bà có thể làm được, tại sao chúng ta không làm được chứ? Bà 

đang hành Bồ Tát đạo, bà đang làm ra tấm gương, làm mô phạm cho chúng ta xem. 

- 169 - 

Lý Hội trưởng từng hỏi bà, nếu bà nghe thấy người khác nói những lời khó nghe, thấy 

người khác làm việc xấu, nghe lời xấu ác thì bà làm thế nào? Bà nói ra phương pháp 

rất hay, đáng để chúng ta học tập. Bà nói: "Giống như tôi đi bộ ở trên đường, những 

người nhìn thấy trên đường đi, nghe thấy những người ở trên đường nói chuyện, sau 

khi trở về nhà, bạn hỏi tôi thì một câu tôi cũng không nhớ, một người nào cũng không 

thể nhớ nữa". Tại sao vậy? Không có để ở trong lòng, cho nên tâm của bà thanh tịnh. 

Không phải là bà không có tiếp xúc, bà mỗi ngày đi khắp nơi để làm việc, trên đường 

đi nhìn thấy rất nhiều người và việc, nghe được rất nhiều người nói chuyện phiếm, bà 

làm  được   “nhìn  mà  không  biết,  nghe  mà  không  thấy” ,  không  có  để  ở  trong  lòng, 

không có bị ô nhiễm. Đây là tấm gương tốt nhất cho chúng ta tu hành, chúng ta không 

thể không học tập. Nếu chúng ta không học thì trong đời này không thể vãng sanh, thì 

không ra khỏi luân hồi. 

Chúng tôi trong những lúc giảng giải thường hay nhắc nhở đồng tu, tâm luân hồi học 

Phật  vẫn  là  tạo nghiệp  luân hồi. Nghiệp  thiện  ở  bên trong  nghiệp luân hồi, cái thiện 

này lớn chừng nào? Không nhất định, hoàn toàn xem cách dụng tâm của bạn. Nếu như 

bạn còn có tự tư tự lợi, còn có thị phi nhân ngã, còn có tham sân si mạn, thì bạn được 

cái  phước  rất  nhỏ.  Tại  sao  vậy?  Giảng  Kinh  thuyết  pháp  là  khẩu  thiện  mà  thôi,  tâm 

không thiện, hạnh không thiện nên cái thiện bạn tu đó không lớn. 

Trong ghi chép của người xưa có một công án rất đáng để chúng ta cảnh giác. Có một 

vị pháp sư, cả đời tụng “Kinh Pháp Hoa”, tụng được vô cùng thành kính, sau khi chết 

đi vẫn còn rất hay, kiếp sau vẫn còn được thân người, nhưng mà là thân nữ. Pháp sư 

đầu thai làm thân nữ, thật là không may. Sau đó người nữ này trở thành kỹ nữ, nhưng 

mà trong miệng thì vẫn tỏa ra mùi thơm của hoa sen, đây là thiện. Trong đời quá khứ, 

suốt đời tụng “Kinh Pháp Hoa”, đọa lạc thành kỹ nữ, trong miệng thì có mùi thơm hoa 

sen. Đáng để chúng ta cảnh giác. 

Chúng ta mặc dù giảng Kinh thuyết pháp ở trên giảng đài, nói được rất hay, nói được 

cũng  như  pháp,  nhưng  tâm  của  chúng  ta  không  thiện,  hành  vi  của  chúng  ta  không 

thiện, tương lai cũng sẽ đọa lạc. Bởi vì cả đời này giảng Kinh, có thể bạn đọa lạc đến 

đời sau, lời nói của bạn sẽ sáng suốt, có thể bạn sẽ còn dễ dàng học thông những ngôn 

ngữ  khác,  bạn  tu  đời  này  thì  được  cái  quả  báo  như  vậy,  nói  không  chừng  cũng  đọa 

thành thân kỹ nữ, quả thật là quả báo rất đáng sợ. 

Cho nên, nếu như không từ trên Thập Thiện Nghiệp Đạo bắt đầu làm, sở nguyện của 

bạn quyết định không thể thành tựu. A Di Đà Phật 48 nguyện, nguyện nguyện đều có 

thể thành tựu viên mãn là nhờ Ngài đã tu hành trong nhiều kiếp, mà tu hành nhiều kiếp 

đều là lấy Thập Thiện Nghiệp Đạo làm gốc. Cũng như Phật ở trong “Kinh Thập Thiện 

Nghiệp Đạo”, sau cùng đã làm cho chúng ta một tổng kết. Tổng kết của Ngài nói được 

rất hay, lo ngại chúng ta thể hội không đủ sâu. Phật đã nói ra một ví dụ, mở đầu nói, 

thế gian này của chúng ta từ thành thị đến thôn quê đều có rất nhiều nhà cửa, từ tất cả 

chúng sanh hữu tình đến cả thực vật, hoa cỏ cây cối đều hình thành ở trên mặt đất, nếu 

như  không  có  đất,  bạn  sẽ  không  có  chỗ  dựa  nào.  Phật  nói  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo 

cũng như mặt đất vậy, Nhân Thiên thiện pháp, Thanh Văn Duyên Giác Bồ Tát cho đến 

tất cả Phật pháp đều xây dựng trên nền tảng thập thiện. Chúng ta suy nghĩ những lời 

này,  nếu  như  không  có  thập  thiện,  không  những  Phật  pháp  sẽ  không  có,  Bồ  Tát  sẽ 

- 170 - 

không có, Thanh Văn Duyên Giác sẽ không có, mà Nhân Thiên cũng không có. Nhân 

Thiên  mà  không  có  thì  có  cái  gì?  Rất  là  rõ  ràng,  chỉ  có  tam  ác  đạo:  Ngạ  Quỷ,  Súc 

Sanh, Địa Ngục. Nếu như không có thập thiện, tương lai sẽ đọa Ngạ Quỷ, Súc Sanh, 

Địa Ngục. 

Nếu muốn được thân người, bạn không thể không tu thập thiện. Đoạn thập ác, tu thập 

thiện,  bạn  mới  có  thể  được  thân  người. Bạn  muốn  có  thân  người,  hoặc  sinh  lên  trời 

hưởng phước, Phật ở trên Kinh nói với chúng ta, bạn phải tu thượng phẩm thập thiện. 

Công phu đoạn ác tu thiện của mỗi một người không giống nhau, cho nên thành tựu 

đương nhiên cũng không như nhau. Phật cũng đem việc tu hành này phân thành ba bậc 

chín  phẩm,  thượng  thượng  của  đoạn  ác  tu  thiện,  trung  thượng  của  đoạn  ác  tu  thiện, 

trung trung của đoạn ác tu thiện, hạ hạ của đoạn ác tu thiện. Việc này không cần tôi 

phải nói kỹ. Ở đây có đến chín phẩm. Nếu như chúng ta tu ba phẩm thượng, chúng ta 

có thể sinh lên trời hưởng phước. Ba phẩm bậc trung là nhân đạo, ba phẩm hạ thì đọa 

vào trong Tu La đạo. La Sát, Tu La là ba phẩm hạ. Cấp bậc được luận như thế nào, 

được tính như thế nào? Việc này rất vi tế, không phải vài câu thì có thể nói được rõ 

ràng. Chúng ta đọc Kinh, nghe Kinh phải nên tỉ mỉ mà tư duy, mà thể hội. Quan sát tỉ 

mỉ thì bạn tự nhiên sẽ thông suốt, bạn sẽ hiểu rõ, biết được chính mình nên làm như 

thế nào, phải nên ở ngay trong cuộc sống thường ngày tu học như thế nào thì có thể 

mãn cái nguyện của chúng ta.  “Phật thị môn trung hữu cầu tất ứng” , cái “tất ứng” này 

chính là mãn nguyện. 

Nếu  như  chư  vị  chịu  học,  chịu  cầu,  tôi  giới  thiệu  chư  vị  đồng  học  một  quyển  sách: 

“Liễu  Phàm  Tứ  Huấn”.  Bạn  nhất  định  phải  đem  quyển  sách  này  đọc  một  mạch  qua 

300 lần, không gián đoạn. Không phải bảo bạn mở quyển sách này ra liền không quản 

ngày đêm, cũng không ăn cơm không ngủ nghỉ mà đọc đủ 300 lần, như vậy thì bạn đã 

hiểu sai lời của tôi rồi. Một ngày đọc một lần, một năm thì đã đọc 360 lần rồi, ngày 

ngày phải đọc. Bạn có cái công phu một năm như vậy, sau đó thì cả đời này của bạn, 

đảm bảo bạn khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác đều sẽ ở trong thiện niệm, công 

phu của bạn sâu. Công phu không sâu thì không được. Nếu như có năng lực, nghĩa là 

bạn có điều kiện, có được thuận lợi, một ngày đọc hai lần càng tốt, bạn đọc được số 

lần  càng  nhiều  càng  tốt.  Người  xưa  đã  nói  rằng:   “Đọc  sách  nghìn  lần  nghĩa  kia  sẽ 

 hiểu” . Mọi người chúng ta thường nói là “tự học mà biết”. Không có thầy, tại sao họ 

lại biết? Thông suốt rồi. Thông suốt rồi cùng với tâm tánh khởi tác dụng cảm ứng đạo 

giao.  Sợ  là  bạn  không  thành  thục.  Cho  nên  người  xưa  dạy  rằng:   “Nhất  môn  thâm 

 nhập” , rất nhiều đạo lý bên trong. 

Có đồng tu đã từng hỏi tôi rằng:  “Pháp sư! Nhất môn thâm nhập phải thâm nhập đến 

 mức độ nào?” . Câu hỏi này rất hay! Phải thâm nhập đến minh tâm kiến tánh. Đây là 

tiêu chuẩn của Phật pháp Đại Thừa. Nói các vị biết, bất kỳ một bộ Kinh nào cũng đều 

có thể giúp các vị minh tâm kiến tánh, cho nên Phật ở trên “Kinh Bát Nhã” mới nói: 

 “Pháp môn bình đẳng, không có cao thấp” . Tại sao vậy? Bất kỳ một bộ Kinh nào, bất 

luận là bộ lớn hay nhỏ, bộ lớn như “Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh”, bộ 

nhỏ như bộ “Bát Nhã Tâm Kinh” mà ngày ngày mọi người thường niệm, chỉ 260 chữ, 

không phân dài ngắn, chỉ cần bạn có thể Nhất môn thâm nhập thì đều có thể minh tâm 

kiến tánh. Kiến tánh thì thành Phật rồi. Kiến tánh chính là trong Tông Môn nói là “Đại 

triệt đại ngộ”, Giáo Hạ thì nói là “Đại khai viên giải”, trong Tịnh Độ Tông thì nói là 

- 171 - 

“Lý nhất tâm bất loạn”. Vì vậy, nếu như chúng ta chấp trước, pháp môn này của tôi 

tốt, pháp môn ấy thì không tốt; Kinh điển này của tôi hay, Kinh điển ấy của bạn không 

hay,  đây  là  quan  niệm  quá  sai  lầm,  đây  là  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước  làm 

chướng đạo. Chướng cái đạo gì? Chướng cái đạo khai ngộ của chúng ta, chướng cái 

đạo  chứng  quả  của  chúng  ta,  chướng  cái  đạo  cầu  nguyện  thành  tựu  viên  mãn  của 

chúng ta. Đây là một sai lầm. Người minh bạch, người thông suốt thì hiểu được, sau 

đó bạn đối với tất cả Kinh giáo, tất cả pháp môn, tâm bạn đã bình đẳng. Pháp môn mà 

chúng ta tu không như nhau, những Kinh điển để y cứ cũng không như nhau, ta nhìn 

thấy nhất định vô cùng cung kính, biết rằng đạo của họ là chánh đạo, pháp của họ là 

chánh pháp. Chỉ cần họ cả đời không thay đổi, dũng mãnh tinh tấn, khẳng định họ sẽ 

thành tựu. Nói không chừng, thành tựu của họ còn cao hơn cả ta, ta làm sao dám khinh 

mạn? Khinh mạn còn không dám, ta làm sao dám phê bình, làm sao dám hủy báng? 

Cho  nên, đối  với  tông  phái khác  nhau, Kinh giáo  khác nhau, nếu  như phê bình, hủy 

báng, đều là người không thông suốt. Họ không hiểu đối với những chân tướng sự thật 

này, họ mới có cái phiền não tập khí này hiện hành. Thật sự thông suốt thì sẽ không 

có. 

A Di Đà Phật… 



Tập 234 

Kinh  văn:  “Sở  phát  thệ  nguyện,  viên  mãn  thành  tựu,  như  thật  an  trụ,  cụ  túc 

trang nghiêm, uyđức quảng đại, thanh tịnh Phật độ”. 

Câu ở phía trước đã báo cáo qua cùng với chư vị rồi, tiếp theo đây là khoa nhỏ thứ tư: 

 “Như thực nghiêm tịnh” . Bởi vì Pháp Tạng Bồ Tát đã phát ra 48 nguyện, 48 nguyện 

không phải chỉ là 48 điều, mà là đại nguyện cứu cánh viên mãn. Mấy hôm trước tôi ở 

Hồng  Kông  có  vị  đồng  tu  hỏi  rằng,  pháp  môn  bổn  nguyện  niệm  Phật  của  Nhật  Bản 

cùng với 48 nguyện Tịnh Độ Tông của chúng ta đã nói có gì khác biệt? Kỳ thực, Tịnh 

Tông của Nhật Bản là truyền đến Nhật Bản từ thời Tùy Đường, khi được truyền đến 

không có sai khác gì, đa số đều là học trò của Thiện Đạo Đại Sư, cho nên ngày nay 

chúng ta tại Nhật Bản có rất nhiều nơi đều nhìn thấy tạo tượng của Thiện Đạo Đại Sư, 

còn có rất nhiều tự miếu dùng danh hiệu của Đại Sư đặt làm tên, như Thiện Đạo tự. Từ 

đây cho thấy, người Nhật Bản, đặc biệt là Tịnh Tông của Nhật Bản, đối với Thiện Đạo 

Đại Sư có cảm tình vô cùng sâu dày. Việc này đáng để chúng ta tán thán. Pháp môn 

Bổn  Nguyện  ban  đầu  không  sai,  cùng  với  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  giảng  không  hai 

không  khác,  chỉ  là  ở  trong  48  nguyện  đã  đặc  biệt  nhấn  mạnh  nguyện  thứ  18.  Thế 

nhưng chúng ta phải hiểu được, 48 nguyện mà Phật A Di Đà đã nói, mỗi một nguyện 

quyết định bao gồm 47 nguyện còn lại thì cái nguyện này mới là viên mãn. Nếu như 

đơn độc một nguyện  mà không hàm chứa những nguyện khác thì nguyện này không 

thể thành tựu. Đạo lý này, chúng tôi giảng “Kinh Vô Lượng Thọ” đã nói qua rất nhiều 

lần, đều đã nêu ra.Lần giảng này, 48 nguyện chúng tôi đã giảng được rất là tường tận, 

hình như đã có VCD lưu hành riêng.Nhật Bản ngày trước, những vị Đại đức này đều 

hiểu, nhưng mà thời cận đại có một số Đại đức đã hiểu lầm, cho rằng chỉ nương vào 

nguyện  thứ  18  thì  được  rồi.Chúng  ta  có  thể  nói  với  họ,  khẳng  định  không  thể  vãng 

- 172 - 

sanh.Nguyên nhân là gì? “Kinh Vô Lượng Thọ” trong phần “Tam Bối Vãng Sanh” đã 

nói  rất  hay,  thượng  bối  trung  bối  hạ  bối  đều  là  giảng   “phát  Bồ  Đề  tâm,  nhất  hướng 

 chuyên niệm” , đây là điều kiện cần phải có đủ để vãng sanh Tây Phương Cực Lạc Thế 

giới.  “Phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm” , nếu như chỉ nương vào nguyện thứ 

18, họ chỉ có nhất hướng chuyên niệm không có phát Bồ Đề tâm, vì thế tôi nói khẳng 

định  là  không  thể  vãng  sanh.Phát  Bồ  Đề  tâm  nằm  ở  nguyện  nào?Ở  nguyện  thứ 

19.Chúng ta đều đã đọc rất thuộc.Thực tế mà nói, 47 nguyện khác đều là thuộc về phát 

Bồ Đề tâm, thiếu một nguyện thì Bồ Đề tâm của bạn không viên mãn.Mọi người nghĩ 

xem có phải đạo lý như vậy không?Cho nên, trong việc này không thể hiểu sai, không 

thể đánh cược. Học Phật, tụng Kinh cầu sanh Tịnh Độ, làm gì có chuyện may mắn mà 

được vãng sanh? Việc này chúng ta nhất định phải hiểu được, phải làm rõ ràng, phải 

làm minh bạch. 

“Thệ nguyện thành tựu” ở chỗ này, câu nói này là tổng kết:  “Sở phát thệ nguyện viên 

 mãn thành tựu” . Bốn mươi tám nguyện, nguyện nguyện đều bao hàm 47 nguyện còn 

lại,  trên  thực  tế  là  bao  hàm  đại  nguyện  viên  mãn  của  chư  Phật  Bồ  Tát,  do  vậy  48 

không chỉ giới hạn ở 48. Chúng ta nhất định phải minh bạch chân tướng sự thật này. 

Sau khi thành tựu viên mãn,  “như thật an trụ, cụ túc trang nghiêm, uyđức quảng đại, 

 thanh tịnh Phật độ” . Bốn câu này là nói Tây Phương Cực Lạc Thế giới.Cực Lạc Thế 

giới thanh tịnh trang nghiêm, ở trong bốn câu này đều đã được hiển bày ra hết. Trong 

bốn câu này, một câu quan trọng nhất chính là  “như thật an trú” . Thực là chân thật, 

cũng chính là thật tướng chân như và pháp thân. “Như thật an trú”, như thật an trú cái 

“chân thật chi tế” này. Phật ở trên bộ Kinh này đã giảng cho chúng ta ba cái chân thật. 

“Chân thật chi tế”, chính là ở trong Thiền Tông nói “minh tâm kiến tánh”, “chân thực 

chi  tế”  chính  là  “chân  như  bổn  tánh”,  cũng  chính  là  “chư  pháp  thực tướng”  mà  trên 

“Kinh  Bát  Nhã”  thường  nói.  “Chư pháp thực tướng”  là tất  cả  tánh thể  của  Kinh  Đại 

Thừa, cũng chính là nói, tất cả Kinh luận Đại Thừa mà hết thảy chư Phật Bồ Tát đã nói 

đều là y cứ vào chư pháp thực tướng mà nói. “Như thực” chính là “như như”. 

Chúng ta sẽ hỏi, “chư pháp thực tướng” là gì?Chúng ta dùng lời của người hiện nay 

nói, đây chính là chân tướng của vũ trụ nhân sanh.Một câu nói này mọi người nghe rồi 

có  thể  hiểu,  nhưng  mà  vẫn  cứ  mơ  mơ  hồ  hồ,  hiểu  mà  không  hiểu.Đây  đúng  là  như 

vậy.Nguyên nhân là gì?Là bởi vì chúng ta chính mình chưa có chứng được “chư pháp 

thực tướng”. Nếu như chứng được rồi, bạn nghe xong rồi thì rõ ràng tường tận minh 

bạch thấu đáo. Chưa có chứng được, chưa có khế nhập cảnh giới của Phật, khi nghe 

xong hiểu mà không hiểu thì cũng xem là giỏi lắm rồi, cũng coi như có thiện căn có 

phước  đức,  bạn  mới  có  được  cái  ấn  tượng  như  vậy.  Nếu  như muốn  giới  thiệu  sơ  sơ 

thêm  một chút, nói một cách thực tế, hư không pháp giới, chân như bổn tánh là một 

thể,  là một  cái tướng. Nói  “một  cái tướng”  thì  phàm  phu  chúng ta không hiểu,nói  là 

“một cái tánh” thì người đã học qua một số Kinh giáomiễn cưỡng còn có thể đồng ý, 

còn nói “một cái tướng” thì rất khó chấp nhận. Nguyên nhân gì vậy? Sum la vạn tượng 

bày ra trước  mắt chúng ta đích thực không như nhau, vậy làm sao có thể nói là  một 

tướng được chứ? Nói lời chân thật, xác xác thực thực là một cái tướng.Một cái tướng 

gì vậy?Tướng hư vọng. Trên “Kinh Kim Cang” đã nói:  “Phàm sở hữu tướng giai thị 

 hư vọng” , lại nói:  “Nhất thiết hữu vi pháp như mộng huyễn bào ảnh” , đó là cái tướng 

gì?  Là  tướng  như  mộng  như  huyễn,  quyết  định  không  phải  là  chân  thật.Đây  mới  là 

chân tướng sự thật.Nếu như bạn nhận biết cái chân tướng sự thật này, cái tướng này 

- 173 - 

chính là thật tướng. Những lời này chư vị phải nghe cho tường tận, tỉ mỉ mà thể hội thì 

bạn có thể hiểu, cho nên cái tướng này là một, không phải hai. 

“Căn thân” là thân thể của chính chúng ta. “Quốc độ”, ngày nay chúng ta nói ở trong 

vũ trụ có vô lượng vô biên tinh cầu, là chỗ nương dựa của tất cả chúng sanh, lại bao 

quát hết thảy chúng sanh cũng là không phải hai. Những sự việc này tôi chỉ có thể nói 

đơn giản đến chỗ này mà thôi, nếu nói tường tận thì 20 giờ đồng hồ cũng nói không 

hết. 

 “Như thật an trụ”  là pháp an trụ như thế nào? Chính là  “như như bất động”  mà trên 

“Kinh Kim Cang” đã nói.Cái điểm này chúng ta có thể học. Ở ngay trong cuộc sống 

thường ngày, sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần phải học “như thật an trụ” của Phật 

Bồ Tát, chúng ta như vậy mới có thể khế nhập cảnh giới của Phật Bồ Tát. Mọi người 

nói là tu hành chứng quả, khế nhập cảnh giới chính là chứng quả.Trải qua đời sống của 

Phật Bồ Tát, thì bạn làm Phật, làm Bồ Tát rồi.Đây mới là thọ dụng chân thật của việc 

học Phật. Nếu như không đến được cảnh giới này, chúng ta học Phật chưa có đạt được 

lợi ích chân thật, thọ dụng thật sự của Phật pháp, chúng ta chưa có hưởng thụ được. 

Vậy chúng ta hỏi, như thế nào mới là “như như bất động”? Chúng tôi trong những lúc 

bình thường giảng Kinh cũng đã nói qua rất nhiều lần, căn trần tướng khi tiếp xúc, mắt 

thấy sắc tai nghe tiếng, mũi ngửi mùi, lưỡi nếm vị, cảnh giới rõ ràng minh bạch thấu 

suốt tường tận, đây là giác. Nhưng cái tâm này phải “như như bất động”. Nói một cách 

khác, ở trong cảnh giới đó mà chúng ta học không khởi tâm, không động niệm, không 

phân biệt, không chấp trước, cảnh giới bên ngoài thì lại rõ ràng tường tận minh bạch 

thấu đáo. Sự việc này dường như rất khó, làm sao có thể làm được đây? Nếu như bạn 

nói khó, tôi không phủ nhận, là khó thật. Nếu như bạn nói làm không được, tôi không 

thừa nhận, tôi cho rằng có thể làm đến được. Có một thứ đã làm đến được rồi, người 

hiện đại ngày ngày đều không rời khỏi, nói các vị biết cái gương đã làm được rồi. Cái 

gương soi tượng trưng cho một căn ở trong lục căn, đó là nhãn căn. Thích Ca Mâu Ni 

Phật lúc giảng “Kinh Lăng Nghiêm” đã lấy một ví dụ về lục căn, lấy nhãn căn làm ví 

dụ.“Thập phiên hiển kiến”, Kinh văn ấy thì rất dài.Chúng ta tưởng tượng cái mặt tấm 

gương này, bên ngoài nó đều soi rất là rõ ràng, nó quả thực không có khởi tâm động 

niệm,  nó  không  có  phân  biệt  chấp  trước,  nó  không  phải  không  minh  mẫn.  Chúng  ta 

làm sao đem con mắt biến thành tấm gương soi.Minh bạch thấu suốt rõ ràng tường tận, 

đây là chiếu, trong “Bát Nhã Tâm Kinh” gọi là “chiếu kiến”. Phàm phu phiền não là ở 

đâu? Cái “kiến” đầu tiên xác thực chính là “chiếu kiến”, cùng với tất cả chưPhật Như 

Lai  không  hai  không  khác.  Vô  cùng  đáng  tiếc,  cái  ý  niệm  thứ  hai  thì  không  phải  là 

“chiếu kiến”, cái ý niệm thứ hai thì rơi vào trong khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp 

trước. Cho nên cổ Đại đức nói, nếu như giữ được cái tâm ban đầu thì thành Phật có dư. 

Tâm ban đầu là gì? Ý niệm đầu tiên.Bạn mãi mãi giữ được cái niệm đầu tiên, không 

rơi vào niệm thứ hai thì thật sự bạn đã thành Phật rồi. Việc này trong Đại Thừa giáo 

gọi  là  “chánh  quan”,  quan  chiếu,  chiếu  trú,  chiếu  kiến.Chúng  ta  phải  hiểu  việc 

này.Đây là thật sự nhìn thấy rồi. Bạn nhìn thấy chân tướng vũ trụ nhân sanh, bạn muốn 

dùng tai nghe thì bạn nghe được chân tướng của vũ trụ nhân sanh, bạn mới phát hiện 

tất  cả  những  cái  tướng  trạng,  không  những  tánh  tương  đồng,  mà  tướng  cũng  không 

ngoại  lệ. Tướng là  “thức biến”, thức là  vọng thức, nó  là  chân  tâm  đã  khởi tác dụng, 

cho  nên  không  có  một  cái  hình  tướng,  không  phải  thật  tướng.  Các  vị  hãy  xem  thử 

- 174 - 

“Ngữ Lục” trong Tông Môn thì bạn sẽ hiểu rõ. Những Tổ sư Đại đức trong Tông Môn 

kiểm tra hàng sơ học, những lời nói sắc bén ấy bạn nghe thì sẽ hiểu được. Bạn không 

khế nhập cảnh giới này, họ nói những lời đó bạn nghe sẽ không hiểu. An trụ như vậy, 

đây là chánh trụ, đây là chân trụ, trụ cái chư Phật Như Lai đã trụ. 

Vậy chúng ta sẽ hỏi, Cực Lạc Thế giới ở đâu? Chính ngay tại đây. Ở trong Cực Lạc 

Thế  giới,  “cụ  túc  trang  nghiêm,  uy  đức  quảng  đại,  thanh  tịnh  Phật  độ” ,  bạn  ngay 

trong hiện tiền nhìn thấy được rồi. Ngày nay chúng ta nhìn không thấy Cực Lạc Thế 

giới, nhìn  không thấy  thanh  tịnh  Phật độ là nguyên  nhân  gì vậy?  Chúng  ta  khởi tâm 

động niệm, vọng tưởng phân biệt chấp trước đem thanh tịnh Phật độ biến đổi rồi, biến 

thành cái uế độ mong manh hiện nay của chúng ta. Sự việc như vậy,chúng ta không 

thể  không  hiểu  biết.Vấn  đề  hiện  nay  là  làm  sao  để  khôi  phục,  đem  cái  uế  độ  mong 

manh  khôi  phục  thành  Tịnh  Độ.  Tịnh  Độ  là  vĩnh  hằng,  Tịnh  Độ  là  không  thay  đổi, 

Tịnh Độ là chân thường. Uế Độ là sát na sanh diệt, là vô thường. Chân thường và vô 

thường trộn lẫn vào với nhau, chúng ta không có cách nào phân biệt. Tôi nói những lời 

này có thể hơi sâu một chút, quả thực là tôi không có cách nào để giảng cho nó cạn cợt 

hơn, mong rằng chư vịdù cho không thể hoàn toàn hiểu hết, bạn hiểu được là có cái 

cách nói như vậy, cái cách nói này là lời chân thật, tướng trạng chân thật mà chư Phật 

Bồ  Tát  đã  nói.  Trong  “Vãng  Sanh  Luận”  có  nói  đến   “chân  thật  trí  huệ  vô  vi  pháp 

 thân” ,  cũng  là  nói  sự  việc  này.  Chúng  ta  nói  an  trụ,  thực  tại  mà  nói  cũng  là  an  trụ 

trong  “chân thật trí huệ vô vi pháp thân” . Trong câu nói này, quan trọng nhất chính là 

“vô  vi”.  Nếu  như  bạn  “hữu  vi”  thì  pháp  thân  nhìn  không  thấy.  Hữu  vi,  ở  phàm  phu 

chúng ta, chỗ bạn nhìn thấy cái thân này gọi là thân nghiệp báo, cho nên rất khổ. Nếu 

như bạn có trí huệ, bạn có năng lực an trụ trong vô vi, thì cái thân nghiệp báo này của 

chúng  ta  biến  thành  thân  vô  vi  pháp.  Chư  vị  phải  nên  biết,  ở  trong  Đại  Thừa  Kinh 

thường  nói  pháp  thân,  báo  thân,  ứng  hóa  thân,  một  thể  mà  ba  thân,  từ  đâu  mà  nhìn 

thấy? Thích Ca Mâu Ni Phật 3000 năm trước thị hiện tại thế gian này của chúng ta, đó 

là một thể mà ba thân, một tức là ba, ba tức là một, không thể nào tách rời. Phàm phu 

chúng ta không có cách nào phát giác ra được, nhưng trong cảnh giới của Ngài thì là 

viên dung, là vô chướng ngại. Cũng giống như trên “Kinh Hoa Nghiêm” đã nói  “lý sự 

 vô  ngại,  sự  sự  vô  ngại” .  Nếu  như  ứng  hóa  thân  không  phải  báo  thân,  vậy  thì  có 

chướng ngại. Ứng hóa thân không phải pháp thân thì cũng có chướng ngại. Lý sự có 

chướng  ngại,  sự  sự  có  chướng  ngại  thì  sao  có  thể  nói  là  pháp  giới  vô  chướng  ngại. 

Chúng ta từ trên đây mà thể hội, quan trọng nhất là làm thế nào mới có thể tương ưng 

với  vô vi pháp. Sau khi thật sự tương ưng  thì  không  rơi vào hữu vi,  cũng không  rơi 

vào vô vi. Tại vì sao? Lời ở trên “Đàn Kinh” nói rất là thú vị, hữu vi và vô vi là nhị 

pháp, mà nhị pháp không phải là Phật pháp, Phật pháp là bất nhị pháp. Chư Phật Bồ 

Tát  không  rơi  vào  hữu  vi,  cũng  không  rơi  vào  vô  vi,  đây  chân  thật  mới  gọi  là  Phật 

pháp,hữu vi và vô vi không phải hai. Ở chỗ này bất luận là lý hay sự cũng thú vị vô 

cùng. Chúng ta nếm trải cho tường tận, đương nhiên quan trọng nhất là phải có thể khế 

nhập. Bạn khế nhập một phần thì bạn được một phần pháp vị, khế nhập hai phần thì 

bạn  được  hai  phần  pháp  vị.  Làm  sao  khế  nhập?  Nói  tóm  lại  là  phải  lìa  vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước. Cách lìa như thế nào? Chính là vừa rồi đã nói, sáu căn tiếp xúc 

cảnh  giới  sáu  trần  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không  phân  biệt,  không  chấp 

trước, thì bạn tự nhiên liền khế nhập được rồi. Chúng ta ngày nay phiền não lớn nhất 

là ở đâu? Lục căn tiếp xúc cảnh giới bên ngoài, họ không thể không khởi tâm không 

chấp trước. Sự việc này thì phiền não rồi, khẳng định sẽ khởi tâm, sẽ động niệm,  sẽ 

- 175 - 

phân  biệt  chấp  trước.Cho  nên,  chúng  ta  tu  hành  là  tu  cái  gì?  Bạn  phải  nên  biết  rõ, 

chính  là  ở  ngay  trong  cảnh  giới  mà  học  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không 

phân biệt, không chấp trước, thì bạn “như thật an trụ” thanh tịnh quốc độ, cái quốc độ 

này  thanh  tịnh  rồi.  “Tâm  tịnh  thì  Phật  độ  tịnh” .  Chính  là  bởi  vì  tâm  chúng  ta  loạn, 

khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp trước, loạn rồi, cho nên đã khuấy loạn cái quốc 

độ  thanh  tịnh  này.  Chúng  ta  nhìn  không  thấy  được  quốc  độ  Phật,  nhìn  không  thấy 

Thánh chúng thanh tịnh của Cực Lạc Thế giới, không phải là họ không muốn gặp mặt 

với chúng ta, mà là chính chúng ta đã tạo thành chướng ngại. Thực tình mà nói, họ có 

thể nhìn thấy chúng ta, chúng ta nhìn không thấy họ. Đây là chân tướng sự thật. Cho 

nên trên Kinh nói:  “Tùy kỳ tâm tịnh tất Phật độ tịnh” . Chúng ta tu học tâm thanh tịnh 

quan  trọng  hơn  bất  cứ  thứ  gì.  Rất  nhiều  lão  đồng  tu  đều  đã  biết,  Phật  pháp  đến  sau 

cùng, thật sự  chứng đến  minh tâm  kiến tánh  chỉ  có ba  môn. Trước  khi chưa có kiến 

tánh thì pháp  môn  nhiều, vô lượng  pháp môn, tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn, đến khi 

mà sắp kiến tánh rồi chỉ có ba môn là Giác - Chánh - Tịnh. 

Ở  Trung  Quốc,  Đại  Thừa  tông  phái  rất  nhiều,  lựa  chọn  pháp  môn  không  có  tương 

đồng. Thiền Tông, Tánh Tông đi con đường “Giác môn”, là  “Đại triệt đại ngộ, minh 

 tâm kiến tánh” . Giáo hạ như Thiên Đài, Hiền Thủ Pháp Tướng, những tông phái này 

từ Chánh môn mà vào, chánh tri chánh kiến, trên “Kinh Pháp Hoa” nói là “nhập Phật 

tri kiến”, họ từ đây mà vào. Tịnh Độ Tông chúng ta cùng Mật Tông đều từ Tịnh Môn 

mà vào, chính là từ tâm thanh tịnh mà vào. Do đó, bạnphân rõ đối với pháp môn có 

phải là căn tánh của chính mình hay không. Không khó đâu, bạn có thể tự kiểm chứng 

thử xem. Ở đạo  tràng  Tịnh  Tông niệm  Phật  một ngày, niệm  Phật  bảy  ngày, tâm  của 

bạn có thanh tịnh trở lại được hay không? Thuần tịnh thì làm không nổi, vậy có phải 

thanh tịnh hơn một chút so với lúc chưa bước vào Niệm Phật đường hay không? Từ 

cái chỗ này thì có thể nhìn thấy công phu của chính mình, có thể nhìn thấy căn tánh 

của chính mình. Mật Tông cũng là tu tâm thanh tịnh, hai cái này có thể làm một sự so 

sánh. 

Khi tôi  học  Phật  thì đã  từng  làm  qua  một  sự  so  sánh. Lão sư của tôi  là  đại đức Mật 

Tông,  thầy  không  có  dạy  tôi  niệm  A  Di  Đà  Phật, thầy  dạy  tôi  niệm  lục  tự  đại  minh 

chú. Lục  tự  đại  minh  chú  là  tu  tâm  thanh tịnh. Không  những  là  lục  tự  đại  minh  chú 

(lục tự đại minh chú là của Quan Thế Âm Bồ Tát), mà tất cả câu thần chú không câu 

nào là không tu tâm thanh tịnh. Tôi thỉnh giáo với thầy, câu thần chú này ý nghĩa là gì? 

Không  thể  nói  câu  chú  này  không  có  nghĩa,  con  cứ  niệm  là  được,  đó  cũng  là  một 

phương pháp. Không có ý nghĩa, không có cách giảng, bảo bạn dùng câu thần chú này 

đem  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của  bạn  thảy  đều  tẩy  trừ  hết,  đây  là  phương 

pháp tu hành của Mật Tông. Kỳ thực, Tịnh Độ Tông dùng một câu “A Di Đà Phật”, 

dụng  ý  của  một  câu  “A  Di  Đà  Phật”  này  cũng  là  đem  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước của mình trừ bỏ. Chúng ta mắt thấy sắc, tai nghe tiếng, vừa mới khởi tâm động 

niệm thì mau “A Di Đà Phật”, đem cái niệm này trừ bỏ đi. Phật hiệu phải niệm như 

vậy mới có công dụng, niệm như vậy mới có công phu. Tuyệt đối không phải nói một 

mặt  niệm  Phật,  một  mặt  trừ bỏ  vọng  tưởng, vậy  thì  bạn  đã  hoàn  toàn  sai. Niệm  chú 

cũng  là  như  vậy.  Đối  với  những  phần  tử  tri  thức  như  chúng  tôi,  câu  chú  này  không 

phải là dễ nghe, nếu như chúng tôi không hiểu được ý nghĩa này, nói  “lão sư dạy tôi 

 niệm  cái  này  thì  có  ý  nghĩa  gì  chứ,  có  tác  dụng  gì  chứ?” ,chúng  tôi  sẽ  không  chịu 

- 176 - 

niệm. Thế là lão sư đem đại ý của câu chú này nói rõ với chúng tôi. Sau khi nói xong, 

chúng tôi liền vô cùng ưa thích đối với câu thần chú này. 

Sáu chữ đại minh chú, lão sư của tôi - Chương Gia Đại Sư là Lạt Ma Phật giáo Tây 

Tạng, cách phát âm ở trong tiếng Tạng là “Án Ma Ni Bát Mê Hồng”. 

Chữ “Án” này ý nghĩa là gì vậy? Là “thân”. Cái thân gì? Pháp thân, báo thân, ứng hóa 

thân, là  một  thể. Cho  nên  cái  chữ này, trong  Phật  Kinh  vô  cùng  nhiều.Câu  thần  chú 

chính là cái chữ này, một chữ đã đem cả vũ trụ nhân sanh (chúng ta nói là hư không 

pháp giới quốc độ chúng sanh) thảy đều đã bao gồm, đã viên mãn đầy đủ vô lượng vô 

biên hàm nghĩa của nó. 

“Ma Ni” nghĩa là hoa sen. Ở trong Kinh điển Hiển Giáo cũng thường thường đọc đến, 

đây là dịch âm của tiếng Phạn. 

“Bát Mê” là gìn giữ. 

“Hồng” là ý. 

“Thân - hoa sen - giữ gìn - ý”, đây là câu đảo lộn ở trong tiếng Tạng. Dùng lời suông 

để nói trở lại một chút, chúng ta sẽ có cách nói như thế này:“Giữ gìn thân ý giống như 

hoa sen”.Hoa sen mọc từ bùn mà không bị bẩn, cho nên sáu chữ đại minh chú là cái ý 

nghĩa này.Niệm một câu thần chú này nhất định phải nghĩ đến thân tâm của chúng ta 

thanh tịnh vô nhiễm, không có ô nhiễm.Ý nghĩa này vô cùng hay, lão sư truyền cho 

tôi, tôi rất hoan hỷ.Lúc đó tôi cũng thường niệm. Về sau, lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam Ngài 

khuyên tôi chuyển sang tu Tịnh độ, cho nên mới đổi thành niệm “A Di Đà Phật”. 

Niệm “A Di Đà Phật” ý nghĩa thì cũng như nhau. “Nam Mô A Di Đà Phật”, sáu chữ 

này  đều  là  âm  dịch  từ  tiếng  Phạn, không  khác  gì  với  câu  thần  chú,  hoàn  toàn  là  âm 

dịch. “Nam Mô” ý nghĩa là “Quy Y”, ý nghĩa là “Quy mạng”, ý nghĩa là “cung kính”, 

nó bao gồm nhiều ý nghĩa như vậy bên trong, cũng có ý nghĩa “Lễ Kính”. Cho nên, 

chúng ta chắp tay diện kiến với người khác, “Nam Mô” là cung kính, là cái lễ tiết cung 

kính nhất. “A Di Đà Phật” là đức hiệu của Tây Phương giáo chủ, trên thực tế là danh 

hiệu  chân  như  tự  tánh  của  chúng  ta.  “A”  dịch  là  “Vô”,  “Di  Đà”  dịch  là  “Lượng”, 

“Phật” dịch là “Giác”, là “Trí”. Ý nghĩa của danh hiệu này là “quy y vô lượng giác”, 

“quy y vô lượng trí”.Trí giác vô lượng là cái gì?Tự tánh vốn có trí tuệ Bát Nhã, đó mới 

là vô lượng giác, vô lượng trí thật sự. Từ đây mà biết, Đại đức xưa nói:  “Tự tánh Di 

 Đà,  duy  tâm  Tịnh  Độ” ,  hai  câu  nói  này  là  lời  chân  thật,  là  từ  trên  quả  địa  chư  Phật 

Như Lai mà nói. 

 “Tự tánh Di Đà, duy tâm Tịnh Độ” , chúng ta niệm Phật vãng sanh đến Tây Phương 

Cực  Lạc  Thế  giới,  chúng  ta  có  thể  nhập  cảnh  giới  này  hay  không,  vậy  thìphải  xem 

công  phu  của  bạn.  Tây  Phương  Tịnh  Độ  có  tứ  độ  tam  bối  cửu  phẩm,  Phàm  Thánh 

Đồng  Cư  độ,  Phương  Tiện  Hữu  Dư  độ  chưa  nhập  cảnh  giới  này.ThậtBáo  trang 

Nghiêm độ, nói chư vị biết, A Di Đà Phật mà bạn thấy là tự tánh Di Đà, Tịnh Độ mà 

bạn sanh là Tịnh Độ của tự tánh. Đây là cùng với “Vãng Sanh Luận” đã nói  “chân thật 

 trí huệ vô vi pháp thân”  hoàn toàn tương ưng. Do đây mà biết, thật báo độ mới là Tịnh 

Độ thật sự, mới thật sự là “tự tánh Di Đà, duy tâm Tịnh Độ”. Mục tiêu chung cực của 

- 177 - 

chúng  ta  chính  là  ở  tại  chỗ  này. Chúng  ta làm  sao  để  đạt  được?  A Di  Đà Phật  cùng 

Bổn Sư Thích Ca vì chúng ta mở ra con đường phương tiện, đó chính là Tịnh Tông, có 

thể khiến tất cả phàm phu trong một đời cùng sanh về Báo độ. Đây là pháp môn không 

thể nghĩ bàn. Trên Kinh nói, có thể khiến cho chúng sanh chín pháp giới, đặc biệt nói 

phàm phu lục đạo của chúng ta, cùng Thanh Văn, Duyên Giác, chư đại Bồ Tát, chín 

pháp giới chúng sanh ở ngay trong một đời có thể đồng sanh Báo độ (Báo độ là thật 

báo trang nghiêm độ), được hay không? Được!Chỉ cần chúng ta tự mình chịu cố gắng, 

chỉ  cần  tự  mình  có  thể  y  chiếu  những  đạo  lý  đã  giảng  ở  trong  Kinh  điển,  những 

phương  pháp  mà  tu  học,  trong  đời  này  đích  thực  có  thể  làm  được.Đây  là  cảnh  giới 

không thể nghĩ bàn.Rốt cuộc thì chúng ta ở ngay trong cuộc sống thường ngày phải tu 

học  như  thế  nào?Chúng  ta  xác  thực  đích  đáng  có  nguyện  vọng  này,  hy  vọng  ngay 

trong  một  đời  này  cũng  có  thể  vãng  sanh  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  Độ.Lý  luận  và 

phương pháp đều ở trên bộ Kinh này. Nếu như chúng ta không chịu chiếu theo lý luận 

phương pháp này để tu học, thì đời này sẽ luống qua. Nếu như là Phàm Thánh Đồng 

Cư độ hạ phẩm hạ sanh, nhìn chung cũng không phải tệ. Trong “Kinh Phật Quán Vô 

Lượng Thọ” nói với chúng ta, ở Tây Phương Cực Lạc Thế giới, Phàm Thánh Đồng Cư 

độ phải tu 12 đại kiếp mới có thể nhập Thật Báo độ. Nếu như chúng ta ở ngay trong 

đời  này  thật  sự  chịu  nỗ  lực,  thì  chúng  ta  tiết  kiệm  được  12  đại  kiếp  này.Vậy  tại 

saokhông hướng đến phẩm vị cao mà tranh thủ, mà cho là hạ hạ phẩm vãng sanh thì 

cũng  được  rồi?Những  việc  khác  thì  phải  khiêm  nhường,  sự  việc  này  hà  tất  gì  phải 

khiêm nhường?Nếu như bạn thật muốn vãng sanh phẩm vị cao, chúng ta từ trên tổng 

nguyên tắc, tổng cương lĩnh mà nói, chỉ cần bạn thật sự làm được.Những năm gần đây, 

tổng kết giáo học của Phật pháp chúng ta đã đề ra 10 câu 20 chữ, bạn chân thật đã làm 

được thì bạn sẽ tiết kiệm được 12 đại kiếp. 

“Chân thành”, chúng ta đối với người, đối với sự, đối với vật, đối với chư Phật Bồ Tát, 

đối với hết thảy chúng sanh chỉ có một cái tâm chân thành, chân mà không giả, thành 

mà  không  hư.Nhất  định không nên  cho  rằng, ta  dùng tâm  chân thành  đối với  người, 

mà người khác hư tình giả ý đối ta, vậy thì ta không phải chịu thiệt thòi lớn rồi sao? 

Đúng, trước mắt bạn không chịu cái thiệt thòi này, thì bạn sẽ chịu sự thiệt thòi rất lớn, 

xem như bạn vãng sanh Tây Phương Cực Lạc Thế Giới cõi Phàm Thánh Đồng Cư độ 

hạ  bối  vãng  sanh,  bạn  muốn  nâng  cao  mình  đến  thượng  bối,  đến  thật  báo  Trang 

Nghiêm Độ thì phải 12 đại kiếp.Nếu như chúng ta có thể đem cái nợ này tính rõ ràng, 

cái sự việc này làm cho minh bạch, đời này của ta nhiều nhất sống được 100 tuổi, chịu 

thiệt  thòi  100  năm,  ta  cũng  thấy  rất  xứng  đáng.Ta  thành  tâm  thành  ý,  đối  với  người 

quyết định không có một mảy may giả dối, đây là một lòng đến Tịnh Độ.Một lòng cầu 

sanh Cực Lạc Thế Giới thì tại vì sao không làm,tại vì sao đối với mọi người còn có giả 

dối,  vẫn  còn  có  thứ không  thể  nói  với  người,  vẫn  còn  có  việc  che  giấu  người  khác? 

Không có cần thiết!Nếu như còn những việc này, chúng ta không thể buông xuống thì 

thượng  bối  sẽ  không  có  phần.Ai  chướng  ngại  bản  thân  chúng  ta?  Chính  mình  đã 

chướng ngại chính mình.Cho nên nhất định phải có tâm chân thành, an trú trong chân 

thành, tiếp đến phải an trú thanh tịnh.Chân thành - thanh tịnh - bình đẳng - chánh giác 

- từ bi mà tôi nói chính là “phát Bồ Đề tâm” mà trong Kinh điển đã nói.Bởi vì nói phát 

Bồ Đề tâm mọi người không hiểu, cái chú giải mà người xưa giảng về phát Bồ Đề tâm 

chúng  tôi  xem  cũng  không  hiểu,  cho  nên  tôi  liền  đem  những  lời  này  thay  đổi  một 

chút.Tâm chân thành chính là trực tâm của Bồ Đề tâm. Mã Minh Bồ Tát, ở trên “Đại 

Thừa  Khởi  Tín  Luận”  có  nói  đến  “Trực  Tâm”,  ở  trong  “Kinh  Phật  Quán  Vô  Lượng 

- 178 - 

Thọ” nói là “Chí thành tâm”.Tôi dùng hai chữ “chân thành” này, đây là thể của Bồ Đề 

tâm. 

A Di Đà Phật… 



Tập 235 

Không có “thể” thì làm sao có “dụng”? Cho nên, bạn mà nói tâm của bạn thanh tịnh - 

bình đẳng - chánh giác - từ bi, không thể có chuyện đó, vì bạn không có chân thành thì 

phía sau tất cả cũng không. Có “thể” mới có “dụng”, “thể” quan trọng hơn bất cứ thứ 

gì. Thanh tịnh - bình đẳng - chánh giác, ba điều sáu chữ này chính là ở trong Bồ Đề 

tâm  mà  người  xưa  nói  là   “thâm  tâm” .  Tôi  đem  “thâm  tâm”  nói  thành  ba  điều  mọi 

người dễ hiểu. 

“Từ bi” chính là “tâm đại bi”, “tâm phát nguyện hồi hướng”, cái này dễ hiểu. “Thâm 

tâm”, người xưa nói  “hiếu đức  hiếu  thiện” , lời này  nói  ra nghe rất chung chung, rất 

khó lý giải. Tôi nói với họ “thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác”, thì việc này tương đối 

rõ ràng hơn nhiều. Cách nói này của tôi là căn cứ vào đề Kinh của bộ Kinh chúng ta 

đang giảng. Ở trên đề Kinh này có “Thanh Tịnh - Bình Đẳng - Giác”. 

Thanh tịnh quyết định không bị ô nhiễm. Chư vị phải nên hiểu, tâm chân thành không 

bị ô nhiễm, vọng tâm thì bị ô nhiễm. Năm dục sáu trần có thể ô nhiễm là ô nhiễm vọng 

tâm, tuyệt đối không thể ô nhiễm chân tâm. Chân tâm mà bị ô nhiễm thì còn có thể gọi 

chân tâm được sao? Nhưng mà cái vọng tâm ấy sẽ gây trở ngại chân tâm, sẽ che đậy 

chân  tâm, việc  này  là  có. Quyết  định  không thể ô  nhiễm  chân tâm. Chân  tâm  bị  che 

đậy, bị ô nhiễm cũng chỉ là tạm thời, chứ không phải thật. Nó là vọng, là hư vọng, làm 

gì  mà  chân  thật  được  chứ?  Cho  nên  quyết  định  không  ô  nhiễm,  không  những  tâm 

không ô nhiễm, mà thân cũng không ô nhiễm. Các vị cũng biết, thân không ô nhiễm 

thì thân thể của bạn sẽ khỏe mạnh, bạn làm sao mà bệnh chứ? Bệnh là do bị ô nhiễm 

mầm  độc, bạn  mới  bị  sinh  bệnh. Mầm  độc  là  từ  đâu  mà  ra?  Gốc  là  tham  sân  si  tam 

độc. Chỉ cần từ trong nội tâm đem những tham sân si tam độc trừ bỏ, thì bạn vĩnh viễn 

sẽ không bị bệnh, bác sĩ và thuốc men sẽ tuyệt giao với bạn, sẽ đoạn dứt rồi. Nếu như 

tham sân si mạn - những độc tố này không loại bỏ, vậy thì hết cách rồi, bác sĩ và thuốc 

men sẽ gắn bó keo sơn với bạn, bạn sống sẽ rất khổ. Cho nên tự tư tự lợi, tham sân si 

mạn  ít  một  phần,  đoạn  một  phần  thì  thân  thể  của  bạn  sẽ  khôi  phục  một  phần  khỏe 

mạnh, cho dù bạn có bệnh thì lúc trị bệnh cũng rất dễ trị. Nếu đoạn dứt hai phần, bạn 

sẽ khôi phục hai phần khỏe mạnh. Đoạn dứt ba phần, bạn sẽ khôi phục ba phần khỏe 

mạnh. Phàm phu chúng ta không có năng lực đoạn dứt thì đoạn từng phần. 

Tôi xin giới thiệu phương pháp của tôi với các vị đồng tu. Tôi không phải thượng căn 

lợi trí, tôi không có cách nào đoạn dứt, tôi là đoạn từng phần, tự tư tự lợi tham sân si 

mạn là càng ngày càng ít, mỗi  một năm một ít đi, cho nên thân thể của tôi mỗi năm 

một khỏe mạnh. Tôi tự mình biết được, tự mình rõ ràng minh bạch. Tháng trước, tôi 

tại  Thẩm  Quyến  đã  ghi  hình  bộ  “Liễu  Phàm  Tứ  Huấn”.  Sau  khi  ghi  xong  thì  đi  đến 

Dương Châu hai ngày, thực hiện lời hẹn năm ngoái tại Dương Châu, gặp được một vị 

- 179 - 

Lưu đại phu. Ông khám cho tôi xong thì liền nói:  “Pháp sư! Thân thể Ngài so với năm 

 ngoái còn  khỏe hơn nhiều” . Tôi biết. Ông  muốn học tôi hồi quy  tự  nhiên, buông bỏ 

danh văn lợi dưỡng, thất tình ngũ dục của thế gian này. Hồi quy tự nhiên thì thân thể 

làm sao có thể không khỏe chứ? Bạn sao có thể không vui vẻ chứ? Phiền não nhẹ, trí 

huệ tăng, chính là sự việc này. Bây giờ cách đoạn từng phần này, cảnh giới càng ngày 

càng sáng rõ, chính mình rất rõ ràng mà có thể phát giác ra được. Đây là tôi xin nêu ra 

để cho chư vị đồng tu làm tham khảo. Tôi có thể làm được thì chư vị cũng có thể làm 

được. 

Khi tôi còn trẻ, nghiệp chướng cũng nặng như các vị. Tôi bắt đầu xuất gia khi tôi ba 

mươi mấy tuổi, thân thể cũng có mùi rất nặng, những người thân cận tôi đều tránh xa. 

Tôi còn bị chứng hôi miệng nữa. Đại khái là sau đó ba năm, lúc đó tôi khoảng chừng 

ba mươi bảy - ba mươi tám tuổi, hiện tượng này liền không còn nữa. Bản thân tôi vào 

lúc đó thì không có phát hiện, là một vị lão đồng tu ở thư viện phát hiện. Vị lão đồng 

tu này quen biết tôi từ khi còn chưa xuất gia, ông rất rõ. Ông đến nói với tôi:  “Pháp sư 

 Ngài mấy năm nay tu học cũng không tệ” . Tôi nói:  “Làm sao ông biết vậy?” . Ông nói: 

 “Mùi  trên  thân  thể  và  chứng  hôi  miệng  của  Ngài  đã  không  còn  nữa” .  Hiện  tượng 

nghiệp chướng đã tiêu trừ, mỗi năm đều có tiến bộ, cho nên mới có thể pháp hỷ sung 

mãn. 

 “An trụ”  là tương đối không dễ dàng, nhất định phải tự mình thật sự cố gắng nỗ lực, 

sửa lỗi đổi mới, tu thiện tích đức, đây mới có thể thành tựu. “Liễu Phàm Tứ Huấn” là 

một bộ sách vô cùng hay. Cuộc đời của tôi được lợi là nhờ quyển sách nhỏ này, cả đời 

phụng hành, tôi không có một mảy may nghi ngờ đối với nó. Cảnh giới tuy là không 

cao,  nó  xác  thực  đích  đáng  là  nền  tảng,  là  căn  bản  cho  chúng  ta  tu  hành.  Nếu  như 

chúng ta làm người cũng không xong thì làm sao có thể an trụ quốc độ Phật? Đạo lý 

này phải thường thường suy nghĩ. 

Trước mắt chúng ta ở tại Phật đường này, tại học hội này, mọi người cùng nhau tu học 

ở trong lớp bồi huấn. Chúng ta trụ ở lớp này mà cũng không xong, vẫn còn ý kiến với 

đồng học, bạn nghĩ xem, bạn làm sao có thể vãng sanh? Nói cách khác, trụ tại quốc độ 

Singapore này cũng không xong, cũng không thể an trụ thì bạn làm sao có thể trụ tại 

Cực Lạc Thế giới, bạn có từng nghĩ qua đạo lý này chưa? Chân thật có tư cách an trụ 

Cực Lạc Thế giới là những người nào vậy? Người hòa hợp tăng đoàn, tu lục hòa kính, 

những người này khẳng định được sanh. Có lẽ sẽ có đồng tu hỏi, tôi sẵn lòng hòa hợp 

với họ, họ thì không thể hòa hợp với tôi, vậy phải làm sao? Kỳ thực, bạn hỏi câu hỏi 

này, đáp án đã có ở ngay bên trong. Chỉ cần chính bản thân bạn chung sống hòa thuận 

với  mọi người thì được rồi, bạn khẳng định được sanh Tịnh Độ, không cần phải hỏi 

người khác, những đồng nghiệp này của bạn không thể vãng sanh Tịnh Độ. Chỉ cần ta 

có  thể  chung  sống  với  người  khác,  không  cần  hỏi  người  khác  đối  với  ta  thế  nào.  Ở 

ngay trong cảnh duyên chân thật là tu hành tốt. Người chân thật tu hành là đem thuận 

cảnh  nghịch  cảnh,  thiện  duyên  ác  duyên  thảy  đều  xem  thành  chân  thiện  tri  thức  của 

chính mình. Thuận cảnh, thiện duyên, thiện duyên là người tốt, bạn ở trong thuận cảnh 

thì  người  người  đều  là  người  tốt,  bạn  ở  trong  chỗ  này  mà  tu  thì  không  bị  tham  ái  ô 

nhiễm,  ở  trong  đây  dễ  dàng  khởi  tâm  kiên  tham.  Nghịch  cảnh,  ác  duyên,  bạn  sống 

chung với những người bất thiện này, vậy thì đúng lúc để tu nhẫn nhục Ba La Mật rồi. 

Cho nên, bất luận là cảnh giới gì, bất luận sống chung với những chúng sanh như thế 

- 180 - 

nào, đều là đạo tràng của người tu hành thật sự. Nếu như bạn muốn lựa chọn đạo tràng 

nào, vậy là sai, hoàn toàn sai lầm. Người tu hành thật sự không có việc lựa chọn, lựa 

chọn thì bạn đã có phân biệt có chấp trước. Chư vị hãy suy nghĩ cho thật tỉ mỉ ngay 

chỗ này, để tư duy, để quan sát, bạn sẽ giác ngộ. Lựa chọn đạo tràng chỉ có một điều 

kiện, đó chính là nơi này có chấp nhận cho ta ở không? Họ mà chịu cho ta ở, đây là có 

duyên. Không chịu cho ta ở, ta đương nhiên phải ra đi, tuyệt đối không gây phiền não 

cho người khác. Hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức, chỉ có điều kiện như vậy thì 

mới bàn đến chuyện lựa chọn, nếu không mà nói, tuyệt đối không lựa chọn. Đạo tràng 

này mà không tốt, hoàn cảnh không tốt, người ở đó đối với bạn đều không tốt, nhưng 

mà không có ai đuổi bạn đi, chỉ cần họ không đuổi bạn đi, đây chính là đạo tràng tốt 

để cho bạn tu hành, bạn ở đây thì quyết định sẽ có thành tựu. Chư vị phải hiểu rõ đạo 

lý này. Nếu ở chung với người ta không vừa ý một chút mà muốn đi rồi, thì bạn không 

phải  người  tu  hành.  Ở  đây  ngược  lại  không  có  ai  đuổi  bạn  đi,  mà  bạn  lại  muốn  rời 

khỏi, bạn cảm thấy chịu không nổi nữa, vậy bạn không phải người tu hành, bạn không 

chịu tu nhẫn nhục Ba La Mật, bạn không chịu tu bố thí Ba La Mật, một điều trong lục 

độ bạn cũng không có. Hiện nay người chân thật hiểu rõ đạo lý này không nhiều, tôi 

rất ít nhìn thấy, cho nên thời đại này người mà tu hành thành tựu quả thực như lông 

phụng sừng lân. Chúng ta lại suy nghĩ, tại vì sao mà thành ra như vậy? Vẫn là cổ đức 

đã nói rằng, không có ai nói với họ. Chúng ta tin rằng, ở trong đại chúng đã đầy đủ 

thiện căn phước đức nhân duyên, quyết định không thể ít, vô cùng đáng tiếc là không 

gặp được thiện hữu, không có gặp được thiện tri thức  chỉ dẫn họ, không  có thiện tri 

thức cảnh tỉnh họ, cho nên họ mê hoặc, họ sai lầm. Từ đó mà biết, thiện tri thức là một 

trong  những  mấu  chốt  cho  việc  chúng  ta  có  thể  thành  tựu  trong  đời  này  hay  không. 

Chân thật gặp được thiện tri thức, người từ trình độ trung đẳng trở lên, đại đa số đều 

có thể thành tựu. Đây là trong lịch sử của chúng ta, trong quá trình tu học đời này của 

chúng ta, chúng ta tận mắt nhìn thấy, tận tai nghe được. Thân cận thiện hữu là đại sự 

đầu tiên của người sơ học chúng ta. 

 “Bất xả thiện tri thức” , bất xả thiện tri thức cũng phải hiểu rằng, không phải mỗi ngày 

dính như bóng với hình, không rời thiện tri thức, vậy thì cũng sai. Không xả bỏ giáo 

huấn của thiện tri thức, đây mới chân thật gọi là không rời thiện tri thức. Những giáo 

huấn  của  thiện  tri  thức  chúng  ta  ngày  ngày  ghi  nhớ  trong  lòng,  ngày  ngày  y  giáo 

phụng hành, đây chính là chân thật thân cận thiện tri thức. 

Thích Ca Mâu Ni Phật khi còn tại thế gian, trên Kinh điển có một công án. Có hai vị 

Tỳ Kheo muốn đi gặp Phật, trên đường đi bị khát nước, gặp được một cái vũng nước, 

trong vũng nước có côn trùng. Có một vị Tỳ Kheo liền uống ngay, vì nếu không uống, 

e rằng không có cách nào sống nổi. Sau khi uống nước xong thì đi gặp Thích Ca Mâu 

Ni Phật. Còn vị Tỳ Kheo kia không uống nước, cho nên đã chết vì khát. Sau khi được 

gặp Phật, Phật hỏi ông từ đâu mà đến, ông liền kể lại những việc đã xảy ra trên đường 

đi.  Phật  nói:   “Vị  Tỳ  Kheo  đã  nghiêm  trì  giới  luật  ấy  từ  sớm  đã  đến  gặp  ta  rồi,  ông 

 không có gặp được ta” . Các vị hãy suy nghĩ ý nghĩa của câu nói này, người đứng ngay 

ở trước mặt đức Phật mà không thể y giáo phụng hành thì chưa phải là gặp được Phật, 

người chân thật y giáo phụng hành tuy rằng đã chết, nhưng họ vẫn ở bên cạnh thiện tri 

thức. Đây là  một ví dụ rất hay. Vì vậy, cho dù thiện tri thức không tại thế, chúng ta 

cũng có thể thân cận họ như ở trước mặt. 

- 181 - 

Tôi khuyên bảo đồng học thân cận A Di Đà Phật, Phật A Di Đà ở đâu vậy? Bộ Kinh 

này chính là Phật A Di Đà. Ta ngày ngày đọc tụng là nghe giáo huấn của Phật A Di 

Đà, ta có thể lý giải, ta có thể y giáo phụng hành thì cũng như đang ở ngay bên cạnh 

Phật A Di Đà không khác, hiện tiền tất cả lúc, tất cả chỗ, quyết định được Phật A Di 

Đà  hộ  niệm.  Được  Phật  A  Di  Đà  hộ  niệm,  xin  nói  với  các  vị,  là  các  vị  được  mười 

phương  ba  đời  tất  cả  chư  Phật  hộ  niệm.  Chư  Phật  hộ  niệm  thì  sao  có  đạo  lý  Long 

Thiên  Thiện  Thần  không  bảo  hộ  các  vị  được?  Cho  nên,  người  tin  Phật  học  Phật  thì 

được đại lợi ích. Cái lợi ích này, không một lợi ích thế xuất thế gian nào có thể sánh bì 

được với nó, tại vì sao không chăm chỉ nỗ lực mà tu học? 

Kinh văn một câu phía sau:  “Uy đức quảng đại” .  “Uy”  là chỉ kính nể,  tôn kính Ngài. 

 “Đức”  nghĩa là yêu quý hoan hỷ. Bạn xem, vừa yêu quý vừa nể sợ Ngài thì gọi là “uy 

đức”. Đa số học sinh đối với thầy cô có thể cảm nhận được việc này. Thầy cô có uy 

đức, học sinh đối với thầy cô rất là kính yêu mà cũng rất sợ.  “Quảng đại”  thì không 

phải người bình thường có thể làm được.  “Đại”  là từ bao dung mà nói,  “quảng”  cũng 

có ý nghĩa là “lớn”, nhưng mà ở đây vẫn còn cái ý sâu hơn. Chúng ta học Phật đầu tiên 

phải đem tâm lượng mở rộng ra, phải có thể bao dung tất cả, nhất định không thể nào 

cái  này  tôi  thấy  không  vừa  ý,  cái  kia  tôi  không  hài  lòng,  việc  này  không  thể  nào. 

Người như vậy không thể nào học Phật, chỉ có thể trồng được một ít thiện căn trong 

Phật pháp, không vào được cửa. Chúng ta nghĩ xem, chúng ta vào được cửa chưa? Rất 

khó nói. Nếu như tâm lượng bạn nhỏ thì bạn ở bên ngoài cửa, chưa có vào trong. Đây 

là sự thật, tuyệt đối không phải nói đùa. 

Bạn xem, đạo tràng của Phật giáo chúng ta, nơi giảng Kinh tu học thì gọi là đạo tràng, 

kiến trúc của nó, những gì thờ cúng bên trong muôn hình vạn trạng đều là giáo học. 

Kiến trúc, bạn vừa đến đạo tràng này, việc đầu tiên nhìn thấy là sơn môn, điện Thiên 

Vương. Ở trong điện Thiên Vương, đối diện với cổng chính cúng dường nhất định là 

Bồ Tát Di Lặc. Tạo tượng của Bồ Tát Di Lặc là theo hình tượng Bố Đại Hòa thượng, 

đây là các vị tổ sư Đại đức của chúng ta đã làm. Bố Đại Hòa thượng ngồi ở chính giữa, 

Ngài ngồi ở đó để làm gì vậy? Là Ngài nói với bạn, giống như dáng vẻ của Ngài mới 

có thể vào cửa Phật. Cái bụng của Ngài rất lớn, có thể dung chứa, đối với tất cả mọi 

người thì cười híp mắt, tuyệt đối không có việc ghét người này, ghét cái kia. Các vị 

hãy suy nghĩ cái ý vị này. Không phải bạn vui cười với người này mà lại làm mặt ngầu 

với người nọ, vậy bạn chưa có vào cửa Phật. Người vào cửa Phật, bất luận đối với một 

người như thế nào, nhất định là vui cười với người, nhất định là bao dung tất cả, thì 

bạn  mới  có thể vào cửa Phật. Không phải  vào  cái  cửa hình thức  mà  là vào  cửa thực 

chất. Cửa thực chất có nghĩa là gì? Quả Tiểu thừa Tu Đà Hoàn, Đại thừa Sơ tín vị Bồ 

Tát. Bạn có thể chứng được Sơ tín vị Bồ Tát, chứng được quả Tiểu thừa Tu Đà Hoàn, 

bạn mới coi là vào cửa. Suy nghĩ xem, chúng ta đã vào hay chưa? Chưa vào cửa! Nhìn 

thấy người vẫn còn thấy không vui, cho nên học Phật học hết bao nhiêu năm mà vẫn 

còn ở ngoài cửa Phật. Nhìn thấy bức tường cửa Phật mà vào chưa được, y phục thì đã 

mặc lên rồi nhưng vẫn bên ngoài cửa. Cái y phục này là người ở bên trong cửa mặc, 

chúng ta ngày nay cũng mặc lên y phục của họ, đích thực lại chưa vào cửa, vậy mặc 

bộ y phục này có cảm thấy hổ thẹn hay không? Mặc bộ y phục này nghĩa là “ta muốn 

vào cửa”, nhưng mà bạn có vào được hay không? Nên nhớ phải mở rộng tâm lượng, 

phải đối đãi bình đẳng với tất cả chúng sanh, chung sống hòa thuận, tâm thanh tịnh, 

tâm bình đẳng, như vậy chúng ta mới có thể vào được cửa. 

- 182 - 

Sơ tín vị Bồ Tát, quả Tiểu thừa Tu Đà Hoàn, công phu của họ là như thế nào? Là đã 

đoạn kiến hoặc ở trong kiến tư phiền não. Danh từ “kiến hoặc” này, các đồng học sơ 

học cũng không hiểu. Chúng tôi nói theo một cách khác,  “Kiến giải sai lầm”  nghĩa là 

nói mọi cách nhìn của bạn đã sai lầm rồi. Sự việc sai lầm như vậy quá nhiều, Phật đem 

quy nạp trở lại thành năm loại lớn. 

NĂM LOẠI KIẾN GIẢI SAI LẦM. 

 Loại thứ nhất là “Thân Kiến” . Chấp trước cái thân này là ta, đây là cách nhìn sai lầm. 

Khi chúng tôi giảng Kinh cũng thường thường nhắc nhở với mọi người, cái thân này 

không phải là ta, thân mà là ta thì xong rồi, thân mà chết thì ta không phải chết luôn 

rồi hay sao? Thân không phải là ta, thân chết ta không chết, ta sẽ sống đến vĩnh hằng. 

Thân không phải ta thì thân là cái gì? Trong Phật pháp có một cái danh từ gọi là “ngã 

sở”, dùng lời hiện nay mà nói nghĩa là “cái ta sở hữu”. Giống như tôi mặc bộ y phục 

này, thì bộ y phục là cái tôi sở hữu, đây không phải tôi. Y phục mặc cũ rồi thì sẽ thay 

ra mặc bộ mới vào, mặc rách rồi lập tức liền không cần nữa, vứt bỏ đi, may một bộ y 

phục mới để mặc. Y phục có sanh diệt, có sanh tử, ta không có sanh tử. Cùng đạo lý 

như vậy, cái thân này là của ta, giống như là y phục vậy, cái thân thể này thời gian sử 

dụng đã lâu rồi, nó hỏng rồi, không cần nó nữa, đổi một cái thân thể mới khác. Người 

mà hiểu được đạo lý này, càng đổi càng thù thắng, càng đổi càng tốt, đời này chúng ta 

được là thân người, đời sau chúng ta đến trời Dục Giới, đời sau nữa chúng ta đến trời 

Sắc Giới, mỗi đời một tốt hơn, càng đổi càng tốt. Người như vậy là người thông minh, 

người như vậy có trí tuệ. Nếu như càng đổi càng tệ thì sai rồi, đời này thì làm người, 

đời sau xuống làm quỷ, sau nữa làm súc sanh, rồi đi vào trong địa ngục luôn. Đây là 

sai  lầm.  Cho  nên  phải  biết  rằng,  thân  trời,  thân  người,  thân  súc  sanh,  thân  ngạ  quỷ, 

thân địa ngục đều là cái ta sở hữu, không phải ta. Ta là vĩnh hằng, ta không có sanh 

diệt. Đem cái thân này xem thành ta, đây là một kiến giải sai lầm, một cách nhìn sai 

lầm, bạn phải đem nó cải đổi trở lại. 

 Loại thứ hai là “Biên Kiến” . “Biên kiến” có ý nghĩa gì? Chấp trước có hai bên, thực 

tế mà nói, chính là khoa học gia phương tây hiện nay nói là “thuyết tương đối”, trong 

Phật pháp thì nói là “biên kiến”, là kiến giải sai lầm. Phàm là đối lập, lớn thì đối lại là 

nhỏ, dài  thì  đối  lại là ngắn, đây  gọi  là  “biên  kiến”. Vì  sao  có  kiến  giải  sai  lầm  này? 

Kiến  giải  này  là  từ  trong  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  mà  sinh  ra,  không  phải 

chân  tướng  sự  thật,  bên  trong  chân  tướng  sự  thật  không  có.  Có  lẽ  bạn  không  thừa 

nhận, vì sao nói không có? Rõ ràng là cái này lớn, cái kia nhỏ, cái nhà này thì lớn, cái 

nhà kia thì nhỏ, nằm ngay trước mắt, bạn sao lại có thể nói đây là sai lầm chứ? Thật sự 

đã sai! Bạn không thể biết. Nếu như bạn biết được bạn sai lầm, sửa đổi cái sai lầm này, 

thì bạn chứng được quả vị. Sau khi đã chứng quả rồi thì cái nhà này có lớn nhỏ hay 

không? Không có lớn nhỏ. “Duy Ma trượng thất” ở trên  “Kinh Duy Ma”, cái phòng 

mà  cư  sĩ  Duy  Ma  ở  không  lớn,  chu  vi  có  một  trượng,  nhỏ  hơn  nhiều  so  với  giảng 

đường này của chúng ta. Cư sĩ Duy Ma giảng Kinh, bên trong lại có thể có đến một 

vạn người ngồi. Một vạn người ngồi trong căn phòng nhỏ ấy của ông mà không tỏ ra 

chật chội, đó là cảnh giới gì? Không có lớn nhỏ. Cho nên Phật nói với chúng ta:  “Núi 

 Tu Di chứa hạt cải, hạt cải đựng núi Tu Di” . Hạt cải là hạt của cây cải, đem núi Tu Di 

bỏ vào trong hạt của cây cải, núi Tu Di không có thu nhỏ, hạt cây cải không có phình 

to, vậy thì sao có thể bỏ vào? Không có lớn nhỏ thì mới có thể bỏ vào được. Có lớn 

- 183 - 

nhỏ,  lớn  thì  có  thể  chứa  nhỏ,  nhỏ  thì  làm  sao  có  thể  chứa  lớn?  Chúng  ta  ngày  nay, 

cảnh giới này tại vì sao không thể hiện tiền? Chính là bởi vì bạn có phân biệt, bạn có 

chấp trước, sai là ở chỗ này. Từ đây mà biết, quả Tu Đà Hoàn Viên giáo Sơ tín vị Bồ 

Tát đã nhập vào cảnh giới này rồi, chúng ta nói là  “cảnh giới bất tư nghì” . Người ta 

đã khế nhập chứng được rồi, là thật, không phải là giả. 

 Loại thứ ba là “Giới Thủ Kiến” . Đây là chúng ta thường nói là “thành kiến”. Người 

nào cũng có thành kiến rất sâu. 

 Loại thứ tư là “Kiến Thủ Kiến” , cũng là thuộc về thành kiến. Hai loại thuộc về thành 

kiến. Thành kiến vì sao phân thành hai loại? Vì một cái là sinh ra thành kiến từ trên 

nhân, một cái là sinh ra thành kiến từ trên quả. 

 Loại cuối cùng là “Tà Kiến” . Không thuộc về năm cách nhìn sai lầm nói phía trước 

thì đều quy nạp vào “tà kiến”. 

Chúng ta có thể đem những cách nhìn sai lầm này vứt bỏ, thật sự y chiếu theo những 

đạo lý phương pháp này trong Kinh luận Phật sửa thành cách nhìn chính xác, đối với 

vũ trụ nhân sanh có cách nhìn chính xác, bạn mới vào được cửa. Chúng ta học Phật đã 

được nhiều năm rồi, dù sao cũng đừng cống cao ngã mạn, dù sao cũng đừng cho rằng 

bản thân mình rất giỏi, trên thực tế còn chưa vào được cửa thì có gì đáng để cống cao 

ngã  mạn?  Nhất  định  phải  khiêm  nhường. Đẳng  Giác  Bồ  Tát  mà  còn  khiêm  nhường, 

làm gì có Bồ Tát nào không khiêm nhường? Tìm không ra. Làm gì có vị La Hán nào 

không khiêm nhường? Cũng tìm không ra. Người không chịu khiêm nhường thì mãi 

mãi không thể vào cửa Phật, chúng ta không thể không biết. Cho nên tâm lượng phải 

nên  mở  rộng, nhất định phải bao  dung,  phải bồi dưỡng  cái tâm  lượng  quảng đại của 

mình. Phật ở trên Kinh thường nói:  “Tâm bao thái hư, lượng châu sa giới” , đó là tâm 

lượng vốn có của chúng ta. Hãy nghĩ xem, chư Phật Như Lai, chư đại Bồ Tát họ dựa 

vào cái gì mà làm được? Chúng ta tại vì sao không làm được? Gặp phải một chuyện 

nhỏ nhặt mà cũng nổi giận rồi. Phải lập tức quay đầu, cần phải nghĩ đến, ta làm sao mà 

lại tệ đến mức độ này? Tu hành là phải bắt đầu từ những chỗ này. 

 “Quảng”  có thể nói là đại hội chư thượng thiện nhân ở Tây Phương Cực Lạc Thế giới, 

Phật  A  Di  Đà  mỗi  ngày  đều  giảng  Kinh  thuyết  pháp.  Ngoài  đại  chúng  Tây  Phương 

Thế giới mỗi một người đều đang nghe, còn có Bồ Tát ở mười phương thế giới, họ có 

thần  thông,  họ  có  năng  lực,  ngưỡng  mộ  Phật  A  Di  Đà,  đều  đến  nghe  Kinh.  Giảng 

đường ấy của Phật A Di Đà rất rộng lớn, không thể nghĩ bàn. Người ở mười phương 

thế giới thảy thảy đều đến, sức chứa ở nơi ấy rất rộng rãi thoải mái, tuyệt đối sẽ không 

cảm  thấy  chật  chội.  Là  giảng  đường  quảng  tương  quảng  đại,  pháp  hội  thù  thắng, 

Thánh chúng vô lượng. Quảng đại cũng là biểu thị tánh đức, quốc độ thanh tịnh, trên 

Kinh giảng  “siêu du thập phương” . Sự thanh tịnh ở Thế giới Tây Phương còn thanh 

tịnh hơn tất cả sát độ của chư Phật. Việc này thì chúng ta có thể tưởng tượng ra được. 

Tại vì sao? Thế giới này của chúng ta là Tịnh Độ của Thích Ca Mâu Ni Phật, nhưng 

Tịnh Độ của Thích Ca Mâu Ni Phật lại không thuần tịnh, Thích Ca Mâu Ni Phật chỉ có 

Thật Báo Trang Nghiêm Độ là thanh tịnh, Cực Lạc Thế Giới có tứ độ. Thế giới Ta Bà 

của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  cũng  có  tứ  độ,  nhưng  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ  không 

thanh tịnh, Phương Tiện Hữu Dư Độ cũng không đủ thanh tịnh. Nhưng Tây Phương 

Cực Lạc Thế  giới  thù  thắng  nhất  chính  là  Đồng  Cư và  Phương  Tiện  đều  thanh  tịnh, 

- 184 - 

thanh  tịnh  như  là  Thật  Báo  Độ.  Đây  là  điều  mà  trong  sát  độ  của  mười  phương  chư 

Phật không có, cho nên nói “siêu du mười phương”. 

Danh hiệu của Phật A Di Đà cũng có thể xưng là Vô Lượng Thanh Tịnh Phật, hoặc 

xưng là Vô Lượng Thanh Tịnh Giác. Vì sao vậy? Tây Phương Cực Lạc Thế giới xác 

thực  đích  đáng  là  sở  hiện  ở  trong  chân  tâm  tự  tánh  của  A  Di  Đà  Phật,  “duy  tâm  sở 

hiện”, nó chỉ có sở hiện, không có sở biến. Quốc độ Phật ở tha phương thế giới là “duy 

tâm sở hiện”, Thật Báo Độ của chư Phật, Tịch Quang Độ của chư Phật, còn Phương 

Tiện  Độ, Đồng  Cư Độ  ở  trong  Sát  Độ của  chư Phật  là  “duy  thức sở biến”. Thế  giới 

này của chúng ta chính là giống như vậy, không giống như Tây Phương Cực Lạc Thế 

Giới, tứ độ đều là Pháp Tánh Độ. 

Tứ độ đều là Pháp Tánh Độ, đều là “duy tâm sở hiện”, thì tại sao vẫn còn gọi tứ độ, 

còn phải gọi là Đồng Cư, còn phải gọi là Phương Tiện? Chúng ta tu Tịnh Độ, trong 

bao nhiêu năm tu học như thế đã dần dần lĩnh ngộ được. Người được vãng sanh đến 

Cực Lạc Thế giới là đới nghiệp vãng sanh, nói một cách khác, ở trong A Lại Da Thức 

của họ đã trồng xuống những hạt giống này, không có cách chuyển trở lại được, họ là 

mang theo những thứ này đi vãng sanh. Với những người này mà nói, là Đồng Cư Độ, 

là Phương Tiện Độ. Nếu như đối với Phật và pháp thân Bồ Tát mà nói, thì đều là Thật 

Báo Độ. Chư vị cứ suy nghĩ thử xem, tôi nói lời này có đạo lý hay không? Trong tâm 

của chư Phật Bồ Tát thì tất cả đều là Thật Báo Độ, đều là Tịch Quang Độ. Đây là cảnh 

giới không thể nghĩ bàn. Cho nên, ở đây được gọi là “Thanh Tịnh Phật Độ”. 

Trên  Kinh  luận  chỉ  dạy  chúng  ta,  trong  “Vãng  Sanh  Luận”  nói  rất  hay,  tâm  chuyên 

niệm, phát nguyện cầu sanh, bạn chân thật minh bạch rồi, chân thật giác ngộ rồi, tin 

tưởng lời của Thích Ca Mâu Ni Phật. Ngày mai là lễ Phật Đản, là ngày sinh đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni. Chúng ta không nên chấp trước ngày sinh của đức Phật là ngày nào. 

Người Trung Quốc có cách nói của người Trung Quốc, người Ấn Độ có cách nói của 

người Ấn Độ, Nam Dương có cách nói của Nam Dương. Người Trung Quốc thì nói là 

ngày mồng 8 tháng 4 âm lịch, không phải là dương lịch. Việc này không ảnh hưởng gì. 

Chúng  ta  một  năm  cứ  lựa  chọn  ra  một  ngày  để  kỷ  niệm  Bổn  Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật, cho nên lễ Phật Đản là ngày lễ để kỷ niệm Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật. Đây 

là một ngày mà chúng sanh chúng ta hoan hỷ nhất. Phật đã đến thế gian này của chúng 

ta, đem lại ánh sáng cho chúng ta, đem lại hạnh phúc cho chúng ta. Ánh sáng của Ngài 

chính là Kinh điển. Ngài đem hạnh phúc đến cho chúng ta, đó chính là y giáo tu hành. 

Người mà y giáo tu hành không có một ai mà không được phước. Có được nhất định 

là phước báo cứu cánh viên mãn. Nếu như bạn học Phật mà không được phước, khẳng 

định  là  bạn  đã  bị  sai  lầm  ở  trên  lý  luận  hoặc  là  trên  phương  pháp. Nếu  như phương 

pháp, lý luận không có sai lầm, bạn quyết định được phước. Đây là đạo lý chân thật. 

Cho nên chúng ta nhất định phải chuyên tâm, nhất tâm chuyên niệm, phát nguyện cầu 

sanh, như vậy quyết định được vào liên hoa thế giới. Lời tuy rằng nói là như vậy, đáng 

sợ nhất đó là người thường cắt câu lấy nghĩa, tự mình đã làm chướng ngại chính mình. 

Giống như bổn nguyện niệm Phật, chỉ học nguyện thứ 18, cái khác thì đều không cần 

nữa. Đây là hiểu lầm rồi, đây là cắt câu lấy nghĩa, chính mình đã làm lỡ mất cơ hội rất 

tốt ngay đời này cầu sanh Tịnh Độ, vô cùng đáng tiếc. 

- 185 - 

Khi chúng tôi giới thiệu bộ Kinh này có nói, nguyện thứ 18 quy kết đến sau cùng là 

danh hiệu, công đức của danh hiệu không thể nghĩ bàn. Ý nghĩa của danh hiệu chính là 

48  nguyện.  Nói  cho  rõ  ràng  tường  tận,  48  nguyện  chính  là  bộ  “Kinh  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ” này, mỗi câu mỗi chữ đều là giải thích 48 nguyện cho chúng ta, mỗi một 

câu mỗi một chữ đều không tách rời phạm vi 48 nguyện. Chúng ta phải nên thâm nhập 

lý giải bộ “Kinh Vô Lượng Thọ” này. 

Cổ Đại đức đã nói với chúng ta, “Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh” là chú 

giải của “Kinh Vô Lượng Thọ”. Vậy chú giải của “Kinh Hoa Nghiêm” là gì? Người 

xưa nói Đại Tạng Giáo, trong Phật giáo là “Đại Tạng Kinh”, toàn bộ “Đại Tạng Kinh” 

là  chú  giải  cho  “Kinh  Hoa  Nghiêm”.  Những  đồng  tu  học  Phật  đối  với  sự  việc  này 

không thể không biết rõ. Sau khi bạn đã thật sự minh bạch, người ta nói công đức Phật 

hiệu không thể nghĩ bàn thì bạn mới có khái niệm này. Nếu không mà nói, công đức 

danh hiệu không thể nghĩ bàn, đến khái niệm chúng ta cũng không có. Câu A Di Đà 

Phật  này  có  công đức  gì  chứ,  có gì hay  đâu  chứ?  Bạn sẽ hoàn toàn không  biết.  Cho 

nên bạn phải đem “Đại Tạng Kinh” quy nạp thành “Hoa Nghiêm”, “Hoa Nghiêm lại 

quy  nạp  thành  “Vô  Lượng  Thọ”,  “Vô  Lượng  Thọ”  quy  nạp  thành  48  nguyện,  48 

nguyện quy nạp thành một câu Phật hiệu, bạn mới hoát nhiên đại ngộ, công đức danh 

hiệu thật là không thể nghĩ bàn, cảm được  “uy đức quảng đại thanh tịnh Phật độ” . 

Hôm nay chúng tôi xin giảng đến đây thôi. 

A Di Đà Phật… 



Tập 236 

 Khoa “Vấn thành Phật tiền hậu”.  

Kinh văn: “A Nan văn Phật sở thuyết, bạch Thế Tôn ngôn: “Pháp Tạng Bồ Tát, 

thành  Bồ  Đề  giả,  vi  thị  quá  khứ  Phật  da,  vị  lai  Phật  da,  vi  kim  hiện  tại  tha 

phương thế giới da””. 

Đây là A Nan Tôn Giả thỉnh giáo với Thế Tôn. Phía trước đã nói đến Pháp Tạng Tỳ 

Kheo  tu  hành  chứng  quả  đã  xây  dựng  Tây  Phương  Cực  Lạc Thế  giới  y  chánh  trang 

nghiêm, giúp đỡ chúng sanh hữu duyên ở mười phương, cung cấp cho họ đạo tràng tu 

học thù thắng nhất. Sự việc này Phật đã nói được rất là rõ ràng. A Nan cũng là hỏi thay 

cho chúng ta, Pháp Tạng Bồ Tát thành Phật là Phật quá khứ hay là Phật vị lai, hay là 

Phật hiện tại ở thế giới tha phương? Đương nhiên sự việc này là điều mà chúng ta bức 

bách cần phải nên biết. Chúng ta lại tiếp tục xem đến Thế Tôn trả lời: 

Kinh văn: “Thế Tôn cáo ngôn: “Bỉ Phật Như Lai, lai vô sở lai, khứ vô sở khứ, vô 

sanh vô diệt, phi quá hiện vị lai””. 

Ý nghĩa của đoạn này rất sâu. A Nan tôn giả là từ trên hình tướng mà đặt câu hỏi, Thế 

Tôn là như lý mà trả lời, hiển hiện cái nghĩa đế thứ nhất của trung đạo. Thích Ca Mâu 

Ni Phật nói với A Nan tôn giả rằng:  “Bỉ Phật Như Lai” . Chữ “bỉ Phật” này chính là 

- 186 - 

xưng Phật A Di Đà.  “Lai vô sở lai, khứ vô sở khứ” , đây là cảnh giới trên quả địa của 

Pháp Thân Đại Sĩ và Như Lai, đây mới là chân tướng của vũ trụ nhân sanh. 

Người  thế  gian  chúng  ta, đặc  biệt  là  người  có  tín  ngưỡng  tôn  giáo  không  thể  không 

truy cầu sự vĩnh hằng. Bốn câu nói này của Phật chính là nói rõ sự vĩnh hằng, nói rõ 

chân tướng sự thật. Sự việc này thật không dễ gì lý giải được, nhưng chí ít chúng ta 

cũng phải có đủ lòng tin chân thành, chúng ta mới có thể tu hành chứng quả. Nếu như 

đối  với  sự  việc  này  mà  có  nghi  hoặc,  vậy  thì  Phật  đã  nói  ở  trên  Kinh  rằng,  đây  là 

chướng  ngại  tu  hành  nghiêm  trọng  nhất  của  Bồ  Tát.  Gốc  rễ  của  những  phiền  não  là 

tham  sân  si  mạn  nghi,  nghi  có  nghĩa  là  gì?  Đó  là  nghi  ngờ  sự  việc  này.  Hoài  nghi 

những sự việc khác thì không nghiêm trọng, đối với sự việc này mà hoài nghi thì làm 

cho Bồ Tát tu hành không thể phá vô minh chứng pháp thân. Chúng ta cũng biết, trên 

“Kinh  Hoa  Nghiêm”  có  nói:   “Phá  một  phẩm  vô  minh  chứng  một  phần  pháp  thân” , 

đây  là  Viên  giáo  Sơ  trụ  Bồ  Tát.  Nếu  như  Bồ  Tát  đối  với  chân  tướng  sự  thật  này  có 

hoài nghi, họ sẽ không có cách nào phá vô minh. Do vậy, chúng ta đối với sự việc này 

quyết định là phải ngưỡng tín. 

Thông thường  tôn  giáo  nói vĩnh  hằng  chỉ  nói đến  Linh, Linh  hồn. Chúng  ta  nói  đến 

Linh hồn, người nước ngoài nói là Linh. Họ biết được rằng Linh là bất sanh bất diệt, 

nhưng mà Linh có lai có khứ, nó không có sanh diệt, nó có đến có đi, thế gian dường 

như tất cả tôn giáo đều nói đến, trong Phật giáo chúng ta cũng có nói. Trong Phật giáo 

chúng ta không gọi nó là Linh, cũng không gọi nó là Linh hồn, mà gọi nó là “A Lại Da 

Thức”. Con người chúng ta đến thế gian này, Phật nói ở trên Kinh:  “Lai tiên khứ hậu 

 tác chủ công” . Đi đến thế gian này đầu thai, nó đến trước nhất, nó đến nhập vào thai, 

sau  khi  người  qua  đời  nó  rời  khỏi  sau  cùng.  Cho  nên  chúng  ta  phải  nên  hiểu,  con 

người sau khi dứt hơi, đã ngừng hơi thở rồi, “A Lại Da Thức” chưa hẳn rời khỏi. Cho 

nên Tổ sư Đại đức nhiều lần dạy bảo chúng ta, sau khi tắt hơi trong vòng 8 giờ đồng 

hồ không được sờ vào họ, không được đụng chạm vào họ. Vì sao vậy? Sợ “A Lại Da 

Thức” của họ chưa rời khỏi, trong thời gian này họ vẫn còn có tri giác, vẫn còn có hỉ 

nộ, ngộ nhỡ họ không vui, cái tâm sân khuể lại sinh khởi thì sẽ làm hại đến họ rất lớn. 

Con người sau khi chết, trong Phật giáo nói lục đạo luân hồi, họ rốt cuộc đi vào cái 

đạo nào quyết định ở một niệm cuối cùng. Một niệm sau cùng sinh sân khuể thì quyết 

định đọa tam ác đạo. Chúng ta nhất định phải có cái thường thức này. Nhưng vì để an 

toàn,  tốt  nhất  sau  khi  đã  ngừng  hơi  thở  có  thể  trong  vòng  10  đến  12  tiếng  đồng  hồ 

không đụng chạm vào họ, đây mới là an toàn nhất. Nhà Phật gọi là A Lại Da, cũng còn 

gọi là “Thần thức”,  “Thần thức” chính là “A Lại Da Thức”. Ở Trung Quốc, danh từ 

thường dùng cũng không gọi là linh hồn, người Trung Quốc gọi là hồn phách. 

Khổng Lão Phu Tử ở trong “Kinh Dịch – Hệ Từ Truyền” đã nói rất có đạo lý, Ngài 

nói:  “Du hồn vi biến, tinh khí vi vật” . Hai câu nói này của Phu Tử nói rõ, thế gian này, 

động vật (động vật là bao gồm con người chúng ta), thực vật, khoáng vật là từ đâu mà 

đến.  Hai  câu  nói  trên  “Kinh  Dịch”  đã  nói  rõ  chân  tướng  sự  thật  này,  hết  thảy  tất  cả 

động vật là “du hồn vi biến”, thực vật khoáng vật là “tinh khí vi vật”. Nói được rất cao 

minh. Cách dùng từ ngữ không giống với cách Phật đã nói ở trên Kinh điển, nhưng ý 

thì giống, chúng ta không thể không thừa nhận trí huệ của Khổng Lão Phu Tử. Cảnh 

giới  của  Khổng  Lão  Phu  Tử  không  phải  là  người  phàm,  người  phàm  không  nói  ra 

được. Phu Tử gọi là “Du hồn” rất có đạo lý. Phật ở trên Kinh nói với chúng ta, “A Lại 

- 187 - 

Da Thức” là động, nó không phải là đứng im, vả lại tốc độ còn vô cùng lớn, tốc độ rất 

lớn. Chúng ta niệm Phật vãng sanh, gọi là đới nghiệp vãng sanh, vậy đới nghiệp vãng 

sanh chưa kiến tánh, ai đến Cực Lạc Thế giới để thọ sanh? “A Lại Da Thức”. Người 

mà niệm Phật vãng sanh, “A Lại Da Thức” rời khỏi cái thân thể này của mình đến Cực 

Lạc Thế giới hoa sen hóa sanh. Cực Lạc Thế giới cách nơi này của chúng ta là bao xa 

vậy? Trên Kinh Thế Tôn nhiều lần nói với chúng ta, Ta Bà Thế giới và Cực Lạc Thế 

giới cách nhau mười vạn ức quốc độ Phật. Cự ly này quá xa. Một quốc độ Phật chính 

là khu giáo hóa của một vị tôn Phật, trên Kinh Phật thường gọi là “tam thiên đại thiên 

thế giới”, đây là khu giáo hóa của một tôn Phật. 

Cái “tam thiên đại thiên thế giới” này rốt cuộc là bao lớn? Trước đây chúng tôi đã từng 

giới thiệu qua với chư vị, ở chỗ này thì không cần nói lại, chúng tôi khái lược mà nói. 

Hiện tại khoa học gia quan sát vũ trụ của chúng ta, họ phát hiện cách hành tinh trong 

không gian vận hành theo một nguyên tắc y như cũ, giống như là có sự tổ chức, như là 

hành tinh địa cầu này xoay quanh mặt trời, chúng ta thì gọi là tinh hệ, quay quanh mặt 

trời chúng ta gọi đó là hệ mặt trời. Mặt trời lại xoay chung quanh ngân hà, chúng ta 

gọi đây là đại tinh hệ, gọi là hệ ngân hà. Hệ ngân hà có xoay quanh một tinh hệ lớn 

hơn nữa hay là không? Hiện tại các nhà thiên văn học chưa có phát hiện. Trong quá 

khứ, chúng ta thông thường đều cho rằng hệ ngân hà chắc là “tam thiên đại thiên thế 

giới” mà Phật đã nói ở trên Kinh, là một quốc độ Phật. 

Lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  trong  “Đại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  giải”  của  ông  sau 

cùng có một đoạn văn chương, năm ngoái tôi đến Bắc Kinh, ông đã tặng cho tôi. Ông 

nói ông không kịp viết vào trong quyển chú giải, hy vọng tôi in quyển chú giải này thì 

đem nó in đằng sau, để cung cấp cho các vị làm tham khảo. Căn cứ nghiên cứu cách 

nhìn của ông, ông nói hệ ngân hà là đơn vị thế giới mà Phật đã nói với chúng ta ở trên 

Kinh. Việc này  trước  giờ  chúng tôi  chưa  từng nghĩ qua. Nếu như hệ ngân hà  là một 

đơn vị thế giới, một quốc độ Phật thì số lượng nhiều rất đáng kể. Tại vì sao? Một cái 

tiểu thiên thế giới là một nghìn cái đơn vị thế giới, nói một cách khác, một nghìn hệ 

ngân hà  chỉ  mới  là một  tiểu thiên  thế giới  mà  Phật  nói trên Kinh. Lấy  tiểu  thiên thế 

giới làm đơn vị, một nghìn tiểu thiên thế giới là một trung thiên thế giới. Sau đó lại lấy 

trung thiên thế giới làm đơn vị, một nghìn trung thiên thế giới thì được một đại thiên 

thế giới, khu giáo hóa của một tôn Phật. Nếu như dựa theo cách tính này, một đại thiên 

thế giới là bao nhiêu hệ ngân hà? Một tỉ hệ ngân hà. Khoa học gia ngày nay của chúng 

ta, phạm vi mà máy móc thiết bị khoa học có thể thăm dò thì còn quá nhỏ, còn chưa ra 

khỏi phạm vi của tiểu thiên thế giới. Phạm vi này lớn đến như vậy. Ở bên kia mười 

vạn ức đại thiên thế giới mới là Cực Lạc Thế giới của Phật A Di Đà, các vị suy nghĩ 

xem, khoảng  cách này bao  xa.  Hiện nay  chúng  ta đang  nói  con  số  thiên văn, con  số 

của thiên văn còn vẫn chưa có cách nào để mà ví dụ, nhưng mà các vị phải nên biết, 

thần thức của chúng ta trong nháy mắt thì đã đến rồi, cho nên Phu Tử nói “Du hồn vi 

biến” là rất có đạo lý. 

Nói “Du hồn” là chính xác, nếu như nói “linh” thì không chính xác. Vì sao lại không 

chính xác? Nếu như cái hồn này linh mà nói, các vị nghĩ xem, đi đến thế gian này đầu 

thai, ai mà chịu đầu thai vào trong nhà nghèo khổ chứ? Nếu nói là linh thì tự mình có 

thể lựa chọn, nhất định lựa vào nhà đại phú đại quý, sinh ra được hưởng phước. Khi 

đến để đầu thai còn không làm chủ được, cái hồn này không linh, cho nên nhà Phật gọi 

- 188 - 

cái hồn này là “mê hồn”. Mê hồn thì điên đảo. Nhà Phật thì nói là hồn không linh, nó 

mê, cho nên nó mới đi đến lục đạo để luân hồi, nhất là trong tam ác đạo. Nếu như là 

linh thì nó làm gì chạy vào tam ác đạo đầu thai? Sự việc này là không thể nào. Phu tử 

không có nói nó là mê, mà nói nó là du, nó động, nói cái động thái của nó. Việc này 

miêu tả rất hay. Cho nên, tốc độ của nó rất lớn. Nhưng chư vị phải nên hiểu, nó có đến 

có đi. Chúng ta nói nó không sanh không diệt, cái không sanh không diệt này là nói 

cho dễ hiểu, không phải là thật. Nếu nói thật sự, thật sự nó cũng có sanh diệt, chẳng 

qua nếu như nó giác ngộ triệt để thì nó diệt rồi, nếu như còn chưa giác ngộ triệt để thì 

nó tồn tại. Chúng ta có thể nói bản thân cái du hồn này của chúng ta từ vô lượng kiếp 

cho đến ngày nay, tương lai nếu như không thể vãng sanh Tây Phương Cực Lạc Thế 

giới, thì thời gian ở trong lục đạo vẫn còn rất dài. Việc này chúng ta nhất định phải nên 

biết được. Nó sau khi diệt rồi thì là cái gì? Nó sau khi diệt rồi thì là chân như tự tánh. 

Thế Tôn ở trên Đại Kinh đã nói với chúng ta, chúng ta đã mê mất bản tánh, đã mê mất 

tự tánh. Tự tánh thì gọi là A Lại Da, cho nên thể của A Lại Da là chân như tự tánh, 

cũng chính là chân như tự tánh đã mang một phần mê tình mê chấp thì gọi là A Lại 

Da. Cái phần mê này nếu như mà triệt để phá trừ, thì A Lại Da gọi là chân như gọi là 

tự tánh. Do đây mà biết, A Lại Da vốn không có diệt, nó là một sự chuyển biến. Một 

sự chuyển biến, biến thành chân như tự tánh, chân như tự tánh đã mê rồi thì biến thành 

A Lại Da, thật sự là nó không có sanh diệt. 

Nói đến tự tánh, tự tánh không có khứ lai, đích thực là “lai vô sở lai, khứ vô sở khứ”, 

đây là nói tự tánh. Tự tánh là Như Lai, Phật ở trên Kinh Đại Thừa dùng những danh 

tướng  này,  cũng  như  cư  sĩ  Giang  Vị  Nông  ở  trong  quyển  “Kinh  Kim  Cang  giảng 

nghĩa” đã nói với  chúng ta, “Kinh  Kim  Cang”  có lúc  thì  nói  là  “Phật”, có lúc nói là 

“Như Lai”, tại sao mà không nói hết là “Phật” hoặc nói hết là “Như Lai”, vì sao mà có 

lúc  nói  “Phật”,  có  lúc  nói  “Như  Lai”?  Giang  cư  sĩ  nói  với  chúng  ta,  phàm  mà  nói 

“Phật” là từ trên sự mà nói, từ trên tướng mà nói; phàm mà nói “Như Lai” là từ trên 

tánh mà nói. Có một sự khác biệt như vậy. 

 “Bỉ  Phật  Như  Lai” ,  đây  là  tánh tướng hợp  lại  mà  nói.  Ý nghĩa  đó  thì  rất  sâu.  Tánh 

không có sanh diệt, tướng cũng không có sanh diệt; tánh không có khứ lai, tướng cũng 

không có khứ lai. Đạo lý này rất là sâu, Thế Tôn ít khi nói đến ở trên Kinh, những lời 

này đều là để nói với chư vị Bồ Tát, nói với bậc thượng căn lợi trí, còn với người căn 

tánh trung hạ thì Phật rất ít nói lời này. Tại sao vậy? Phật nói những lời này, chúng ta 

nghe xong sẽ nghi hoặc, bạn nói tánh không sanh không diệt, nói A Lại Da không có 

sanh diệt, chúng ta nghe xong còn có thể tiếp nhận được. Cái nhục thân này của chúng 

ta chết rồi, thần thức của chúng ta đi đầu thai chúng ta có thể tiếp nhận. Thần thức của 

chúng ta không sanh không diệt, thân của chúng ta có sanh diệt có sanh tử, có thể tiếp 

nhận. Nếu như nói thân cũng không có sanh diệt, không có sanh tử, thì chúng ta không 

thể tiếp nhận. Chúng ta thấy được động vật có sanh lão bệnh tử, thực vật, khoáng vật 

có sanh trụ dị diệt, làm sao lại không sanh không diệt? Lời Phật nói là lời chân thật. 

Nhục  nhãn  chúng ta nhìn hiện tượng của tất  cả người sự vật thế gian này  đã sai  rồi. 

Quan  sát  của  Phật  là  chính  xác.  Không  những  là  tánh  không  sanh  không  diệt,  mà 

tướng cũng không sanh không diệt. Đây là việc chính xác. Tại sao mà nói tướng không 

sanh không diệt? Bởi vì tướng không phải là thật có. Trong “Kim Cang Bát Nhã” đã 

nói rất hay:  “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng” , nó không phải là thật, có sanh có 

diệt. Chúng ta đã ngộ nhận nó là thật, chúng ta đem những tướng hư vọng này xem là 

- 189 - 

chân thật, đây là một cái sai lầm lớn nhất của chúng ta, là sai lầm căn bản của chúng 

ta. Con người chúng ta ngã chấp, pháp ngã chấp, đều là từ sự quan sát sai lầm này mà 

sinh  ra,  thế  là  cái  sai  lầm  này  đã  dẫn  dắt  chúng  ta  đời  đời  kiếp  kiếp  không  thể  giải 

thoát, tạo thành trường kiếp luân hồi. Đây là một cách nhìn sai lầm, một cách nghĩ sai 

lầm. Phật ở trên “Kinh Lăng Nghiêm” đã nói với chúng ta lời chân thật, nói thật những 

hiện tượng này là cái gì? Phật nói:  “Đương xứ xuất sanh tùy xứ diệt tận” . Chân tướng 

sự thật này chúng ta mãi mãi cũng không có cách nào quan sát được. Hiện nay khoa 

học kỹ thuật tuy là đã phát triển đến như vậy vẫn là không có cách nào quan sát được. 

Phật nói với chúng ta, tất cả những hiện tượng hư không pháp giới đều là Sát Na sanh 

diệt. Thời gian của nó quá nhanh quá ngắn, dường như là sanh diệt cùng lúc, nói sanh 

thì đã diệt rồi, nói diệt thì lại sanh, sanh diệt đã cùng lúc, cho nên Phật liền dùng một 

cái danh từ để nói là “bất sanh bất diệt”. Chư vị phải hiểu rằng, nếu như thật sự không 

có sanh diệt, thì câu nói bất sanh bất diệt này nói ra chẳng có tác dụng gì, không có ý 

nghĩa. Xác thực là có sanh diệt, sanh diệt dường như là cùng lúc, cho nên mới nói bất 

sanh  bất  diệt.  “Bất  sanh  bất  diệt”,  câu  nói  này  có  thể  giải  thích  là  “sanh  diệt  đồng 

thời”,  “diệt  sanh  đồng  thời”.  Chúng  ta  hiện  tại  nhìn  thấy  tất  cả  tướng  cảnh  giới  là 

tướng tương tục của sanh diệt cùng lúc, không phải thật tướng. 

Cái tướng tương tục này thì như chúng ta xem chiếu phim, dùng chiếu bóng để làm ví 

dụ, chư vị có thể có được cái khái niệm rõ ràng hơn. Máy chiếu phim điện ảnh chiếu ra 

những tấm phim, chúng ta đều đã biết, những tấm phim đặt trong máy chiếu phim, ống 

kính của máy chiếu phim mở ra thì tấm phim này được chiếu ra ngoài, ống kính vừa 

đóng lại thì nhanh chóng đổi sang tấm phim thứ hai, ống kính lại mở ra tấm phim thứ 

hai liền chiếu ra, tốc độ của nó trong một giây là 24 tấm. Trong một giây, cái ống kính 

này  đóng  mở  24  lần,  mỗi  lần  chiếu  một  tấm,  trong  một  giây  liên  tục  chiếu  24  tấm, 

tướng tương tục. Chúng ta thì nhìn thấy hình ảnh ở trên màn hình thì giống như là thật 

vậy, nói một cách khác, con mắt của chúng ta đã bị đánh lừa, không có nhìn thấy được 

chân  tướng,  nhìn  thấy  là  cái  tướng  hư  huyễn  tương  tục.  Phật  nói  với  chúng  ta,  cuộc 

sống hiện nay của chúng ta ở tại thế gian này, sáu căn đã tiếp xúc với cảnh giới sáu 

trần chính là cái loại tướng hư huyễn tương tục này. Tốc độ của cái tướng tương tục 

này so với máy chiếu phim thì nhanh hơn nhiều. Máy chiếu phim điện ảnh một giây 

mới có 24 tấm, Phật nói rõ với chúng ta tốc độ này nhanh cỡ nào? Ở trong “Kinh Nhân 

Vương Bát Nhã Ba La Mật” có nói rằng, một cái búng tay 60 sát na, một sát na có 900 

lần  sanh  diệt.  Đây  cũng  giống  như là  cái  ống  kính  của  chúng  ta  đóng  mở.  Chúng  ta 

liên tục búng tay, chúng ta búng cho thật nhanh thì một giây ta có thể búng bốn lần, 

các  vị  nghĩ  thử  xem  4  nhân  60  lại  nhân  900, thì  được  đúng  216.000  lần.  Trong  một 

giây đồng hồ có 216.000 lần sanh diệt, chúng ta làm sao có thể nhìn ra cho được? Cho 

nên hiểu lầm mà cho rằng cái cảnh giới này là chân thật, không biết rằng nó sanh diệt 

từng sát na. Bạn phải chân thật hiểu rõ đạo lý này, bạn mới hiểu được tánh không sanh 

không  diệt,  tướng  cũng  không  sanh  không  diệt,  tánh  không  có  khứ  lai,  tướng  cũng 

không có khứ lai, cho nên nói tánh tướng không hai, bạn mới có thể nhập bất nhị pháp 

môn. Tánh tướng là hai thì bạn chưa có giác ngộ. Tánh tướng quả thực không hai. Phật 

đã nói một sát na 900 lần sanh diệt là chân thật nói hay là phương tiện nói? Tôi học 

tập,  tôi  cho  rằng  Phật  vẫn  là  phương  tiện  nói.  Nếu  như  chân  thật  nói  thì  tốc  độ  còn 

nhanh  hơn  như  vậy  rất  nhiều.  Chúng  tôi  có  thể  chứng  minh  điều  này.  Mục  đích  mà 

Phật thuyết pháp là dạy chúng ta hiểu rõ tất cả pháp “đương xứ xuất sanh tùy xứ diệt 

 tận” ,  không  có  sanh  diệt  khứ lai,  chỉ  cần  hiểu  được  ý  nghĩa  này,  mục  đích  mà  Phật 

- 190 - 

thuyết pháp đã đạt được rồi. Rốt cuộc tốc độ đó nhanh đến mức độ nào vậy? Đến lúc 

thì tự bạn sẽ hiểu rõ được, không cần phải giảng giải. Khi nào thì bạn hiểu được? Trên 

Kinh Đại Thừa Phật nói Viên giáo Bát địa Bồ Tát. Bát địa Bồ Tát (còn gọi là bất động 

địa) nhìn thấy được tình trạng động tác chuyển biến của A Lại Da, Thất địa Bồ Tát còn 

chưa thấy được, bạn mới hiểu được cái định công này sâu đến cỡ nào. Chân tướng vũ 

trụ nhân sanh, từ Bát Địa trở lên mới đích thân chứng được, đích thân nhìn thấy, Thất 

Địa trở xuống nghe giáo huấn của Phật, tự mình cũng có thể chứng được, nhưng chỉ 

phảng phất chứng được, chưa có nhìn thấy chân tướng sự thật. Tỉ như trên “Kinh Nhân 

Vương”  Phật  đã  giảng  một  sát  na  có  900  lần  sanh  diệt,  tôi  tin  cái  cảnh  giới  900  lần 

sanh diệt này, Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát nhất định chứng được. Chân tướng sự thật mà 

Bát địa Bồ Tát nhìn thấy quyết định không chỉ 900 lần sanh diệt. Sau khi hiểu rõ chân 

tướng này, nhân sanh quan của chúng ta (hiện nay gọi là giá trị quan) đã thay đổi rồi, 

chúng ta đi đến thế gian này mục đích là gì, ý nghĩa là gì đều không như nhau. 

Sau  khi  chân  thật  hiểu  rõ  chúng  ta  có  thể  nói  một  câu  tổng  kết,  chúng  ta  đi  đến  thế 

gian  này  để  làm  cái  gì?  Đến  để  học  tập.  Cổ  Đại  đức  Trung  Quốc  nói  rất  có  đạo  lý, 

sống đến già học đến già, học không hết. Lời nói này rất có đạo lý. Chúng ta là đến để 

học tập, đời đời kiếp kiếp đều là đến để học tập. Học tập đến một tầng bậc nhất định 

thì sẽ xuất tam giới, lại nâng lên cao thì xuất thập pháp giới. Chúng ta đem việc học 

Phật mà nói, từ sơ phát tâm đến Đẳng Giác Bồ Tát đều đang học tập, không có sự việc 

gì khác. Học tập từ chỗ nào? Học tập từ trong cuộc sống, học tập từ trong công việc, 

học tập từ trong xử sự đối người tiếp vật. Học gì vậy? Học giác ngộ. Trong Phật pháp, 

mọi người chúng ta khi thọ Quy y, truyền thọ tam bảo “Giác - Chánh - Tịnh”, học giác 

ngộ, học chánh tri chánh kiến, học tịnh mà không nhiễm, ba câu nói này: 

 Quy y Phật, giác mà không mê.  

 Quy y Pháp, chánh mà không tà.  

 Quy y Tăng, tịnh mà không nhiễm. 

Chúng ta đời đời kiếp kiếp, mọi lúc mọi nơi là học ba câu này. Chúng ta học tập tiêu 

chuẩn là ở chỗ nào? Tất cả Kinh điển Phật giảng là tiêu chuẩn. Tấm gương học tập ở 

chỗ nào? Thích Ca Mâu Ni Phật ba nghìn năm trước đản sanh tại thế gian chúng ta, đã 

làm tấm gương cho chúng ta, làm mô phạm tốt nhất, bát tướng thành đạo; lịch đại chư 

vị Bồ Tát tổ sư Đại đức, không một ai không làm tấm gương tốt cho chúng ta, chúng 

ta có thể nhìn ra được không? Chúng ta có thể thể hội được hay không? Bạn quả nhiên 

mà nhìn thấy được, bạn thể hội được thì bạn sẽ học được. Nếu như bạn nhìn không ra, 

thể hội không được, bạn vẫn là không có cách nào để học, bạn học không được, cho dù 

muốn  học, bạn  học  cũng  không  giống,  không  giống  một  con  người  giác  ngộ,  không 

giống một con người chánh tri chánh kiến, không giống một con người thanh tịnh vô 

nhiễm. Cho nên, trước tiên bạn phải biết nhìn. Cách thức thị hiện của Thích Ca Mâu 

Ni Phật nhìn ra được rồi, Thích Ca Mâu Ni Phật thuyết pháp ta nghe cũng hiểu được 

rồi,  “nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa” . Không những Thế Tôn giảng Kinh thuyết 

pháp  chúng  ta  nguyện  giải  chân  thật  nghĩa  của  Ngài,  mà  mọi  thứ  Thế  Tôn  Ngài  thị 

hiện chúng ta cũng phải giải chân thật nghĩa. 

- 191 - 

 “Bồ Tát học xứ” , chúng ta những người phát tâm học Phật đều là Bồ Tát, mọi người 

đều là Bồ Tát, Bồ Tát sơ phát tâm. “Học xứ”, bạn đi đến đâu để học? Bạn học cái gì? 

Cách học của bạn như thế nào? Việc này ở trong Kinh điển đều đã dạy chúng ta mọi 

mặt của vấn đề, chúng ta phải tỉ mỉ để quan sát, cho nên ý nghĩa bên trong câu nói này 

là rất sâu rất rộng. 

 “Quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai” ,  đây  là  ảo  giác  của  phàm  phu,  quyết  định  không  phải  là 

chân thật. Kinh luận của pháp tướng duy thức tông, khóa trình nhập môn, khóa trình 

cơ bản, chư vị đều biết, “Bách pháp minh môn luận” là Thiên Thân Bồ Tát tạo ra, đây 

là khóa trình của pháp tướng nhập môn. Trong Bách pháp quy nạp lại thành năm đại 

loại, Bách pháp là đem tất cả pháp thế xuất thế gian quy nạp thành 100 loại, để tiện 

việc dạy học, 100 đại loại này lại quy nạp thành 5 đại loại. 

Đại loại thứ nhất là “Tâm pháp”, nói Bát thức Bát Tâm Vương, nói tâm pháp. 

Đại loại thứ hai là “Tâm sở pháp”, đây chính là Bát Tâm Vương chỗ nó đã khởi tác 

dụng, hiện nay chúng ta nói là tác dụng tâm lý. Có thể phân làm 51 loại tác dụng tâm 

lý. 

Đại  loại thứ ba là  “Sắc  pháp”. “Sắc  pháp” là  thuộc về vật  chất,  chúng ta  nói  tâm  và 

vật, người hiện nay nói là duy tâm, duy vật. Đại loại thứ ba giảng về vật, vật chất. 

Đại  loại  thứ tư là  “Tâm  bất tương  ưng hành pháp”, đích thực nó tồn tại những pháp 

này, nó cũng khởi tác dụng. Pháp của loại này nó không phải là “tâm pháp”, nó cũng 

không phải là “tâm sở pháp”, nó cũng không phải là  “sắc pháp”, nhưng mà nó cùng 

với tâm sở sắc pháp có mối quan hệ với nhau, cho nên mới lập thành một loại là “tâm 

bất  tương  ưng  hành  pháp”.  “Tâm  bất  tương  ưng”,  người  hiện  nay  nói  là  “khái  niệm 

trừu tượng”, là trừu tượng không có sự thật. Phật nói với chúng ta, không gian là khái 

niệm  trừu  tượng, không  phải  sự  thật;  thời  gian  cũng  là  khái  niệm  trừu  tượng, không 

phải sự thật. Ở trong 24 điều bất tương ưng này, “phương phân” (phương là nói bốn bề 

trên dưới, đây là nói không gian), “thời phân” (thời phân là thời gian) là nói “quá khứ, 

hiện tại, vị lai”, đều liệt vào trong bất tương ưng hành pháp. Cho nên phải hiểu được 

đây là một khái niệm trừu tượng, chúng ta ngày nay nói “nó từ đâu mà đến, sẽ đi về 

đâu”. 


“Quá khứ, hiện tại, vị lai” đều là khái niệm trừu tượng, không phải sự thật. Hiện tại 

khoa học phát triển, thông tin phát triển, giao thông thuận tiện, chúng ta biết hiện tại 

có chênh lệch thời gian. Singapore chúng ta bên này là buổi tối, bạn có khẳng định địa 

cầu chúng ta hiện giờ là buổi tối hay không? Nước Mỹ giờ đang là ban ngày, làm gì 

mà tối chứ? Cho nên, nếu bạn nói địa cầu đang buổi tối là đúng, không sai, nói địa cầu 

hiện tại là ban ngày, mặt trời đang chiếu sáng cũng không có sai, người hiện đại đều 

hiểu. Nếu như ngày trước, vào thời kỳ chưa mở cửa, hiện tại là buổi tối, nếu bạn nói 

mặt  trời  vẫn đang chiếu cái địa  cầu  chúng  ta, người ta sẽ  mắng bạn, người  ta sẽ nói 

bạn ăn nói vớ vẩn. Chúng ta đang ở nơi này là xích đạo, một ngày 24 giờ đồng hồ, nếu 

như bạn mà sống ở Nam cực hay Bắc cực, một ngày là 360 ngày. Nam - Bắc cực chư 

vị đều biết, nửa năm ban ngày, nửa năm ban đêm. Bạn ở Nam cực hay Bắc cực, nếu 

như nói một ngày đêm gọi là một ngày, thì một ngày ở Nam cực - Bắc cực là một năm 

của chúng ta ở nơi này. Hiện tại những sự thật này, chúng ta đều đã hiểu đều đã biết. 

- 192 - 

Trên địa cầu này mà đã có sự chênh lệch lớn đến như vậy, rời khỏi địa cầu ra những 

tinh cầu khác, thời gian không gian thì càng khác xa. Phải hiểu được đây là khái niệm 

trừu tượng, quyết định không phải là sự thật. Cho nên Phật trả lời A Nan tôn giả là từ 

trên chân tướng sự thật mà nói với Ngài. Chỗ mà A Nan tôn giả hỏi là dấu vết ở trong 

khái niệm của phàm phu chúng ta. Phật y theo Nhị đế mà thuyết pháp. A Nan hỏi là y 

theo Tục đế, Phật trả lời là y theo Chân đế. Việc này mới là chân tướng sự thật. Bây 

giờ chúng ta cần tham cứu thảo luận sâu hơn một chút nữa. 

 “Bỉ Phật Như Lai, lai vô sở lai, khứ vô sở khứ, vô sanh vô diệt, phi quá hiện vị lai” , 

chúng ta thì thế nào? Bây giờ trở lại muốn hỏi chúng ta, chúng ta những phàm phu lục 

đạo này so sánh với Phật thì như thế nào? Nếu như nói lời chân thật với bạn thì là cùng 

Phật  như  nhau.  Chúng  ta  hiện  nay  khác  biệt  với  Phật  là  ở  chỗ  nào?  Chính  là  mê  và 

ngộ, ngoài mê và ngộ ra thì không có khác biệt nào. Lời nói này mọi người hãy bình 

lặng mà suy xét. Nếu như chúng ta đem vấn đề này nêu ra với Lục Tổ Huệ Năng Đại 

Sư,  “chư Phật Như Lai, lai vô sở lai, khứ vô sở khứ, vô sanh vô diệt” , phàm phu lục 

đạo chúng ta là  “lai hữu sở lai, khứ hữu sở khứ, hữu sanh hữu diệt” . Nếu như chúng ta 

đem vấn đề này nêu ra với Đại Sư Lục Tổ Huệ Năng, Huệ Năng Đại Sư nhất định nói 

đây là nhị pháp. Nhị pháp thì không phải Phật pháp, Phật pháp không phải là nhị pháp. 

Tôi tin rằng Đại Sư Huệ Năng nhất định là có cách nói này. Từ ở chỗ này chúng ta liền 

thể hội được, chúng ta cùng chư Phật Như Lai không có sai khác, sai khác ở chỗ nào? 

Sai khác ở chỗ mê và ngộ. Chư Phật Bồ Tát giác ngộ, chúng ta thì mê hoặc. Chúng ta 

mê hoặc, không có khứ lai lại cho rằng có khứ lai, không có sanh diệt cho rằng có sanh 

diệt, cho nên khứ lai sanh diệt đối với phàm phu vẫn là một khái niệm trừu tượng. Khứ 

lai sanh diệt đều là thuộc về bất tương ưng hành pháp. Những lời này nói có hơi sâu 

một chút, nhưng đối với tu học của chúng ta rất quan trọng. Bạn quả nhiên có thể nghe 

hiểu được, thì thọ dụng sau đó không thể nghĩ bàn. Nếu bạn nghe chưa có hiểu, thì bạn 

cũng đã từng được nghe nói qua, sau này nghe nhiều rồi, bạn sẽ không hoài nghi, bạn 

sẽ không phản bác, đối với tu học của bạn sẽ có tiến bộ, đoạn nghi sanh tín. Từ đây mà 

biết,  học  tập  “Giác  Chánh  Tịnh”  là  quan  trọng  biết  chừng  nào.  Nếu  bạn  muốn  chân 

thật  đạt  được  “Giác  Chánh  Tịnh”, thì  bạn nhất  định  phải phá mê  tà  nhiễm, bạn  phải 

viễn ly mê tà nhiễm. 

A Di Đà Phật… 



Tập 237 

Chúng ta phải trải qua một cuộc sống khỏe mạnh, vui vẻ, tự tại. Cái gọi là khỏe mạnh 

là  không  có  một  mảy  may  khiếm  khuyết  gọi  là  khỏe  mạnh,  còn  có  mảy  may  khiếm 

khuyết  thì  không  khỏe  mạnh,  có  một  mảy  may  chướng  ngại  thì  bạn  không  tự  tại. Ở 

trên “Kinh Hoa Nghiêm” đã nói là:  “Lý sự vô ngại, sự sự vô ngại” , đó mới gọi là được 

đại tự tại. Làm thế nào có thể đạt được? Phải chăm chỉ nỗ lực mà học tập, chỉ có thông 

qua học tập thì bạn mới có thể chân thật đạt được, không học làm sao được. Từ đâu 

bắt đầu học? Ở trong Kinh luận Đại Tiểu Thừa đã dạy rất nhiều, có tầng bậc, có tiệm 

học, có đốn ngộ, Thiên Đài tông giảng là Hóa Nghi, Hóa Pháp. Những thứ này đáng 

để chúng ta làm tham khảo, là chỗ tồn tại mấu chốt thật sự. Bạn phải thực hiện những 

- 193 - 

gì mà bạn học tập được, người hiện tại nói là “thực tiễn”. Những thứ mà bạn đã học 

được nhưng không thể thực tiễn, thì không những bạn không thể chứng đắc, mà bạn 

cũng không có cách nào đem sự giác ngộ này nâng cao lên thêm  một bậc. Chúng ta 

dùng  cấp  bậc  của  Bồ  Tát  để  nói,  trong  Đại  Thừa  giáo  nói  Bồ  Tát  từ  Sơ  Tín  vị  đến 

Đẳng  Giác  vị  52  cấp  bậc,  cấp  bậc  này  xin  nói  chư  vị  là  phân  thành  từng  phần  lớn. 

Phân  nhỏ  thì  trong  mỗi  một  cấp  bậc  còn  phải  phân  thành  nhiều  cấp  bậc  nữa.  Giống 

như việc đi học, từ năm lớp một học cho đến năm lớp 52 thì được tốt nghiệp. Trong 

cùng một năm học ấy của chúng ta, nếu như nói cũng có 52 học sinh, làm bài thi từ 

người thứ nhất đến người thứ 52, trong một cấp lại có đến 52 cấp bậc nữa. Chư vị từ 

ngay chỗ này để mà thể hội. Đây chính là cổ Đại đức đã nói, tích tiểu ngộ thì thành đại 

ngộ. Tiểu ngộ là gì? Là ta ở ngay trong cùng một cấp bậc này không ngừng nâng cao 

lên trên, trong cùng một năm học của ta, trong cùng một lớp học, chúng ta phải ra sức 

lấy giải nhất, đây là tiểu ngộ. Đại ngộ là từ cấp bậc này vượt lên thành một cấp bậc 

khác, từ lớp một mà nâng lên thành lớp hai, lớp hai lại nâng lên thành lớp ba, đây thì 

giống như là đại ngộ. Bồ Tát đạo nói xa thì rất xa, nói gần thì rất gần, đây là nói với 

bạn không có xa gần, thời gian tu hành không có dài ngắn, đều ở mê và ngộ. Ngộ rồi 

thì đường sẽ gần, thời gian sẽ được rút ngắn, mê rồi thì thời gian sẽ kéo dài, đường sẽ 

rất xa. Sự việc là như vậy. 

Trên “Kinh Lăng Nghiêm” nói rất hay:  “Tính chân thường trung, cầu ư mê ngộ, sinh 

 tử  khứ lai, liễu bất  khả đắc” . Trong  Phật  pháp, người xưa thường  nói  khai trí  tuệ là 

“Kinh  Lăng  Nghiêm”,  nói  không  quá  lời  chút  nào.  Trong  “Kinh  Lăng  Nghiêm”  nói 

chân  tướng,  nói  lời  thật,  nói  rất  nhiều.  Trong  các  Kinh  điển  khác  Thế  Tôn  giảng  về 

Tục  Đế  nhiều,  giảng  Chân  Đế  thì  ít;  trong  “Kinh  Lăng  Nghiêm”  thì  Chân  Đế  giảng 

nhiều, còn Tục Đế giảng ít. Nói cách khác, Như Lai giảng rất nhiều về cảnh giới của 

chư Pháp Thân Đại Sĩ, rất có khả năng dẫn dắt chúng ta, rất có khả năng giúp chúng ta 

giác ngộ. Đây là lý minh bạch rồi. Xin giới thiệu với chư vị đến chỗ này. 

Tiếp đến cần nói rõ với các vị, xem phần Kinh văn phía dưới. 


************** 

Kinh văn: “Đản dĩ thù nguyện độ sanh, hiện tại Tây phương, khứ Diêm Phù Đề, 

bách thiên câu-chi na-do-tha Phật sát, hữu thế giới danh viết Cực Lạc”. 

Đây là từ trên tướng mà giảng. Phía trước là từ trên lý mà giảng, bây giờ giảng với bạn 

từ trên tướng. A Di Đà Như Lai, nói các vị biết, Ngài vẫn đang học tập. Ngài học tập 

thì đã tốt nghiệp rồi, sau khi đã tốt nghiệp thì quay trở lại làm lão sư, lão sư dạy học 

trò nhất định phải thị hiện cái tấm gương học tập. Từ đây mà biết, việc học tập trong 

Phật pháp là không có cùng tận. Sau khi thành Phật vẫn phải học tập, việc học tập đó 

không phải vì chính mình, mà vì chúng sanh, làm tấm gương cho chúng sanh, làm mô 

phạm  cho  chúng  sanh.  Trong  các  Kinh  luận  đã  nói,  trên  bộ  Kinh  này  của  chúng  ta 

cũng có nói, ở phẩm thứ hai nói đến “bát tướng thành đạo”, trên “Kinh Phạm Võng” 

Phật nói với chúng ta, Ngài đến Ta Bà Thế giới thị hiện thành Phật lần này là lần thứ 

8000 rồi, không phải đến lần đầu tiên, ở tại thế gian này của chúng ta thị hiện là lần 

thứ 8000, còn ở trong thế giới chư Phật mười phương thì không biết đã là lần thứ bao 

nhiêu. Do đây mà biết, Ngài không có ngừng nghỉ, bản thân sau khi học xong lại giáo 

hóa người khác. Cũng giống như là đồng học lớp bồi huấn của chúng ta hiện tại, mấy 

- 194 - 

khóa  trước  các  vị  đã  được  học  xong, lần  này  là  khóa  thứ  năm,  sắp  tới  khóa  thứ  sáu 

chiêu sinh, thì là các vị dạy, các vị thì là đang thị hiện, mãi mãi không có gián đoạn. 

Chúng ta phải thấu hiểu đạo lý này, phải hiểu được ý nghĩa và mục đích ở trong đây. 

Mục đích là tự giác giác tha. Mạnh Tử đã nói:  “Tiên tri giác hậu tri, tiên giác giác hậu 

 giác” , đây là giáo học. Khi trí tuệ chúng ta chưa khai, khi mà chưa có giác ngộ, chúng 

ta phải dựa vào lão sư giúp đỡ chúng ta, giúp đỡ chúng ta khai trí tuệ, giúp đỡ chúng ta 

giác ngộ. Sau khi trí tuệ chúng ta khai rồi, giác ngộ rồi, chúng ta phải giúp đỡ những 

người vẫn còn chưa giác ngộ, những người vẫn còn chưa khai trí tuệ, triển chuyển độ 

hóa  không  chán,  không  mệt  mỏi.  Đây  là  chư  Phật  Như  Lai  vì  chúng  ta  mà  thị  hiện. 

Chúng ta từ chỗ này mà thể hội, hiểu được chúng ta đời này đi đến thế gian này là để 

học  Phật,  tự  mình  chăm  chỉ  học,  tự  mình  học,  đồng  thời  cũng  chính  là  làm  ra  tấm 

gương cho người khác xem. Cho nên,  “học vi nhân sư, hành vi thế phạm” , hai câu nói 

này  chúng  ta  phải  nhớ  ở  trong  lòng.  Nếu  như  chúng  ta  thường  hay  sơ  xuất  bỏ  qua, 

thường thường quên mất, tự mình phiền não tập khí lại khởi hiện hành. Đó là gì vậy? 

Đó là bản thân không có năng lực đề khởi giác ngộ của chính mình. 

Cổ  đức nói:   “Không  sợ  niệm  khởi,  chỉ  sợ  giác  chậm” .  Bạn  đề  khởi  giác  ngộ  không 

nổi. Phải làm thế nào chúng ta mới có thể thật sự đề khởi được, mới không đến nỗi mê 

mất?  Ngày  xưa  có  một  người  đã  làm  ra  một  tấm  gương  rất  tốt,  nếu  như  các  vị  thật 

không đề khởi lên nổi thì hãy học người này. Là ai vậy?  “Du  Tịnh Ý gặp Táo Thần 

ký”. Ông cao minh hơn rất nhiều so với Viên Liễu Phàm. Ông có thể đề khởi được. 

Viên Liễu Phàm đề  khởi không được, thường thường mê  mất, ba ngàn việc thiện đã 

làm hết mười mấy năm mới viên mãn. Nguyên nhân gì vậy? Thường thường quên mất, 

mất hết 10 năm thì ba ngàn việc thiện mới viên mãn. Việc này không dễ gì thành tựu. 

Thành tựu của Du Tịnh Ý còn thù thắng hơn so với Viên Liễu Phàm, nhưng bản thân 

ông không có đem những câu chuyện về việc sửa sai tu thiện mà ghi lại. Liễu Phàm 

tiên  sinh là  bởi vì để  giáo  huấn  con trai  của  ông  mà  đã  viết  ra. Du  Tịnh  Ý càng thù 

thắng hơn so với ông. “Du Tịnh Ý gặp Táo Thần ký” là do đồng hương của ông là cư 

sĩ Duy đã viết cho ông, không phải ông tự mình viết ra. Vô cùng đáng để chúng ta học 

tập. Phải phát tâm dũng mãnh tinh tấn, không giải đãi, đem tập khí thói xấu của chính 

mình mà bỏ đi, chúng ta mới có được bước tiến. Đáng sợ nhất là vẫn cứ qua loa, sơ 

sài, tùy tiện, đại khái, như vậy thì quyết định sẽ luống uổng một đời, bạn làm sao có 

được thành tựu? 

Pháp Tạng Bồ Tát, thật ra cũng đều là thị hiện cả, từ kiếp xa xưa đã thành Phật, làm gì 

mà đúng lúc thành Phật tại Cực Lạc Thế giới. Lần này tại Cực Lạc Thế giới xây dựng 

đạo tràng Cực Lạc Thế giới này, thị hiện thành Phật, thì cũng như Thích Ca Mâu Ni 

Phật  năm  xưa tại  thế  gian  này  của  chúng  ta, cùng  một  mục  tiêu  thị hiện  “tám  tướng 

thành đạo”, cùng một cái nghĩa thú. Chúng ta có thể thể hội. 

 “Thù nguyện độ sanh” , Ngài trên nhân địa đã từng phát qua cái nguyện, cũng giống 

như chúng ta đã từng phát nguyện  “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ” . Nhưng mà cái 

nguyện này, nếu bạn nói là vô tâm thì vẫn là có tâm, nếu nói có tâm thì lại như vô tâm, 

ngày ngày đang phát nguyện nhưng nguyện rồi không thực hiện, khi phát cái nguyện 

cũng rất giống với sự việc như vậy, câu nói này vừa đọc xong thì đã quên mất. Chúng 

sanh vô biên thệ nguyện độ, câu nói này thì không có, cái ý niệm độ chúng sanh cũng 

không có thì cũng không có độ chúng sanh. Chúng ta ngày nay phát ra là cái nguyện 

- 195 - 

này. Khi mà trong miệng có thì có nguyện, khi mà trong miệng không có thì nguyện 

này  cũng  không.  Cái  nguyện  này  tùy  theo  âm  thanh  của  chúng  ta  mà  sanh  diệt,  cái 

nguyện  này  là  pháp sanh  diệt,  cho nên  nó  không hiệu  nghiệm. Khi  nào  bạn  phát  cái 

nguyện  này  mà  thực  hiện  được,  thì  cái  nguyện  này  khởi  tác  dụng.  Cho  nên  sau  khi 

thành Phật, Ngài còn tùy loại mà độ sanh, ứng với thân gì mà được độ thì thị hiện cái 

thân ấy, ứng với chúng sanh này là cái căn tánh như thế nào thì bạn nói cái pháp đó 

với họ. Phật Bồ Tát không có một hình tướng nhất định, Phật Bồ Tát không có định 

pháp để nói, chúng ta phải hiểu đạo lý này. Chúng ta bây giờ phải học tập, không phải 

nói đợi đến khi thành Phật rồi thì mới thù nguyện độ sanh, hiện tại thì phải làm. Đây 

gọi  là  học  Phật.  Chúng  ta  hiện  tại  toàn  tâm  toàn  lực  mà  làm  thì  mới  tương  ưng  với 

hành và nguyện của A Di Đà Phật, chúng ta cầu nguyện vãng sanh quyết định được 

sanh, đến khi chúng ta lâm chung, Phật nhất định đến tiếp dẫn. Tại sao vậy? Vì nguyện 

- hành tương ưng. Nhất định không nên có một quan niệm sai lầm là: “Tôi hiện tại còn 

chưa có học xong, tôi muốn nói pháp với chúng sanh nếu mà nói sai thì phải chịu nhân 

quả. Cổ Đại đức thường nói, chuyển ngữ  mà sai một con chữ thì đọa làm thân chồn 

500 kiếp, làm tôi sợ đến nỗi một câu cũng không dám nói”. Đây là sai lầm. Họ là bởi 

vì  sai  một  con  chữ  chuyển  ngữ,  vậy  chỉ  cần  ta  không  sai  thì  được  rồi.  Ta  ngày  nay 

chưa có trí tuệ, sao có thể không sai? Khổng Lão Phu Tử dạy cho chúng ta, biết thì nói 

là biết, không biết thì nói không biết, ấy là biết. Giáo huấn này rất hay, Phật cũng dạy 

chúng ta như vậy. Câu nói này tôi biết được rất rõ ràng, thì tôi sẽ giảng với bạn thật rõ 

ràng. Câu nói này tôi không có biết, tôi biết mà không rõ ràng, không có nắm được, 

không có chắc chắn thì tôi đem Kinh văn đọc qua một cái là được. Đọc thì đâu có sai. 

Người ta nói:  “Pháp sư à! Ngài đọc qua đoạn Kinh văn này mà không có giảng”.  Tôi 

không giảng thì không có sai, tôi đọc vậy thì được rồi, tôi không nhất định phải giảng 

hết. Nếu không biết thì tôi đọc, nếu biết thì tôi giảng. Như vậy thì bạn sẽ không phạm 

phải sai lầm rồi. Cách làm này chúng ta phải biết học, học rồi mới có thể thù nguyện 

độ sanh. Hiện tại có thể làm, chúng ta xem chú giải của người xưa, ngày trước tôi học 

“Kinh Lăng Nghiêm”, tôi đã đọc qua rất nhiều rất nhiều chú giải của cổ Đại đức, rõ 

ràng nhìn thấy trong Kinh văn này có ý nghĩa rất quan trọng, nhưng thấy họ sơ sài đại 

khái  rồi  lướt  qua.  Chúng  tôi  hoài  nghi,  cái  này  quan  trọng  tại  sao  họ  lại  không  chú 

giải?  Chúng  tôi  liền đem  quyển  chú  giải này  đi  hỏi  lão  sư Lý.  Lão  sư Lý  xem  xong 

liền  chau  mày,  họ  cũng  chưa  có  được  rõ  ràng,  họ  không  hiểu.  À!  Vậy  thì  chúng  tôi 

hiểu  rồi.  Lời  nói  này  là  thật,  thế  là  chúng  tôi  lại  tham  khảo  những  quyển  khác  nữa, 

xem xem người khác đối với câu này thì chú giải như thế nào. Lại đi tìm một quyển 

sách khác. Thực tế tìm không được chú giải nào đáng tin để giảng, vậy thì Kinh văn 

đọc qua là được rồi, như vậy chúng ta mới chân thật là chịu thù nguyện độ sanh. Độ 

sanh chính là giúp đỡ người khác, từng giờ từng khắc nhớ đến phải giúp người khác, 

toàn tâm toàn lực giúp đỡ người khác. Bạn quả nhiên chịu làm như vậy thì xin chúc 

mừng  bạn,  bạn  được  oai  thần  Tam  Bảo  gia  trì.  Dường  như  rất  nhiều  pháp  sư  giảng 

Kinh đều có kinh nghiệm này. 

Ngày xưa, Pháp sư Đế Nhàn giảng “Kinh Viên Giác”, chính bản thân Ngài viết “Kinh 

Viên Giác giảng nghĩa”, đủ thấy được Ngài đã chuẩn bị tương đối đầy đủ, viết thành 

giảng nghĩa để giảng trên giảng đài. Nhưng trong khi giảng, có nhiều lúc đã phát huy 

vượt qua phạm vi của giảng nghĩa. Trong thính chúng có vài vị Đại đức cư sĩ, như là 

lão  cư sĩ  Giang  Vị  Nông, những vị  này  nghe  giảng đều  có  ghi  chép lại.  Sau  khi  ghi 

chép lại xong, đem hội tập lại rồi giao toàn bộ cho cư sĩ Giang Vị Nông chỉnh lý, đến 

- 196 - 

hôm sau đem cho Lão Hòa thượng xem qua, mời Lão Hòa thượng cải chính. Lão Hòa 

thượng xem xong liền hỏi đây là ai giảng vậy?  “Là buổi tối hôm qua nghe Ngài giảng 

 đấy” .  “Tôi giảng hay như vậy sao?”  Đó là oai thần của Phật Bồ Tát gia trì. Sau khi 

một bộ Kinh giảng xong, bài ghi chép của họ cũng in thành sách, là “Viên Giác Kinh 

thân văn ký”. Các vị xem “Đế Nhàn Pháp Sư Toàn Tập”, các vị hãy xem xem trong lời 

tựa có viết, “Kinh Viên Giáo” có giảng nghĩa, có “thân văn ký”. “Thân văn ký” là do 

những cư sĩ ấy đã ghi chép lại. Bạn chỉ cần thật lòng chịu làm thì Phật Bồ Tát gia trì. 

Tôi học giảng Kinh đắc lực là nhờ một câu nói của lão sư Lý:  “Chí thành cảm thông” . 

Lão sư năm xưa dạy chúng tôi, giảng Kinh có dễ gì chứ? Đây không phải chuyện nhỏ 

mà là chuyện đại sự. Từ phương diện Phật pháp mà nói, bạn phải thông đạt Tam Tạng 

12 bộ, bạn không thông thì làm sao mà giảng? Dùng thế gian pháp mà giảng, bạn phải 

thông đạt tất cả học thuật của thế gian. Đến lúc này thì họ sẽ nói, đừng nói cái khác, 

chỉ  nói  đến  “Tứ  Khố  Toàn  Thư”  của  Trung  Quốc  ngày  xưa  thôi,  bạn  mà  không  thể 

thông đạt thì bạn giảng Kinh gì chứ? Theo tiêu chuẩn này mà nói thì tất cả chúng ta 

đều bị đào thải rồi, Phật pháp ở tại thế gian này quyết định là sẽ đoạn diệt, ai có năng 

lực  này  chứ?  Sau  đó  lão  sư  dạy  chúng  tôi  phương  pháp.  Ngài  có  hai  phương  pháp. 

Phương pháp thứ nhất, chúng ta không phải giảng Kinh, chúng ta là giảng chú giải, có 

nghĩa là đem chú giải của người xưa, người xưa chú giải là viết theo lối văn ngôn văn, 

chúng tôi ở trên giảng đài đem nó dịch thành văn nói. Chúng tôi mới đầu học giảng 

Kinh là dùng phương pháp này, giảng chú giải của người khác. Việc này không có áp 

lực,  giảng  mà  sai  thì  người  chú  giải  chịu  trách  nhiệm,  chúng  tôi  không  chịu  trách 

nhiệm. Chỉ cần chúng ta y theo chú giải của họ mà giảng, không nên tự mình thêm ý 

vào trong đó. Tự mình mà thêm ý vào trong đó, thì sợ chính mình xảy ra vấn đề. Tự 

mình không thêm ý vào, hoàn toàn giảng theo chú giải, giảng mà sai thì họ chịu trách 

nhiệm, chúng tôi không có trách nhiệm. Yên tâm mà học giảng. Thêm một bước nữa, 

lão sư dạy tôi đã tặng cho tôi bốn chữ:  “Chí thành cảm thông” . Lão sư Ngài đã dạy 

tôi,  chúng  tôi  muốn  thông  suốt  thế  xuất thế  gian  pháp, thật  không  thể, nhưng  mà  có 

một phương pháp đó là cầu cảm ứng. Dùng phương pháp cầu cảm ứng để thông suốt. 

Dùng phương pháp gì để mà cầu cảm ứng? “ Chí thành”, chân thành đến chỗ cùng cực 

thì sẽ thông, trên giảng đài giảng Kinh vượt ra khỏi phạm vi mà bạn chuẩn bị. Lão sư 

dạy tôi như vậy thì tôi đã thật sự học để làm, quả nhiên hiệu quả. Cho nên lúc đầu tôi 

giảng Kinh, tôi giảng Kinh đến năm nay đã 42 năm, 10 năm đầu tôi có chuẩn bị, sau 

10 năm thì đều toàn nhờ cảm thông, không chuẩn bị nữa. Cho nên tôi thường thường 

giảng với các vị đồng học, tôi giảng câu câu đều là lời chân thật. Tôi ở trên giảng đài 

đem thân của mình cho Phật Bồ Tát mượn dùng, những lời gì nói ra đều không phải là 

lời của tôi, Phật Bồ Tát đã mượn cái miệng này của tôi để mà nói ra, tôi bằng lòng cho 

mượn cái thân này. Các vị rất keo kiệt không chịu cho mượn, vậy thì có cách gì chứ? 

Cho nên tôi khuyên bảo các vị, các vị phải phát tâm cho mượn, đem thân cho Phật Bồ 

Tát mượn sử dụng, vậy thì sẽ linh, vừa lên giảng đài, Kinh văn vừa mở ra, từng câu 

từng  chữ  vô  lượng  nghĩa,  giảng  không  hết.  Quyết  không  phải  năng  lực  của  chính 

mình. Năng lực của mình, bình thường bạn hỏi tôi một câu, thật lòng mà nói, tôi nói 

không  thông.  Cho  nên  ở  chỗ  này  chúng  tôi  vô  cùng  cảm  kích  chư  vị  đồng  học,  tôi 

cũng  được  hưởng  ánh  sáng  của  các  vị,  hai  bên  được  nhờ  nhau.  Tôi  dùng  tâm  chân 

thành cầu cảm ứng, chư vị nếu chưa có phước báu thì tôi sẽ không có cảm ứng, cho 

nên cũng là gặp phước báu của chư vị, thiện căn phước đức nhân duyên. Cho nên, tôi 

trên là cảm tạ Phật Bồ Tát, dưới là cảm kích mỗi một vị thính chúng trong các vị. Các 

- 197 - 

vị không phát tâm đến nơi này để nghe thì Phật Bồ Tát không có cảm ứng. Tôi nói với 

mọi người là lời chân thật, một câu cũng không giả. Như vậy thì bạn hiểu được, chúng 

tôi học một câu thì phải dạy một câu, phải truyền một câu; học hai câu thì phải truyền 

hai câu, nhất định không thể nào đợi mình học xong rồi mình mới truyền lại, vậy thì 

bạn sẽ đợi đến khi nào? Cho đến lúc chết tự mình vẫn cảm thấy còn chưa học xong, 

vậy thì hỏng rồi, những thứ bạn học trong đời này đều mang theo vào trong quan tài 

rồi, không có cống hiến chút gì với Phật pháp, với thế gian này. Quan niệm này đã sai, 

không  thể  có  cách  nghĩ  như vậy.  Cần  phải  can  đảm  lên.  Ngày  nay,  người  giới  thiệu 

Phật pháp ở thế gian này không nhiều, chúng ta mà không làm vậy thì ai làm? Người 

thật sự có phước đức lớn, có trí tuệ lớn thì họ sẽ làm, chúng ta lui xuống làm học trò. 

Không  có  ai  làm,  ta  lại  không  đứng  ra  làm  thì  phải  sao  đây?  Chúng  ta  phải  thường 

thường  nghĩ  đến  việc  này,  ta  không  đứng  ra  thì  sẽ  thế  nào?  Nhất  định  phải  khuyến 

khích chính mình đứng ra hoằng pháp độ sanh. 

A Di Đà Phật “hiện tại Tây Phương”, các vị phải xem cho rõ hai chữ “hiện tại” này. 

Hai  chữ  “hiện  tại”  này  cách  giảng  như  thế  nào?  Có  phải  là  quá  khứ  hiện  tại  vị  lai? 

Cách nói này ý nghĩa rất cạn, vậy phải nên nói như thế nào? Thị hiện tại Tây Phương 

Cực Lạc Thế giới, thị hiện tại Tây Phương. Tây Phương lại trở thành một vấn đề, địa 

cầu là hình tròn, chúng ta đi về hướng tây cứ đi mãi đi mãi thì trở lại chỗ cũ, cho nên 

có người sẽ hỏi Cực Lạc Thế giới rốt cuộc là ở đâu? Xuất hiện vấn đề như vậy. Hiện 

nay chúng ta ngồi máy bay, nhắm hướng tây mà bay, đại khái bay khoảng hai  mươi 

mấy giờ đồng hồ thì sẽ quay trở về chỗ cũ, không có Tây Phương. Rốt cuộc đâu mới là 

Tây Phương? Ở ngay trên địa cầu, mỗi một Kinh độ nhìn về phía trước là hướng đông, 

nhìn về phía sau là hướng tây, di chuyển một độ hướng đông lại biến thành hướng tây, 

hướng tây  lại  biến thành  hướng đông. Phương hướng là khái niệm  trừu tượng,  tại vì 

sao Phật lại nói Tây  Phương? Bởi vì chúng sanh Diêm Phù Đề chưa buông bỏ vọng 

tưởng  phân  biệt  chấp trước,  do  vậy  cần  phải  chỉ phương  lập  hướng, khiến ý  chí  của 

bạn có thể chuyên chú. Dụng ý ở chỗ này, là hy vọng tâm bạn không tán loạn, bạn có 

thể hướng về một phương hướng, một mục tiêu nhất tâm chuyên chú, là ý nghĩa như 

vậy, không phải là thật sự nói Tây Phương với bạn.. Chỉ cần bạn đạt đến nhất tâm thì 

cảm  ứng  sẽ  hiện  tiền. Chúng  ta  niệm  một  câu  Phật  hiệu  này,  một  câu  Phật  hiệu  này 

chính là một tín hiệu, Phật A Di Đà bất luận là ở nơi đâu, chúng ta niệm A Di Đà Phật, 

sóng của chúng ta giống như sóng điện vậy, cái sóng tâm này của chúng ta đang phát 

ra, Phật A Di Đà ở bên đó liền nhận được, cảm ứng đạo giao, giống như sóng điện vô 

tuyến,  không  khác.  Đây  là  từ  trên  lý  mà  nói.  Không  có  phương  vị,  không  có  thời 

không, cho nên cổ đức mới nói:  “Sanh thì quyết định sanh, đi thì thật không đi” . Tại 

sao vậy? Không có khứ lai sanh diệt. Khi bạn nhận ra có một cái Tây Phương, thì bạn 

có  khứ  lai  sanh  diệt,  bạn  không  có  buông  bỏ  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước,  bạn 

chưa có được nhất tâm bất loạn. Đây là trên lý mà nói. Trên sự mà nói, Tây Phương 

mà Phật đã giảng không phải là nói hướng tây của địa cầu chúng ta. Năm xưa tôi giảng 

với mọi người, có người đến hỏi tôi nói với họ đó là hướng tây của hệ ngân hà, cách 

nói này nói từ trên sự thì cũng có thể nói được thông. Hệ ngân hà một vạn hai nghìn 

năm,  pháp  vận  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  là  một  vạn  hai  nghìn  năm,  một  vạn  hai 

nghìn  năm  trên  góc  độ  xoay  chuyển  của  hệ  ngân  hà  là  rất  nhỏ,  chưa  có  rời  khỏi 

phương vị của nó. Có thể nói được thông. Nhưng khu vực giáo hóa của Thế Tôn là Ta 

Bà  Thế  giới,  là  Ta  Bà  Tam  Thiên  Đại  Thiên  thế  giới,  Tây  Phương  của  Ta  Bà  Tam 

Thiên Đại Thiên thế giới, có lẽ là như vậy. Phật Độ của một Phật thế giới có lẽ là như 

- 198 - 

thế. Nếu như lấy Ta Bà Thế giới làm trung tâm, thì hướng tây của Ta Bà Thế giới có 

thể nói một vạn hai nghìn năm góc độ dịch chuyển mới vài phút vài giây, chưa được 

một độ nữa. Cách nói này khẳng định không hề sai, có thể dùng cách nói này. Đây là 

từ trên tướng từ trên lý mà nói, chúng ta đều phải hiểu. 

 “Khứ Diêm Phù Đề” , “Diêm Phù Đề” là nói địa cầu chúng ta, chúng ta hiện tại cư trú 

trên tinh cầu này. 

 “Bách  thiên  câu  chi  na  do  tha  Phật  sát” .  “Bách  thiên  câu  chi  na  do  tha”   chính là 

“mười vạn ức” mà trên “Kinh Di Đà” đã giảng. Đơn vị dùng ở đây là đơn vị Phạn văn 

của Ấn Độ, dịch thành đơn vị của Trung Quốc thì là “mười vạn ức Phật quốc độ”. Phật 

sát  chính  là  Phật  Quốc  độ,  cũng  chính  là  chúng  ta  thường  hay  nói  là  “tam  thiên  đại 

thiên thế giới”. Nhưng chúng ta đọc được ở trên Đại Kinh, quốc độ Phật cũng có lớn 

nhỏ không giống nhau, có quốc độ Phật thì khu giáo hóa của một vị tôn Phật là một cái 

“tam thiên đại thiên thế giới”, cũng có vị Phật mà khu giáo hóa là hai cái đại thiên thế 

giới, ba cái đại thiên thế giới, cho đến 10 cái, 20 cái đại thiên thế giới không chừng. 

Do vậy,  “mười vạn ức Phật quốc độ”  cũng có những cách nói không giống nhau, một 

cái là nói mười vạn ức cái khu giáo hóa của chư Phật Như Lai, một cách nói khác thì 

nói là mười vạn ức cái “tam thiên đại thiên thế giới”. Cả hai cách nói này đều có thể 

nói được thông. Nhưng nếu bạn muốn nói cái nào đúng, cái nào không đúng thì sẽ rất 

khó. Không nên ở tại chỗ này mà phân biệt, không nên ở tại chỗ này mà bàn cãi. Nhất 

định phải biết rằng, chúng sanh mười phương thế giới mong cầu Cực Lạc Thế giới, bất 

luận khoảng cách bao xa thì trong sát na đã đến nơi. Phải hiểu rõ đạo lý này. Cho nên, 

không gian và thời gian không phải là vấn đề, vấn đề là ở nhất hướng chuyên niệm, 

 “Phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm” . 

Phát  Bồ  Đề  tâm  là  phát  cái  tâm  giác  ngộ,  việc  này  vô  cùng  quan  trọng.  Chúng  ta 

không chịu toàn tâm toàn lực giúp đỡ người là vì nguyên nhân gì? Mê mà không giác. 

Thực  tại  mà  nói  là  phải  thường  thường  kiểm  điểm  chính  mình,  phải  thường  thường 

giác ngộ. Giác và mê khác nhau ở chỗ nào? Thế nào gọi là giác? Thế nào gọi là mê? 

Phàm phu chúng ta rất khó phân định. May mà Phật đã ở trên các Kinh luận Đại Tiểu 

Thừa đã dẫn ra cho chúng ta rất nhiều ví dụ, nói tóm lại là niệm niệm vì chúng sanh 

thì chính là giác, niệm niệm vì chính mình thì chính là mê. Từ chỗ này mà phân biệt 

thì tương đối dễ dàng, cũng rất thỏa đáng. 

Tôi đem những gì mà tôi biết, nhất định không có hẹp hòi, nhất định không hề giữ lại, 

nói tất cả ra hết để cúng dường đại chúng. Đây là hành vi của giác. Tôi giúp đỡ người 

khác mà còn giữ lại một chút, Phật nói là “bỏn pháp”, tại sao mà muốn giữ lại một ít? 

Là sợ tương lai có người khác vượt qua chúng ta. Đây là mê, là bất giác. 

Quả  báo  của  mê  và  ngộ  có  sai  biệt  rất  lớn.  Người  mà  giác  ngộ  thì  chư  Phật  Bồ  Tát 

hoan hỷ, sẽ thường giúp đỡ họ, gia trì cho họ. Người mà mê không nhận được Phật Bồ 

Tát gia trì, quả báo ngu si. Họ hẹp hòi, lận pháp. Người lận tài thì bần cùng, người lận 

pháp thì ngu si. Cho nên, chúng ta giúp đỡ người khác không chút hẹp hòi, nói thẳng 

ra hết thì trí tuệ của chúng ta ngày ngày tăng trưởng, thì tài phú trong mạng của bạn 

ngày  ngày  tăng  trưởng,  tuyệt  đối  không  thiệt  thòi.  Những  lời  này  Phật  đã  nói  quá 

nhiều quá nhiều rồi. Những đồng tu học Phật chúng ta cho đến chúng xuất gia, tôi nghĩ 

chúng  ta  đã  nghe  không  chỉ  một  nghìn  lần,  hai  nghìn  lần,  ba  nghìn  lần,  tôi  tin  rằng 

- 199 - 

không  chỉ  ba  nghìn  lần,  nhưng  mà  như  thế  nào?  Vẫn  cứ  hẹp  hòi.  Rốt  cuộc  là  phải 

giảng bao nhiêu lần mới thật sự thức tỉnh được bạn? Có thể phải mười vạn lần, trăm 

vạn lần, nghìn vạn lần, ức vạn lần thì mới giác ngộ sao. Là thật chứ không phải giả, lời 

này là thật. Cho nên, Phật cũng không ngừng xem trọng những khai thị trọng yếu. 

 “Thọ trì đọc tụng vì người diễn thuyết” , câu nói này Phật đã ở trong tất cả Kinh luận, 

theo  cách  tính  của  tôi,  tuyệt  đối  không  ít  hơn  một  vạn  lần.  Phật  vì  cái  gì  mà  giảng 

nhiều  lần  như vậy? Chúng  ta hiện  giờ  mới  hoát  nhiên đại ngộ, người  mà  chưa được 

nghe  nhiều  như  vậy  sẽ  không  quay  đầu.  Phàm  phu  quả  thật  hay  quên,  sau  khi  nghe 

xong lập tức liền quên mất. Nếu mà họ không quên thì họ sẽ thực tiễn, thì họ sẽ làm 

được. Tại vì sao không thể thực tiễn? Vì quên mất. Khi đọc tụng Kinh thì rõ ràng, thì 

thức tỉnh, vừa quay đầu thì đã quên mất. Đây chính là người thế gian thường nói là liệt 

căn hạ tánh, rất là nghiêm trọng. Nếu như liễu giải được những thứ mà chúng ta đã học 

tập,  lập  tức  có  thể  thực  tiễn,  thành  Phật  cần  gì  đến  ba  Đại  A  Tăng  Kỳ  Kiếp?  Trên 

“Kinh  Hoa  Nghiêm”  nói, Thiện  Tài  Đồng  Tử  vì  chúng ta  mà  thị hiện  một đời  thành 

Phật, trong “Kinh Pháp Hoa” nói Long Nữ 8 tuổi thành Phật, rốt cuộc là đạo lý gì vậy? 

Họ chỉ cần nghe một câu liền ghi nhớ, họ sẽ không quên mất, họ minh bạch rồi thì họ 

liền  thực  tiễn,  một  đời  liền  được  thành  công.  Chúng  ta  thì  quá  dễ  quên  mất,  đây  là 

chướng ngại nghiêm trọng của chúng ta. 

Hai chữ “hiện tại” này được nói ra một cách quá thân thiết. Xin nói với các vị, Phật A 

Di Đà hiện tại thị hiện tại Tây Phương Cực Lạc Thế giới. Phía dưới nói  “hữu thế giới 

 danh viết Cực Lạc” , chú trọng ở chữ “hữu”. Không phải là giả, chân thật là có. Cho 

nên, Ngẫu Ích Đại Sư sau khi Ngài tiếp nhận pháp môn Tịnh Độ, Ngài đọc tụng “Kinh 

A Di Đà”, trên “Kinh A Di Đà” có nói ba câu là  “hữu thế giới danh viết Cực Lạc” , 

 “hữu  Phật  hiệu  A  Di  Đà” ,  “kim  hiện  tại  thuyết  pháp” .  Ngài  đọc  xong  ba  câu  này, 

Ngài  đem  hiệu  của  Ngài  sửa  lại.  Giống  như  Liễu  Phàm  tiên  sinh,  vốn  tên  là  “Học 

Hải”, sau khi giác ngộ liền sửa thành “Liễu Phàm”. Ngẫu Ích Đại Sư xem xong ba câu 

Kinh văn đổi tên thành “Tây Hữu Lão Nhân”, Ngài đem đổi biệt hiệu của mình thành 

“Tây Hữu”, chân thật tin tưởng Tây Phương Cực Lạc Thế giới xác thực là có, xác thực 

có đức Phật hiệu A Di Đà, Phật A Di Đà hiện tại ở nơi đó thuyết pháp, tâm quy hướng 

từ đây  mà  sinh  ra. Thế  nhưng  chúng  ta phải hiểu được, phải nên  biết  chân  tướng sự 

thật, Phật A Di Đà tại Thế giới Tây Phương thị hiện cái Tịnh Độ này là phương tiện thị 

hiện. Cũng như là Thích Ca Mâu Ni Phật đã thị hiện tại Thế giới Ta Bà của chúng ta 

vậy. Nhưng Thế giới Ta Bà không có thù thắng như là Thế giới Tây Phương Cực Lạc. 

Nguyên nhân này trước đây tôi đã từng báo cáo qua với các đồng tu. 

Thế giới Tây Phương sao lại thù thắng đến vậy? Đây giống như chúng ta xây nhà vậy, 

Thế  giới  Ta  Bà  là  ngôi  nhà  cũ,  ngôi  nhà  đã  mấy  mươi  năm  rồi,  trong  ngôi  nhà  này 

đương nhiên sẽ  có rất  nhiều  chỗ hư nát,  phải nên thường thường tu bổ. Tây  Phương 

Cực Lạc Thế giới là ngôi nhà mới được xây, hoàn toàn đều là mới. A Di Đà Phật thành 

Phật đến nay mới mười kiếp, Cực Lạc Thế giới mới xây dựng cho nên mọi thứ đều thù 

thắng. Chúng ta  mua  nhà  mới  thì  hãy  đến Cực Lạc Thế giới, mua  ngôi nhà  cũ là tại 

Thế giới Ta Bà. Ví dụ như vậy thì mọi người dễ hiểu. Lại lấy thêm một ví dụ khác để 

cho chư vị thể hội. Cũng như hiện tại rất nhiều quốc gia đều ồ ạt di dân, chúng ta vãng 

sanh đến Tây Phương Cực Lạc Thế giới cũng là đi di dân. Chư vị đều hiểu là không có 

sanh tử, là chúng ta đi di dân. Cái túi da hôi thối này không cần nữa, vứt bỏ đi, thần 

- 200 - 

thức  của  chúng  ta  di  dân  đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  Thế  giới.  Đến  Tây  Phương  Cực 

Lạc  Thế  giới,  chúng  ta  đổi  một  cái  thân  khác,  liên  hoa  hóa  sanh.  Cái  thân  thể  này 

tướng hảo quang minh, hoàn toàn giống như Phật A Di Đà. 

Thích Ca Mâu Ni Phật thành Phật tại thế giới này, thế giới này là một cái thế giới xưa 

cũ, rất nhiều chư Phật Như Lai đã thành Phật tại đây. Sau khi đi khỏi, vị Phật kế tiếp 

lại đến nơi này để thành Phật. Sau khi pháp vận của Thích Ca Mâu Ni Phật diệt mất, 

thì vị tôn Phật kế tiếp là Di Lặc, Bồ Tát Di Lặc đến thành Phật, nơi cũ kĩ thế giới cũ kĩ. 

Cực Lạc Thế giới là mới vừa tạo ra, mới xây dựng, nói cách khác, ở nơi đó không có 

cư dân bản địa. Thế giới xưa cũ thì có rất nhiều dân bản địa, mà dân bản địa tập khí rất 

nặng, rất khó độ, bạn muốn dạy dỗ chăm sóc tốt cho họ sẽ rất khó. Tây Phương Cực 

Lạc  Thế  giới  là  mới  xây  dựng,  các  nơi  đi  di  dân  đến,  phạm  vi  điều  kiện  di  dân  rất 

nghiêm ngặt, trình độ không đủ thì không cần, nên nơi đó rất tốt, ra sức lựa chọn cho 

tốt, cho nên Tây Phương Cực Lạc Thế giới đều là người tốt, không có người xấu. Bạn 

xem trên Kinh văn đã nói:  “Chư thượng thiện nhân câu hội nhất xứ” , cái điều kiện đó 

là phải thượng thiện. Nói một cách khác, chí ít từ trong cảm nhận của chúng ta mà nói, 

thì  đã  đem  mức  độ  này  giảm  xuống  còn  rất  là  thấp,  thượng  phẩm  thập  thiện,  đây  là 

chúng tôi đem mức độ này giảm xuống thật thấp. Thượng phẩm thập thiện, phát Bồ Đề 

tâm, nhất hướng chuyên niệm. Bạn phải nên hiểu bao gồm ở trong phát Bồ Đề tâm là 

những  gì?  Là  bao  gồm  hết  “Tịnh  nghiệp  tam  phước”,  bạn  nhất  định  đều  làm  được. 

 “Hiếu dưỡng phụ mẫu phụng sự sư trưởng từ tâm bất sát tu thập thiện nghiệp”  bạn 

làm được rồi,  “thọ trì Tam Quy cụ túc chúng giới bất phạm oai nghi”  bạn cũng làm 

được  rồi,  “phát  Bồ  Đề  tâm  thâm  tín  nhân  quả  đọc  tụng  Đại  Thừa  khuyến  tấn  hành 

 giả”  bạn hoàn toàn làm được hết, sau đó nhất hướng chuyên niệm. Cho nên bạn hãy 

xem, cách Ngài chọn lựa những người di dân này, có điều kiện này thì mới được đi. 

Bạn không có điều kiện này thì đi không được, chỉ niệm Phật thôi thì đi không được. 

Hiện nay Nhật Bản tuyên truyền bổn nguyện niệm Phật, chúng ta phải biết không đáng 

tin cậy. Tại vì sao? Không phù hợp với điều kiện mà trên Kinh đã giảng. Mức độ thấp 

nhất  phải  làm  cho  được  hoàn  toàn  tam  phước.  Trong  tam  phước  bao  gồm  cả  Thập 

Thiện Nghiệp Đạo, cụ túc chúng giới, bất phạm oai nghi, đó mới là thượng thiện. Đây 

là đối tượng di dân mà Phật A Di Đà ở Tây Phương Cực Lạc Thế giới nhắm đến. Nói 

một cách khác, người thiện ở trong mười phương chư Phật sát độ, Phật A Di Đà đều 

hoan nghênh, mời họ đi đến Cực Lạc Thế giới. Tâm hành bất thiện, niệm Phật không 

thể vãng sanh, chỉ là kết một cái thiện duyên với Phật A Di Đà, chỉ ở trong A Lại Da 

Thức  trồng  xuống  được  một  hạt  giống  A  Di  Đà  Phật  mà  thôi,  ngay  trong  đời  này 

không thể nào vãng sanh. Đây là việc chúng ta nhất định phải ghi nhớ. 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. 

A Di Đà Phật… 



Tập 238 

- 201 - 

Kinh văn: “Pháp Tạng thành Phật, hiệu A Di Đà, thành Phật dĩ lai, ư kim thập 

kiếp.  Kim  hiện  tại  thuyết  pháp.  Hữu  vô  lượng  vô  số  Bồ  Tát,  Thanh  Văn  chi 

chúng, cung kính vi nhiễu”. 

Ba đoạn nhỏ này là hiện chánh báo, hiện thuyết pháp, hiện độ sanh. Trên Kinh này và 

trên  “Kinh  Di  Đà”  cũng  là  thuộc  về  một  đoạn  Kinh  văn  rất  quan  trọng,  phía  trước 

chúng  ta  đọc  đến  Thế  Tôn  vì  chúng  ta  giới  thiệu,  Pháp  Tạng  Bồ  Tát  là  vì  để  thù 

nguyện  độ  sanh,  thị  hiện  tại  Tây  Phương  Cực  Lạc  Thế  giới.  Tây  Phương  ở  đây  là 

hướng tây của “Diêm Phù Đề” chúng ta, là hướng tây của Thế giới Ta Bà.  “Hữu thế 

 giới danh viết Cực Lạc” , trong “Kinh Di Đà” chúng ta đã có đọc đến “hữu Phật hiệu A 

Di  Đà  kim  hiện  tại  thuyết  pháp”.  Trước  đây,  Ngẫu  Ích  Đại  Sư  chính  là  ở  ngay  một 

đoạn Kinh văn này đã khẳng định Tây Phương Cực Lạc Thế giới, cho nên đã đổi tên 

của  Ngài  thành  “Tây Hữu  Đạo  Nhân”, ý nói  với  chúng  ta  Thế  giới  Tây  Phương  xác 

thực là có thật, quyết định không phải là giả. Hôm nay tiếp theo chúng ta xem, đã có 

Thế giới Tây Phương, có Phật hiệu là A Di Đà, Pháp Tạng thành Phật hiệu A Di Đà, 

thành Phật dĩ lai ư kim thập kiếp. Những khai thị này chúng ta quyết định không thể 

nào lơ là, ý nghĩa của nó vô cùng sâu rộng. Pháp Tạng Bồ Tát tại Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc thị hiện thành Phật, chư vị nhất định phải nghe cho rõ, thị hiện thành Phật thì 

cũng giống như Thích Ca Mâu Ni Phật của chúng ta, không khác. Thích Ca Mâu Ni 

Phật 3.000 năm trước tại Ấn Độ thị hiện thành Phật, Phật ở trên “Kinh Phạm Võng” 

nói với chúng ta, Ngài lần này ở tại thế gian này của chúng ta thị hiện thành Phật là lần 

thứ 8.000.  Từ  đây  mà  biết,  Thế  Tôn  từ  lâu  đã  thành  Phật, không  phải  trong  đời  này 

mới  tu  hành  chứng  quả.  Cùng  đạo  lý  như  vậy,  Phật  A  Di  Đà  cũng  đã  thành  Phật  từ 

kiếp lâu xa, lần này là ở tại hướng tây của Thế giới Ta Bà chúng ta, cách chúng ta đến 

mười vạn ức quốc độ Phật, ở nơi đó xây dựng Thế giới Cực Lạc, thị hiện thành Phật. 

Xây dựng thế giới cũng là sự thị hiện, thành Phật cũng là sự thị hiện, quyết định không 

phải là vừa mới tu hành thành Phật ở bên đó. Chúng ta nếu nghĩ như vậy thì đã sai rồi, 

Ngài từ kiếp lâu xa thì đã thành Phật.  “Hiện tại” , “hiện” ở đây là thị hiện. Phật chỉ dạy 

chúng ta tu hành nhất định là phải làm ra một tấm gương cho chúng ta. Thị hiện một 

tấm gương, đây là tăng trưởng tín tâm của chúng ta, mong muốn chúng ta ngay trong 

một đời này quyết định thành tựu, dụng ý không ngoài như vậy. Chúng ta phải nên có 

thể thể hội cho được. Tại vì sao phải thị hiện thành Phật? Ý nghĩa này chúng ta không 

thể không rõ ràng. 

Phật dạy chúng ta thứ tự của việc tu học, nói một cách tổng quát, thứ nhất phải phát 

Bồ Đề tâm. Thế nào là Bồ Đề tâm? Bồ Đề là tiếng Phạn, ý nghĩa là giác ngộ, nói cách 

khác,  là  phải  phát  cái  tâm  giác  ngộ.  Phàm  phu  bất  giác,  không  những  người  thường 

chúng ta không giác ngộ, mà chúng sanh lục đạo đều không có giác ngộ. Lục đạo bao 

gồm Dục Giới Thiên, Sắc Giới Thiên, thậm chí đến chúng sanh trong thập pháp giới 

cũng chưa triệt để giác ngộ. Thập pháp giới bao gồm Thanh Văn, Duyên Giác, Phật, 

Bồ Tát ở trong thập pháp giới. Bất luận chúng ta xem Phật giáo Thiên Đài hay Hiền 

Thủ,  thì  giáo  nghĩa  bên  trong  đều  nói  được  rất  rõ  ràng.  Phật  ở  trong  thập  pháp  giới 

chưa có kiến tánh.  “Minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật” , cảnh giới của minh 

tâm kiến tánh này là phá một phẩm vô minh chứng một phần pháp thân, đó không phải 

Phật ở trong thập pháp giới. Cho đến nhất chân pháp giới, siêu việt thập pháp giới rồi, 

đó là Đại Sư Thiên Đài giáo nói là phần chứng tức Phật. Từ đây mà biết, Phật trong 

thập pháp giới, Bồ Tát trong thập pháp giới, vị trí tương tự nhau, “tương tự tức Phật”. 

- 202 - 

Từ đây mà biết, ở trong lục đạo, nhiều nhất chỉ có thể đến Quán Hành Vị Phật, Danh 

Tự Vị Phật. Trí Giả Đại Sư giảng được rất rõ ràng, rất minh bạch, chân thật giác ngộ 

không dễ dàng, cho nên Bồ Tát Viên Sơ Trụ gọi là “phát tâm trụ”, chân thật phát “Bồ 

Đề tâm”. 

“Bồ Đề tâm” là gì? Chúng tôi dùng tứ hoằng thệ nguyện để giới thiệu, mọi người ấn 

tượng  tương  đối  sâu  sắc,  tương  đối  dễ  hiểu.  Nguyện  thứ  nhất  trong  tứ  hoằng  thệ 

nguyện là  “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ” , chúng ta từng phát qua cái tâm này 

chưa? Chúng ta nhìn vào chúng sanh, nhìn thấy rất nhiều rất nhiều chúng sanh không 

vừa  mắt  thì  không  hoan  hỷ,  đó  có  phải  là  chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ  hay 

không?  “Những  chúng  sanh  nào  tôi  sẽ  không  độ  họ” ,  có  thể  nói  như  vậy  được  hay 

không? Chỉ cần có một chúng sanh nào mà bạn không thích họ, ghét bỏ họ, sân hận 

họ, không muốn độ họ thì bạn không có “Bồ Đề tâm”. Vậy các vị học Phật cho dù tu 

học được thành tựu, cũng tu thành Bồ Tát, cũng tu thành Phật, bạn chỉ là Quán Hành 

Vị  Phật,  Bồ  Tát  Quán  Hành  Vị”,  tương  tự  vị  Phật,  tương  tự  vị  Bồ  Tát,  phần  chứng 

không có. Tương tự nghĩa là có chút giống nhau, không phải là thật. Bồ Tát cùng với 

Phật ở trong thập pháp giới không phải là thật, là tương tự vị, không có phát Bồ Đề 

tâm. Trong Đại thừa giáo thường nói, Tiểu thừa A La Hán, Bích Chi Phật ở trong Tam 

Đức  Mật  Tạng  chỉ  đắc  được  một  nửa  “giải  thoát”,  “Pháp  Thân”,  “Bát  Nhã”  họ  đều 

không có. Tại vì sao? Bồ Đề tâm chưa có thật sự được phát ra. Đạo lý này chúng ta 

phải hiểu. 

Chúng ta ngay trong một đời này sống ở thế gian này, mục đích là gì, ý nghĩa là gì? 

Nếu  như thường  hay  phản  tỉnh,  thường  hay  kiểm  điểm,  thì  tâm  giác  ngộ  sẽ  dễ  dàng 

phát hiện. Nếu như chúng ta ở trong một đời này không có gặp được Phật pháp, vậy 

thì không có duyên. Trong Phật pháp thường nói  “thiện căn phước đức nhân duyên” , 

trên “Kinh Di Đà” nói rất hay:  “Bất khả dĩ thiểu thiện căn phước đức nhân duyên đắc 

 sanh bỉ quốc” . Không có cơ duyên gặp được Phật pháp, đây là chưa có duyên phần. 

Duyên phần này chúng ta đầy đủ, trong một đời này chúng ta có thể có thành tựu hay 

không là ở thiện căn phước đức. Nếu như thiện căn phước đức ít, chúng ta bồi dưỡng 

vẫn còn kịp, chỉ cần y theo Đại Thừa Kinh giáo mà huân tu lâu dài, có thể mười năm, 

tám năm. Chúng ta đối với quá trình tu học của cổ Đại đức thường thường nhìn thấy 

thành tựu của họ, có người 20 năm thành tựu, 30 năm thành tựu. Nếu như thiện căn 

phước  đức  đầy  đủ  rồi,  đại  khái  vẫn  là  ba  năm,  năm  năm  thì  thành  tựu.  Trong  Tông 

Môn nhìn thấy được rất nhiều, tham thiền đại triệt đại ngộ, Giáo Hạ đại khai viên giải, 

niệm Phật lý nhất tâm bất loạn. Đây là thật sự thành tựu, ngay trong đời này khế nhập 

phần chứng vị. Mục đích này đạt được rồi, ý nghĩa của cuộc đời sẽ sáng rõ, là điều mà 

chúng ta phải học. 

Pháp Tạng Bồ Tát vì chúng ta làm một tấm gương, sau khi chúng ta đọc xong thì sẽ 

hiểu  được  nên  phải  học  tập  như  thế  nào.  Chúng  tôi  thường  hay  khuyến  khích  đồng 

học, nhất định phải ghi nhớ giáo huấn của Phật Đà, bồi dưỡng cái tâm thuần tịnh, tâm 

thuần thiện của chính mình, đây là quan trọng. Trong “Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo”, 

Phật dạy Bồ Tát, nói với Long Vương cũng chính là nói với mọi người chúng ta:  “Bồ 

 Tát có một pháp có thể lìa tất cả khổ thế gian” . Chúng ta nhìn thấy câu nói này rất 

cảm động, vô cùng xúc động. Tất cả khổ thế gian chính là thập pháp giới. Là pháp gì 

vậy?  “Ngày đêm thường niệm thiện pháp” , tâm chúng ta thiện;  “tư duy thiện pháp” , 

- 203 - 

tư tưởng chúng ta thiện;  “quan  sát  thiện  pháp” , hành vi chúng ta thiện. Lại khuyến 

khích chúng ta nhất thiết phải khiến thiện pháp niệm niệm tăng trưởng:  “Không để có 

 chút gì bất thiện xen tạp” . Đây đều là những giáo huấn căn bản, chúng ta từ ngay chỗ 

này mà đặt nền móng. Nếu như cuộc sống chúng ta là thuận cảnh, tiếp xúc đến đều là 

những thiện tri thức, đều là người thiện thì sẽ không khó. Phải ở trong nghịch cảnh, ác 

duyên, nghịch cảnh là hoàn cảnh sống không tốt, ác duyên là gặp được đều không phải 

người  thiện,  đều  là  đến  để  gây  phiền  phức  cho  chúng  ta,  hủy  báng  chúng  ta,  đố  kỵ 

chúng ta, tổn hại chúng ta, sỉ nhục chúng ta, chúng ta ở trong hoàn cảnh như vậy thì 

phải làm sao? Thường nghĩ đến cái thiện của chúng sanh. 

Hãy  nhớ  Lục  Tổ  Huệ  Năng  Đại  Sư  trong  “Đàn  Kinh”  đã  chỉ  dạy  chúng  ta:   “Người 

 chân  thật  tu  hành  không  thấy  lỗi  thế  gian” .  Chúng  ta  ở  trong  nghịch  cảnh  làm  tăng 

thượng duyên, nâng cao cảnh giới  của  chính  mình, đó  cũng là thiện tri  thức giúp đỡ 

chúng ta nâng cao, sao chúng ta lại đi oán trách người khác? Trong ác duyên, chư vị 

phải nên hiểu, họ vốn không ác, tất cả chúng sanh đều có Phật tánh, họ làm sao mà ác 

chứ?  Người  Trung  Quốc  ngày  xưa  dạy  học,  trong  “Tam  Tự  Kinh”  câu  đầu  tiên  nói: 

 “Nhân chi sơ tánh bổn thiện” . “Nhân” là chỉ chung tất cả người, tánh vốn đều là thiện, 

họ tại vì sao biến thành bất thiện? Tình cờ đã mê hoặc. Tại vì sao mà có hành vi bất 

thiện với chúng ta? Họ đã hiểu lầm. Nhất quyết không thể trách người khác. Chỗ mà 

Thánh  nhân  và  phàm  phu  không  giống  nhau,  phàm  phu  niệm  niệm  đều  nghĩ  người 

khác  sai  còn  ta  đúng,  Thánh  nhân  niệm  niệm  nghĩ  người  khác  đúng  ta  không  đúng. 

Người khác hủy báng ta là tại vì sao? Là vì ta làm không tốt. Họ vì sao mà muốn sỉ 

nhục  ta?  Là ta  đã  làm  không  đủ  tốt.  Từng  giờ  từng  khắc  quay đầu  trở  lại, phản tỉnh 

kiểm  điểm  sửa  lỗi  đổi  mới.  Quyết  định  không  thể  nào  nói  người  khác  không  đúng, 

người khác có lỗi lầm, vậy thì chúng ta mãi mãi không có cơ hội ăn năn hối lỗi, chúng 

ta đi đâu để mà tu? Nhất định phải nên biết, ở trong Phật pháp, từ Sơ Phát Tâm cho 

đến Như Lai Địa, ngày ngày đang sửa sai, ngày ngày đang sám hối, ngày ngày đang 

hối lỗi. Đồng học chúng ta nhất định phải luôn luôn ghi nhớ, như vậy  mà tu học thì 

tâm chúng ta sẽ làm được đến thuần tịnh, một mảy may ô nhiễm cũng không có. 

Người khác đối  xử tốt với  chúng  ta, ơn một  giọt nước niệm  niệm  cũng không quên. 

Người khác đối với chúng ta mà có hành vi ác hơn nữa, thì cũng quyết định không để 

ở  trong  lòng.  Để  ở  trong  lòng  thì  đã  biến  tâm  thanh  tịnh  của  chính  mình  thành  ô 

nhiễm, cũng đã phá hoại luôn cái tâm thuần thiện của mình rồi. Tổn thất này thì thật 

quá lớn, nhất định phải nhận thức cho rõ. Nếu như chúng ta không đem nó để ở trong 

lòng, chúng ta tự mình độ mình, đồng thời cũng độ luôn họ. Vì sao độ luôn được họ? 

Họ cho ta cái tăng thượng duyên, chúng ta nâng cao lên một bậc là nhờ công đức của 

họ, nhờ trợ duyên của họ. Không có sự trợ duyên này của họ, ta làm sao có thể nâng 

cao lên? 

“Kinh  Kim  Cang”  mọi  người  đã  đọc  rất  thuộc,  trong  “Kinh  Kim  Cang”  có  một  câu 

chuyện Nhẫn Nhục tiên nhân bị vua Ca Lợi cắt xẻo thân thể. Câu chuyện này được ghi 

chép tường tận ở trên “Kinh Đại Niết Bàn”. “Kinh Kim Cang” là dẫn dụng, không có 

nói tường tận. Vua Ca Lợi là vị vua ác. Ca Lợi là tiếng Phạn, dịch ra thì có nghĩa là 

bạo quân, là ác vương. Nhẫn Nhục tiên nhân cảm kích ông, không những không oán 

hận mà cảm kích, tại sao vậy? Nhẫn nhục Ba La Mật viên mãn rồi. Các vị nghĩ xem, 

nếu  như không  gặp  phải  vua  Ca  Lợi  và bị  ám  hại  như vậy,  Nhẫn  Nhục  tiên  nhân  tu 

- 204 - 

nhẫn nhục Ba La Mật không thể viên mãn. Đây là tăng thượng duyên, là thiện tri thức. 

Nhẫn Nhục tiên nhân biết được, phàm phu chúng ta không biết được. Phàm phu gặp 

phải sự việc như vậy sẽ tràn đầy oán hận, mà oán hận thì tự mình đọa địa ngục, đời sau 

phải báo thù, oan oan tương báo như vậy không bao giờ dứt. Như vậy là sai. Bạn hãy 

xem Nhẫn Nhục tiên nhân, Ngài hoan hỷ, Ngài nhẫn chịu, Ngài không mảy may nào 

đem  sự  oán  hận  này  để  ở  trong  lòng,  tâm  địa  thanh  tịnh  thiện  lương,  Ngài  đã  thành 

tựu, hơn nữa còn phát nguyện ta tương lai thành Phật sẽ độ ông trước tiên. Tại sao mà 

độ  ông  trước  tiên?  Ân  đức  của  ông  đối  với  tôi  quá  lớn. Các  vị  hiểu  được  không?  Ý 

nghĩa ở chỗ này thì rất sâu. Nhẫn Nhục tiên nhân là tiền thân của Thích Ca Mâu Ni 

Phật của chúng ta. Thích Ca thành Phật rồi người đầu tiên độ là vua Ca Lợi, vua Ca 

Lợi chính là tôn giả Kiều Trần Như. Tri ân báo ân. Người mà biết tu hành, thuận cảnh 

hay nghịch cảnh, thiện duyên hay ác duyên, không gì là không nâng cao cảnh giới của 

chính mình, không điều gì là không giúp bạn nhanh chóng được thành tựu. Đạo lý này 

rất sâu, rất sâu, rất sâu. Nhất định phải tỉ  mỉ  mà thể hội, thì chúng ta sẽ biết học tập 

như thế nào. 

Tâm thanh tịnh thì thân thanh tịnh, thân tâm thanh tịnh thì thế giới liền tịnh, hoàn cảnh 

sẽ thanh tịnh. Thế nào là Tịnh Độ? Thế nào là Uế Độ? Độ sao có tịnh có uế? Thân sao 

có thanh có trược? Đều ở tại trong một niệm. Trên Kinh Đại thừa Phật thường nói với 

chúng  ta,  đã  nói  rất  nhiều:   “Nhất  thiết  pháp  tùng  tâm  tưởng  sanh” .  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc là từ một niệm tâm thanh tịnh của chúng ta mà sinh ra, Thế giới Ta 

Bà ô trược là từ một niệm tâm nhiễm ô của chúng ta mà sinh. Ta hôm nay đem cái tâm 

nhiễm  ô  chuyển  biến  thành  cái  tâm  thanh  tịnh,  thì  ta  hiện  nay  trụ  tại  thế  giới  này  là 

quốc độ thanh tịnh, không có ô nhiễm, chúng ta tay nắm tay vai kề vai ngồi cùng một 

chỗ, mà tôi ở Tịnh Độ bạn ở Uế Độ. Đích thực là như vậy. Thích Ca Mâu Ni Phật năm 

xưa thị hiện tại thế gian, Ngài trụ là ở Thường Tịch Quang Độ, Ngài trụ là Thật Báo 

Trang Nghiêm Độ, chúng ta ở cùng chỗ với Ngài mà thỉnh giáo Ngài, chúng ta trụ là 

“ngũ  trược  ác  thế”. Ngài thị hiện tại  “ngũ  trược  ác thế”  mà  không  trụ  “ngũ trược ác 

thế”. Chúng ta nên học cái bản lĩnh này, phải học cái năng lực này. 

Tâm thanh tịnh thì thân thanh tịnh, tâm là chủ yếu. Không những là Tông Môn Tổ sư 

Đại đức thường thường giáo huấn chúng ta tu từ căn bản (căn bản là tu tâm), Giáo Hạ 

cũng không ngoại lệ.  Tu học của  Tịnh  Tông, trên  “Kinh Quán Vô  Lượng  Thọ  Phật” 

chỉ dạy chúng ta “Tịnh nghiệp tam phước”, đây là nền móng của sự tu học. Trên Kinh, 

“tịnh nghiệp tam phước” nói được rất rõ ràng, ba điều này là  “Tam thế chư Phật Tịnh 

 Nghiệp chánh nhân” . Pháp môn mà tam thế chư Phật tu học có thể không giống nhau, 

có vô lượng vô biên pháp môn, nhưng đều không lìa khỏi cái nền móng này. Đây là 

nền móng. 

Có đồng tu hỏi tôi: Làm sao mới có thể vãng sanh Tịnh Độ? Tôi y theo Kinh giáo giải 

đáp với mọi người: Điều đầu trong tam phước là phước báo nhân thiên,  “hiếu dưỡng 

 phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp” , bạn mà làm được 

bốn câu này, bạn là người thiện. Trên Kinh nói là thiện nam tử, thiện nữ nhân, vậy là 

phải có điều kiện. Thế nào là thiện? Bốn điều này bạn đã thật sự thực tiễn được, thật 

sự  làm  được,  bạn  là  tiểu  thiện,  là  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân,  bạn  niệm  Phật  vãng 

sanh Tây Phương Cực Lạc Thế giới. Bốn câu này chính là “Bồ Đề tâm”. Không đầy 

đủ thì sẽ sanh Phàm Thánh Đồng Cư Độ. Nếu như bạn đầy đủ được hai điều,  “thọ trì 

- 205 - 

 tam quy, cụ túc chúng giới, bất phạm oai nghi” , bạn có thể làm được đầy đủ thêm điều 

kiện này, niệm Phật cầu vãng sanh sẽ sanh Phương Tiện Hữu Dư Độ. Có thể làm được 

điều thứ ba, điều thứ ba câu đầu tiên là  “phát Bồ Đề tâm” , thì bạn sẽ hiểu.  “Thâm tín 

 nhân  quả” ,  chữ  “nhân  quả”  này  không  phải  “nhân  quả”  bình  thường,  niệm  Phật  là 

nhân thành Phật là quả, ở trên “Kinh Hoa Nghiêm” đây là cảnh giới Địa Thượng Bồ 

Tát. Trên Kinh chúng ta đã đọc qua, “Địa Thượng Bồ Tát” từ Sơ Địa đến Đẳng Giác 

Thập Nhất Địa  “thủy chung bất ly niệm Phật” . “Thủy” là Sơ Địa, “chung” là thập nhất 

Địa. Cho nên học Phật, bất luận là tu học pháp môn nào, quả báo là ở Hoa Tạng Thế 

giới. Ở Hoa Tạng Thế giới tu đến Sơ Địa Bồ Tát rồi, pháp môn chuyên tu niệm Phật. 

Cho  nên  nói  “thâm  tín  nhân  quả”,  bạn  đọc  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  thì  bỗng  nhiên  tỉnh 

ngộ.  “Thủy  chung  bất  ly  niệm  Phật” ,  phải  ghi  nhớ,  Sơ  Địa  là  thủy,  Đẳng  Giác  là 

chung.  “Đọc tụng Đại Thừa, khuyến tấn hành giả” , đây chính là Hoằng Pháp lợi sanh. 

Nhị phước ở phía trước chỉ là tự lợi, không có lợi sanh, điều sau cùng mới là lợi sanh. 

“Khuyến tấn hành giả”, hoằng pháp lợi sanh, tự hành hóa tha, niệm Phật như vậy cầu 

sanh Tịnh Độ sẽ sanh Thật Báo Trang Nghiêm Độ, sanh Thường Tịch Quang Độ. Như 

vậy không phải rõ ràng minh bạch rồi sao? Cho nên các đồng tu phải ghi nhớ, không 

phải là chúng ta cứ niệm Phật thì có thể vãng sanh. Quả thật niệm Phật vãng sanh là 

không sai, hiện tại các vị đã hiểu sai về ý nghĩa của hai chữ này. Niệm thế nào? Miệng 

niệm  mà  tâm  không  niệm.  Cổ  Đại  đức  nói:   “Miệng  niệm  Di  Đà  tâm  tán  loạn,  đau 

 mồm rát họng cũng uổng công” , bạn một ngày niệm mười vạn, hai mươi vạn câu cũng 

chỉ uổng công, phí sức. 

Hãy xem chữ “niệm” trong từ niệm Phật này, văn tự Trung Quốc là loại ký hiệu có trí 

tuệ, chữ “niệm” này được viết như thế nào? Kim tâm. Kim có nghĩa là hiện tại. Hiện 

tại trong lòng thật sự có Phật, đây gọi là niệm Phật, không nhất định ở trên miệng. Đại 

Thế Chí Bồ Tát nói rất hay:  “Nhớ Phật niệm Phật, hiện tiền, tương lai nhất định thấy 

 Phật” . Trong tâm thật sự có Phật. Vậy trong tâm có Phật như thế nào? Trong tâm có 

tượng Phật, ngày ngày xem tượng Phật, vậy hữu dụng hay không? Hữu dụng, ngay đời 

này  không  thể  thành  tựu,  chỉ  có  thể  trồng  một  chủng  tử  Phật  vào  trong  “A  Lại  Da 

Thức”. Vậy phải làm sao mới có thể thành tựu? Kinh là Phật, những đạo lý đã giảng ở 

trong  Kinh  điển  là  tâm  của  Phật;  ở  trong  Kinh  điển  dạy  chúng  ta  sinh  sống  như  thế 

nào, dạy chúng ta làm việc như thế nào, dạy chúng ta xử sự đối người tiếp vật như thế 

nào là hạnh của Phật. Tâm đồng tâm Phật, nguyện đồng nguyện Phật, hạnh đồng hạnh 

Phật, người này gọi là người niệm Phật, người này là chân niệm Phật, làm gì có đạo lý 

không  vãng  sanh.  Cho  nên,  niệm  Phật  là  tâm  đồng  Phật  tâm,  nguyện  đồng  Phật 

nguyện, hạnh đồng Phật hạnh, người này gọi là niệm Phật. Hai chữ niệm Phật này phải 

xem cho rõ ràng. Không phải miệng niệm, mà là trong tâm bạn thật có, một ngày hai 

đến sáu thời mãi không gián đoạn. Ta học Phật, Phật đã làm ra tấm gương cho chúng 

ta, ta phải chăm chỉ nỗ lực làm theo, như vậy mới đúng. 

Các đồng tu chúng ta hy vọng trong đời này thật sự có thể sanh đến Cực Lạc Thế giới. 

Pháp Tạng thành Phật chính là bộ Kinh điển này, cho nên Kinh không thể không đọc 

thuộc. Vì sao mà chư vị đồng tu mới bắt đầu tu Tịnh Độ, tôi đầu tiên khuyên chư vị 

đem “Kinh Vô Lượng Thọ” đọc 3.000 lần? Không phải là đọc 3.000 lần thì đã được 

rồi, nghĩ như vậy là sai rồi. Mục đích đọc 3.000 lần là để thâu nhiếp tâm. Một ngày từ 

sáng  đến  tối  nghĩ  tưởng  lung  tung,  tâm  của  bạn  tán  loạn  rồi.  Niệm  được  3.000  lần, 

vọng niệm của bạn sẽ ít, mục đích là thâu nhiếp tâm. Mạnh Tử đã nói rằng:  “Cái đạo 

- 206 - 

 của học vấn không gì ngoài việc cầu cho yên tâm mà thôi” , là đem cái loạn tâm để ở 

bên ngoài của bạn thâu trở lại, là cái ý nghĩa như vậy. Một cái là thâu tâm, cái thứ hai 

là đem câu câu chữ chữ giáo huấn của Phật Đà ghi nhớ trong lòng, sau đó bước vào 

giai đoạn thứ hai. Giai đoạn thứ hai này là chúng ta cùng nhau nghiên cứu thảo luận, 

cầu  giải.  Phật  trên  Kinh  điển  đã  chỉ  dạy  chúng  ta  “thâm  giải  nghĩa  thú”,  đây  là  trên 

“Kinh  Kim  Cang”  nói.  Chúng  ta  đối  với  nghĩa  thú  của  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  giải 

được càng sâu càng tốt, càng rộng càng tốt, cho nên bạn phải có thể lý giải được. Giải 

thấu  triệt  rồi  bạn  mới  có  thể  linh  hoạt  vận  dụng,  hoàn  toàn  áp  dụng  được  vào  trong 

cuộc sống thường ngày của mình, áp dụng được vào trong công việc, bất luận là làm 

trong ngành nghề nào, đều là người tài giỏi nhất, đều là người số một, không có thua 

một ai. 

Hai Mươi Lăm Viên Thông ở trên “Kinh Lăng Nghiêm”, hai mươi lăm vị Bồ Tát tu 

pháp môn không giống nhau, người người đều đứng nhất, không có đứng thứ hai. Trên 

“Kinh  Hoa  Nghiêm”,  Thiện  Tài  Đồng  Tử  53  tham,  53  vị  thiện  tri  thức  đại  diện  cho 

nam nữ già trẻ các ngành các nghề cũng đều là người đứng đầu, không có đứng thứ 

hai. Tại vì sao? Phật pháp dạy cho bạn trí tuệ viên mãn, phước đức viên mãn, cho nên 

bất kể trong ngành nghề nào cũng làm sao mà rớt xuống thứ hai? Chúng ta hiểu thấu 

đạo lý này, không những dạy cho những đồng học chúng ta, chúng ta cũng khuyên bảo 

đồng học các tôn giáo khác. Tôi qua lại với những tôn giáo khác, họ rất hoan hỷ với 

tôi.  Tại  sao  vậy?  Chúng  ta  đều  là  số  một,  không  có  ai  số  hai.  Tôi  qua  lại  với  Ki Tô 

Giáo, Phật Giáo số một, Ki Tô Giáo cũng số một; Kinh Phật là số một, “Kinh Thánh” 

các vị cũng là số một. Bình đẳng đối đãi mới có thể hòa thuận sống chung. Chúng ta 

hiện  tại  người  với  người  tại  sao  lại  không  thể  sống  chung?  Tôi  cao,  bạn  thấp,  bạn 

không bằng tôi. Vậy thì không được, chỉ cần có cao thấp, chỉ cần có lớn nhỏ, thế giới 

này làm sao mà không loạn, làm sao có thể có hòa bình. Nhân loại ngày ngày hô hào 

hòa bình, ngày ngày cầu nguyện hòa bình, cầu nguyện đã mấy nghìn mấy vạn năm rồi, 

hòa bình cũng không có xuất hiện. Nguyên nhân là gì? Chỉ cần con người không bình 

đẳng thì không thể hòa bình. Cho nên hòa với bình, hòa là quả báo, bình là nhân, bình 

đẳng là nhân, không bình đẳng thì sao có hòa bình được chứ? Cho nên chúng ta hiện 

nay muốn cầu hòa bình, người với người phải bình đẳng, dân tộc với dân tộc phải bình 

đẳng, tôn giáo với tôn giáo phải bình đẳng, quốc gia với quốc gia phải bình đẳng thì 

thế giới hòa bình. Không bình đẳng thì quyết định không thể nào có hòa bình. Nhưng 

chúng ta mong muốn thế giới này người người đều có thể bỏ qua cao thấp, đây là sự 

việc rất khó làm được. Phật chỉ dạy chúng ta, từ bản thân chúng ta mà làm. Phương 

pháp  này  hay.  Tôi  buông  bỏ,  tôi  bình  đẳng  với  tất  cả  mọi  người,  cho  nên  tôi  có  thể 

sống chung hòa thuận với tất cả chúng sanh. Dùng phương pháp này cảm hóa những 

người chung quanh chúng ta, những người hàng xóm của chúng ta, cảm hóa họ. Chỉ 

cần bản thân chăm chỉ chịu làm. Chúng ta không vì chính mình mà phải như chư Phật 

Bồ Tát vậy, Phật Bồ Tát đến thế gian này để thị hiện không phải vì bản thân các Ngài, 

mục đích của các Ngài chính là vì phổ độ chúng sanh. 

 “Phổ độ chúng sanh” , câu nói này đồng tu sơ học nghe sẽ không hiểu, chúng ta nói 

một cách khác, là giúp đỡ rộng khắp hết thảy chúng sanh “lìa khổ được vui”. Thế gian 

chúng sanh khổ nạn nhiều, giúp đỡ họ “lìa khổ được vui”. Giúp như thế nào? Bản thân 

nhất  định  phải  làm  ra  một  tấm  gương.  Bản  thân  bạn  làm  không  được  thì  ai  chịu  tin 

bạn? Trước tiên bản thân chúng ta phải làm được. Chúng ta mở quyển Kinh ra, y giáo 

- 207 - 

phụng hành. Mới đầu làm quả thật là có khó khăn. Khó ở chỗ nào? Khó ở phiền não 

tập khí chúng ta quá nặng. Tập khí tích lũy từ vô lượng kiếp, làm sao có thể sửa trở lại 

trong một thời gian ngắn được? Không thể nào. Nhưng mà chúng ta xem thấy cổ Đại 

đức sửa được, chư Phật Bồ Tát thị hiện có thể sửa đổi, chúng ta khẳng định là sẽ có 

thể  cải  đổi.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  thị  hiện  tại  thế  gian  này  của  chúng  ta  đã  nói 

rằng, nếu như người thế gian này của chúng ta làm không được, thì Phật thuyết những 

lời này sẽ có lỗi với chúng ta. Tại sao vậy? Đem chúng ta ra làm trò đùa. Phật làm sao 

có thể làm ra sự việc như vậy? Chỉ cần là Thế Tôn đã nói ra như vậy, người thế gian 

chúng ta khẳng định là có thể làm được. Tại vì sao ta không nỗ lực? Ta vì sao không 

chịu chăm chỉ làm? Khẳng định có thể làm được. Tôi đang làm từng li từng chút. 

Trong số đồng tu chúng ta, người đọc qua “Liễu Phàm Tứ Huấn” rất nhiều. Hiện tại 

các đồng tu bên Malaysia đã đem nó làm thành phim, làm thành hai đĩa VCD, tôi tin 

rằng rất nhiều người đã xem. Các vị hãy xem, sự sửa lỗi tu thiện của Liễu Phàm tiên 

sinh  đó  là  một  sự  khắc  họa  cho  chúng  ta,  mới  đầu  thì  khó,  sửa  cái  tập  khí  của  ông, 

muốn tu ba ngàn việc thiện mà mười năm mới hoàn thành. Đây không phải là thị hiện 

cho  chúng  ta  thấy  hay  sao?  Ông  chỉ  cần  có  nghị  lực,  chỉ  cần  có  quyết  tâm,  chỉ  cần 

không  gián  đoạn,  sẽ  có  một  ngày  thành  công.  Tiếp  theo  lại  muốn  làm  ba  ngàn  việc 

thiện,  bốn  năm  thì  đã  hoàn  thành  rồi.  Sự  tiến  bộ  này  đích  thực  là  giống  như  cấp  số 

nhân vậy, càng về sau càng thuận lợi. Bản thân tôi học Phật đã 50 năm rồi, xin nói với 

các đồng tu, tôi không được như Viên Liễu Phàm, những tật xấu mà Liễu Phàm tiên 

sinh có thì tôi đều có, Liễu Phàm tiên sinh còn có những điểm tốt, tôi đều không có, 

không sánh bằng người ta. 

Tôi học Phật, đích thực như mọi người nói là may mắn không kém, quyển đầu tiên mà 

tôi đọc chính là “Liễu Phàm Tứ Huấn”. Tôi đã đọc rất là cảm động. Tôi học ông phản 

tỉnh sửa lỗi đổi mới. Ông mất mười năm để xây dựng nền móng, tôi thì đã dùng thời 

gian hết 20 năm. Tôi giảng Kinh năm nay đã 42 năm, 10 năm đầu giảng Kinh rất gian 

khổ, phải dùng rất nhiều thời gian để chuẩn bị, sau mười năm  mới thuận buồm xuôi 

gió, mọi việc suôn sẻ. Phải chuyên tinh, phải tin tưởng giáo huấn của lão sư. Lão sư 

chỉ dạy chúng tôi  “nhất môn thâm nhập, trường kỳ huân tu” , chỉ dạy chúng tôi dùng 

 “chí thành cảm thông”  để cầu cảm ứng, cho nên sau mười năm thì bắt đầu có chút tự 

tại, sau hai mươi năm thì tương đối là tự tại, và sau ba mươi năm thì tôi được đại tự 

tại. Như nay đã 40 năm rồi, càng ngày càng hoan hỷ, càng ngày càng tự tại, càng ngày 

càng an lạc. Phải thật làm. Phật không lừa gạt chúng ta. 

Khổ là từ đâu mà đến? Từ mê hoặc mà đến. Lạc là từ giác ngộ mà đến. Chúng ta quyết 

định  phải  xả  mê  cầu  ngộ.  Ngộ  là  hiểu  rõ  chân  tướng  vũ  trụ  nhân  sanh,  hiểu  rõ  mối 

quan hệ giữa người và người với nhau, hiểu rõ mối quan hệ giữa người và hoàn cảnh 

tự nhiên, hiểu rõ mối quan hệ giữa người với thiên địa quỷ thần. Hiểu rõ tức là không 

mê hoặc, biết xử sự đối người tiếp vật như thế nào, qua lại với thiên địa quỷ thần như 

thế nào, cảm ứng với chư Phật Bồ Tát như thế nào, vậy thì làm sao có thể không tự tại. 

Trên “Kinh Vô Lượng Thọ”, quyển Kinh này rất hay, đặc biệt là bản hội tập của lão cư 

sĩ  Hạ Liên  Cư.  Trong  năm  nguyên  bản  dịch  thì quyển  này  là  bản  hội  tập  hoàn  thiện 

nhất. Ngài hội tập hay nhất là ở chỗ nào? Khái quát tỉ mỉ rõ ràng bốn nguyên tắc, Ngài 

chân thật đã nắm được, lại dễ đọc tụng hơn bất kỳ nguyên bản dịch nào khác, không 

giảng giải nhưng các vị đọc đại ý đều có thể hiểu được, hay ở chỗ này. Đây mới có thể 

- 208 - 

phổ độ chúng sanh. Chúng ta học tập bộ Kinh này, bản dịch gốc có cần xem không? 

Nên  xem,  bản  dịch  gốc  phải  xem  qua  vài  lần,  sau  đó  thì  xem  đến  quyển  này.  Đây 

giống như là đại cương của năm loại nguyên bản dịch, bạn thảy đều đã nắm được hết 

rồi, đây mới có thể chân thật được thọ dụng; chư vị đồng tu học giảng Kinh, bạn mới 

được thuận buồm xuôi gió. Bản dịch gốc, bản hội tập đều phải xem, phải xem cho thật 

thuộc, bạn mới có thể phá trừ chướng ngại, thật sự muốn gì được nấy. Tôi thường nói 

những lời này không phải tôi nói đầu tiên, mà cổ Đại đức đã nói: “Kinh Hoa Nghiêm” 

là chú giải của “Kinh Vô Lượng Thọ”. Nếu bạn không thông “Hoa Nghiêm”, bộ Kinh 

này muốn giảng được thật viên dung thì khó lắm. “Kinh Vô Lượng Thọ” là đại cương 

của  “Kinh  Hoa  Nghiêm”,  là  tổng  kết  của  “Kinh  Hoa  Nghiêm”.  Việc  này  cư  sĩ  Mai 

Quang Hi trong lời tựa đã viết rất tường tận, đây là những Đại đức nổi tiếng trong nhà 

Phật chúng ta năm đầu dân quốc, Nam Mai Bắc Hạ. Vì vậy, chúng ta học Phật là học ở 

chỗ nào? Nhất định phải y theo Kinh điển, Tứ Y Pháp của Phật, “y pháp bất y nhân”. 

Pháp là Kinh điển, là chỗ y cứ đầu tiên của chúng ta, đệ nhất nghĩa của căn bản nghĩa. 

Tham khảo chú sớ của Đại đức xưa nay, hãy xem báo cáo tâm đắc tu học của họ (chú 

giải của họ chính là báo cáo tâm đắc của họ), cung cấp cho chúng ta tham khảo. Chúng 

ta quyết định phải y theo Kinh văn, bản hội tập cũng quyết định phải y theo bản dịch 

gốc,  như  vậy  mới  không  đến  nỗi  lạc  mất  phương  hướng,  mới  không  đến  mức  đi  sai 

đường. Quan trọng nhất là phải có chánh tín, chánh giải, chánh hành. Hành là áp dụng 

thực tiễn, mỗi câu mỗi chữ đều phải thực tiễn vào trong cuộc sống thường ngày, thực 

tiễn vào trong việc xã giao thường ngày. 

A Di Đà Phật, công đức danh hiệu này không thể nghĩ bàn. Danh hiệu này đều là âm 

dịch  từ  tiếng  Phạn,  dịch  ra  có  ý  nghĩa  là:  “A”  dịch  là  Vô,  “Di  Đà”  dịch  là  Lượng, 

“Phật”  dịch  là  Giác.  “A  Di  Đà  Phật”  ý  nghĩa  là  gì?  Vô  Lượng  Giác.  Cho  nên,  danh 

hiệu này là đức hiệu của tất cả chư Phật Như Lai. Các vị cứ nghĩ xem, có vị Phật nào 

không phải là Vô Lượng Giác không? Mỗi một vị Phật đều là Vô Lượng Giác. Từ đây 

mà  biết,  danh hiệu  của  Phật  vô lượng vô  biên, lấy  A Di  Đà -  danh hiệu  đệ  nhất này 

làm căn bản. 

A Di Đà Phật… 



Tập 239 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  cũng  là  vô  lượng  giác.  Tại  thế  gian  này  của  chúng  ta  không 

dùng chữ “A Di Đà”, mà dùng “Thích Ca Mâu Ni” là ý nghĩa gì? Phải xem người thế 

gian chúng ta bị căn bệnh gì? Thị hiện của Phật Bồ Tát, danh hiệu của Phật Bồ Tát, 

thuyết pháp của Phật Bồ Tát không ngoài việc giúp chúng sanh trị bệnh mà có. Hiện 

tại căn bệnh của chúng sanh thế gian này chúng ta là thiếu lòng yêu thương, thiếu lòng 

từ  bi,  cho  nên  danh  hiệu  dùng  chữ  “Thích  Ca”.  “Thích  Ca”  có  nghĩa  là  nhân  từ,  là 

năng nhân. Đây là Phật dạy cho chúng ta, chúng ta đối đãi với người quyết định phải 

nhân từ, đặc biệt là những người đối xử không tốt đối với chúng ta, người hủy báng, 

người đố kỵ, người chướng ngại, thậm chí là người hãm hại ta, nhất định phải nhân từ 

đối  với  họ,  quyết  định  không  thể  có  một  cái  ác  niệm,  chúng  ta  mới  là  học  trò  của 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật. Đây  là  đối với người, còn đối  với  mình  là  “Mâu  Ni”.  “Mâu 

- 209 - 

Ni” có ý nghĩa là “tịch diệt”. “Tịch” là tịch tĩnh. Nói tịch tĩnh mọi người rất khó hiểu, 

chúng  tôi  đem  ý  nghĩa  nói  cho  cạn  một  chút  là  “thanh tịnh”, vậy  thì  chư vị  dễ hiểu. 

Với chính mình nhất định phải thanh tịnh. “Diệt” nghĩa là gì? Diệt phiền não, chúng ta 

dùng lời ở trên “Kinh Hoa Nghiêm” để mà nói, vọng tưởng phân biệt chấp trước phải 

diệt,  bằng  mọi  cách  phải  giảm  trừ  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước.  Cho  nên  tôi 

khuyên  đồng  học,  chân  thật  muốn  thành  tựu  thì  quyết  định  không  nên  xem  truyền 

hình, không nên xem báo chí, không nên nghe tin tức. Vì sao vậy? Những thứ này đều 

là nhiễm ô, hết thảy đều phải từ bỏ. Các vị ở tại thế gian là thiên hạ đại loạn, thế giới 

của tôi là thiên hạ thái bình, là vô sự, các vị xem mấy thứ đó thì sự tình liền nhiều hơn, 

không xem thì không có chuyện gì rồi phải không? Các vị tại sao cứ phải đa sự chứ? 

Hiện  tại  tôi  vẫn  thường  hay  thấy  rất  nhiều  đồng  học  cả  ngày  ôm  lấy  cái  điện  thoại. 

Sóng vô tuyến của điện thoại sẽ ảnh hưởng đến trí nhớ. Tôi nghe nói, người gọi điện 

thoại  nhiều  thì  người  đó  sẽ  bị  đau  nửa  bên  đầu.  Nói  nhiều  không  bằng  nói  ít,  nói  ít 

không  bằng  không  nói  gì,  có  nhiều  lời  đáng  để  nói  như  vậy  hay  sao?  Vậy  khi  điện 

thoại còn chưa được phát minh, bạn vì sao lại được thanh tịnh? Cái gì là yêu ma quỷ 

quái?  Những  thứ  này  là  yêu  ma  quỷ  quái,  điện  thoại  di  động  là  yêu  ma  quỷ  quái, 

truyền hình là yêu ma quỷ quái, báo chí là yêu ma quỷ quái. Ngày ngày cứ tiếp xúc với 

những  thứ  này  thì  phiền  não  của  bạn  rất  lớn.  Chư  Phật  Bồ  Tát  tâm  địa  thanh  tịnh 

không nhiễm bụi trần, họ có đối với tất cả pháp thế gian không hay không biết không? 

Xin nói với các vị, so với những người ngày ngày chú ý tin tức, thì các Ngài còn rõ 

hơn, nhưng các Ngài không cần. Chúng ta ngày ngày nghe những tin tức này, có nhiều 

lúc vẫn phán đoán sai lầm. Các Ngài cả ngày cứ nhắm đôi mắt, như như bất động, mà 

quan sát thấy rõ ràng minh bạch, một chút thấy biết sai lầm cũng không có. Chúng ta 

tại vì sao không học cái khả năng này? Tôi rất ít tiếp xúc với những tin tức bên ngoài, 

tôi  gặp  một  số  người  ở  đài  truyền  hình  đến  phỏng  vấn,  tôi  đối  đáp  mà  không  có 

chướng ngại, họ không hỏi thì tôi không biết, họ vừa hỏi tôi liền biết. Tâm thanh tịnh 

rất quan trọng, quan trọng hơn bất cứ thứ gì. 

Phật pháp đến sau cùng là minh tâm kiến tánh, nhập vào cảnh giới Phật. Sau cùng chỉ 

có  ba  môn,  vô  lượng  vô  biên  pháp  môn,  đến  sau  cùng  chỉ  có  ba  môn.  Ba  môn  này 

chính là Giác-Chánh-Tịnh. Chúng ta ngày nay nói quy y Tam Bảo, ở trên “Đàn Kinh” 

tôi vô cùng bội phục Lục Tổ Đại Sư, Lục Tổ Ngài nói tam quy y Ngài không có nói 

quy y Phật, quy y Pháp, quy y Tăng. Đường triều vào lúc đó, họ không dùng cách nói 

này. Sau khi tôi đọc xong Kinh này thì liền nghĩ, Ngài tại vì sao không dùng cách nói 

này. Có thể là vào lúc đó, mọi người đối với quy y Tam Bảo đã có sự sai lệch, đã có sự 

sai lầm, cho nên Ngài không nói Phật Pháp Tăng, Ngài nói quy y Giác, quy y Chánh, 

quy  y  Tịnh. Sau  đó  lại  giải thích, Phật  là Giác  vậy, Pháp  là  chánh  vậy, Tăng  là  tịnh 

vậy. Cách giải thích này quá hay. Cho nên, đến sau cùng là ba môn, Thiền tông, Tánh 

tông đi vào Giác môn, “đại triệt đại ngộ” mà nhập môn; Giáo Hạ thì đi Chánh môn, là 

chánh  tri  chánh  kiến,  “đại  khai  viên  giải”;  Tịnh  Độ  Tông  cùng  Mật  Tông  thì  đi  vào 

Tịnh môn, tâm thanh tịnh. Ở bên ngoài còn chưa có bước vào là Thiền Môn, bước vào 

thì đều là như nhau, một cái mà đạt được thì ba cái đều được. Cho nên, chúng ta phải 

hiểu rõ căn tánh của chính mình, trong ba môn thì chọn một môn, một môn thâm nhập, 

nhưng  quyết  định  là  phải  tôn  kính  đối  với  những  hành  môn  khác.  Nếu  bạn  nói  môn 

này của ta là tốt, môn của họ không bằng ta, thì bạn có thể vào được hay không? Vào 

không được. Tại sao vậy? Chỉ cần bạn có cái ý niệm này thì bạn là tà tri tà kiến, tâm 

của bạn không Giác, tâm của bạn không Chánh, tâm của bạn không Tịnh, bất luận là tu 

- 210 - 

học pháp  môn  nào đều  không  thể thành  tựu. Nhất định  phải  như 53  vị  thiện tri thức 

trên “Kinh Hoa Nghiêm”, pháp môn mà họ tu đều không giống nhau, đối với những 

pháp  môn  khác,  không  ai  mà  không  tự mình  khiêm  tốn  tán  thán  người  khác. Những 

Đại đức Trung Quốc xưa thường hay chỉ dạy chúng ta:  “Muốn Phật pháp hưng chỉ có 

 tăng  khen  tăng” . Nếu  chúng  ta  mong  muốn thế giới hòa bình,  vậy  thì  chúng ta  nhất 

định phải hiểu được tôn giáo tán thán lẫn nhau, quyết định không có hủy báng. 

Người Hồi Giáo Afghanistan đã đánh sập hai tượng điêu khắc bằng đá của Phật giáo, 

đúng  ngay  lúc  đó  thì  tôi  đang  ở  Hồng  Kông,  Đài  Truyền  Hình  Phụng  Hoàng  đến 

phỏng vấn, liền yêu cầu tôi đưa ra nhận xét đối với sự việc này, đó là do tín đồ Hồi 

Giáo  làm.  Giải  đáp  của  tôi  thì  đây  chỉ  là  sự  hiểu  lầm,  họ  không  có  làm  sai,  họ  hiểu 

lầm,  họ  không  biết  được  chân  tướng  sự  thật.  Tôi  chỉ  cảm  thấy  rất  là  đáng  tiếc,  tôi 

không  hề  trách  họ  mắc  sai  lầm.  Họ  đã  hiểu  lầm  ở  chỗ  nào?  Họ  không  biết  được  họ 

đang tôn thờ Thượng đế Allah, họ không hiểu được Thích Ca Mâu Ni Phật là hóa thân 

của thượng đế. Nếu như họ biết rằng Thích Ca Mâu Ni Phật là hóa thân của Allah, thì 

họ  cũng  đảnh  lễ  sát  đất.  “Mười  phương  tam  thế  Phật  cùng  chung  một  pháp  thân” . 

Trong nhà Phật chúng ta thì nói là đáng dùng thân gì để được độ thì liền hiện thân ấy, 

Phật Bồ Tát thấy nên dùng thân Allah để độ liền hiện thân Allah, nên dùng thân Giê 

Su để độ các Ngài liền hiện thân Giê Su. Tôi thấy mỗi một thần linh của các tôn giáo 

đều là hóa thân của Phật Bồ Tát, như vậy thì bình đẳng biết bao, hòa thuận biết bao, 

vấn đề lập tức liền được hóa giải, liền được công bằng. 

Ngày hôm ấy Đổng Sự Trưởng của họ xem thấy việc này, đến nói với tôi:  “Pháp sư! 

 Ngài nói rất hay, so với nhận xét của những người khác hay hơn nhiều, vô cùng hài 

 hòa” . Chúng  ta  mong  muốn xã  hội  an  định, thế  giới  hòa  bình,  thì  không  nên  gây  ra 

xung  đột,  không  nên  gây  phiền  phức  cho  cuộc  sống.  Chúng  tôi  nói  lời  này  câu  nào 

cũng  là  lời  thật,  đều  là  chân  tướng  sự  thật,  sao  lại  không  thể  hòa  thuận  sống  chung 

được chứ? Họ đã đánh sập tượng Phật, chúng ta không trách họ, trách là trách chúng 

ta, chúng ta theo đạo Phật mà không đem những đạo lý này nói rõ ràng minh bạch với 

người thế gian, để họ sinh ra hiểu lầm. Sai lầm của việc họ đem đánh sập bức tượng 

Phật này là sai lầm ở tại người theo đạo Phật chúng ta, không phải tại họ. Các vị cứ 

suy nghĩ xem lời tôi nói có đạo lý hay không? Trách móc họ thì là sai, mọi việc phải tự 

suy xét chính mình, do bản thân chúng ta chưa có làm tốt. Người ta nói chúng ta cúng 

tượng Phật là mê tín, lạy cái tượng đất, chúng ta có thể trách họ nói sai không? Họ quả 

thực không có nói sai, sai là ở đâu? Sai là ở chúng ta, chúng ta không có đem ý nghĩa 

của việc cúng dường tượng Phật nói rõ ràng với họ. Chúng ta mà giảng giải rõ ràng thì 

họ  sẽ  minh  bạch  thôi,  sẽ  tỉnh  ngộ  ra  mà  thôi, không  đến  nỗi  nói  chúng  ta  là  mê  tín, 

cũng sẽ không nói chúng ta là đa thần giáo. 

Chúng ta thờ cúng Thích Ca Mâu Ni Phật là kỷ niệm lão sư chúng ta. Ngày nay chúng 

ta tiếp nhận những giáo huấn tốt như vậy là nhờ Ngài đã truyền lại cho chúng ta. Đây 

là báo ân, tri ân báo ân niệm niệm không quên. Ý nghĩa là như vậy. Tại sao mà thấy 

Ngài thì phải cúi đầu lễ bái? Cúi đầu lễ bái là chúng ta tôn trọng Ngài, chúng ta thấy 

lão sư như vậy liền khiêm cung, tôn trọng Ngài. Phải đem việc khiêm cung tôn trọng 

người mà vận dụng vào cuộc sống thường ngày, chúng ta đối với tất cả người đều phải 

tôn trọng, tất cả chúng sanh đều xem họ như là Phật để mà đối đãi. Đây là Phật dạy 

bảo chúng ta, trên Kinh mọi người đều đã đọc qua, tất cả chúng sanh là cha mẹ trong 

- 211 - 

quá  khứ  của  ta,  là  chư  Phật  trong  tương  lai.  “Nhất  thiết  chúng  sanh  giai  hữu  Phật 

 tánh” ,  phàm  nếu  là  có  Phật  tánh,  đương  nhiên  họ  sẽ  thành  Phật.  Đây  là  chúng  ta 

thường  hay  đọc  thấy  trên  Kinh  Đại  Thừa.  Ở  trong  “Hoa  Nghiêm”,  “Viên  Giác”  nói 

còn  hay  hơn:   “Nhất  thiết  chúng  sanh  bổn  lai  thành  Phật” .  Những  lời  này  chúng  ta 

không dễ gì hiểu, những lời này thì Pháp Thân Đại Sĩ biết. Ngài sao lại nói  “bổn lai 

 thành Phật” ? Căn tánh của tất cả chúng sanh là Phật tánh. 

Chư vị nếu như đọc kỹ “Kinh Lăng Nghiêm” thì sẽ hiểu, căn tánh của sáu căn chúng 

ta, thấy ở nơi mắt, nghe ở nơi tai, ngửi ở nơi mũi, kiến văn giác tri là chân tánh, đây là 

Phật tánh. Chư Phật Như Lai nhìn tất cả chúng sanh thì các Ngài nhìn tánh không nhìn 

tướng, cho nên tất cả chúng sanh bổn lai thành Phật. Phàm phu chúng ta thì sai, phàm 

phu là chấp tướng không thấy tánh. Tánh là chân thành, tánh là thanh tịnh, tánh là bình 

đẳng, tánh  là  chánh  giác,  tánh  là  từ  bi, tất  cả  chúng  sanh  vốn  là  có  đầy  đủ.  Hiện  tại 

cũng không có mất đi, chân tánh của chúng ta vốn sẵn có, vẫn đang hiện tiền, nhưng 

mà khi nó khởi tác dụng thì đã khởi chướng ngại, tâm chân thành liền không có, hư 

ngụy hiện trở ra, vô minh đã chướng ngại, phiền não chướng ngại, trần sa phiền não, 

kiến tư phiền não đã chướng ngại lấy nó, cho nên nó khởi tác dụng, tác dụng khởi lên 

liền  có  sai  lệch,  liền  có  sai  lầm.  Nhưng  những  vô  minh  phiền  não  này  là  hư  vọng, 

không  phải  chân  thật,  ở  trong  tự  tánh  vốn  là  không  có.  Vốn  là  không  có  thì  đương 

nhiên có thể đoạn dứt, vốn là có thì đương nhiên có thể khôi phục, khẳng định là như 

vậy. Chúng ta học Phật là từ nơi này mà xây dựng lòng tin, lòng tin kiên định không 

lay chuyển, phiền não tập khí của chúng ta có thể đoạn, căn bản vô minh của chúng ta 

có thể đoạn, ở trong tâm tánh chúng ta, vô lượng trí tuệ bát nhã, vô lượng đức năng, vô 

lượng hảo tướng giống như chư Phật Như Lai không hai không khác, khẳng định có 

thể  hiện  tiền,  chỉ  sợ  chính  mình  không  làm.  Từ  đâu  bắt  đầu  làm?  Ngay  trong  cuộc 

sống thường ngày phải biết đè nén chính mình, trước tiên bắt đầu làm từ đây. Nhà Nho 

cũng  nói,  trong  “Lễ  Ký”  bắt  đầu  là   “Ngạo  bất  khả  trưởng” .  Chúng  ta  học  cái  này 

trước,  học khiêm  hư trước,  học  cung kính  trước.  Phổ  Hiền  Bồ Tát  dạy  cho  chúng ta 

mười cương lĩnh tu học, điều thứ nhất là “Lễ kính chư Phật”, chúng ta ở ngay trong 

cuộc sống thường ngày không thể không học. 

Trong các ngôi chùa, chư vị thường hay nhìn thấy quyển “Nghi Quy Sám Bổn”, “nhất 

tâm cung kính”, “nhất tâm đảnh lễ”, “nhất thiết cung kính”, các vị xem những lời này, 

“nhất thiết” là không có phân biệt. Chúng ta cung kính đối với người phải như là đối 

với Phật. Không những với người, mà đối với tất cả động vật cũng phải cung kính như 

đối với Phật vậy. Chúng ta tương thông với động vật. Các vị ở tại nhà mình, đặc biệt là 

nhà bếp thì gián, kiến, các loài côn trùng nhỏ này rất nhiều, đồng tu học Phật thường 

đến hỏi tôi phải làm sao? Phải tương thông, phải kết bạn với chúng, đôi bên tôn kính 

lẫn nhau, giúp đỡ lẫn nhau, vấn đề không phải đã giải quyết rồi sao? Không thể giết, 

càng giết càng nhiều, cái oán cừu này càng kết càng sâu, càng kết càng rộng, đời đời 

kiếp  kiếp  giết  qua  giết  lại  không  dứt  được.  Nhất  định  phải  tương  thông,  “chí  thành 

 cảm thông” ,   “lòng thành cảm động đá vàng cũng vỡ” , động vật nhỏ sẽ hiểu được. Tôi 

tương thông với chúng, tôi gặp chúng thì đều chắp tay, Bồ Tát kiến, Bồ Tát gián. Mỗi 

người chúng ta đều có hoàn cảnh sống của riêng mình, hy vọng tôi không chướng ngại 

bạn thì bạn cũng không chướng ngại tôi. Chúng đến đều là để tìm kiếm thức ăn. Chư 

vị muốn tìm đồ ăn thì tôi cúng dường, tôi cúng dường ở bên ngoài sân. Thật sự đều đi 

hết, một con cũng không nhìn thấy. Không thể giết được. Bạn phải hiểu được, chúng 

- 212 - 

đi vào trong căn phòng của chúng ta là để tham quan du lịch, chúng cũng là đến xem 

sự mới lạ. Dùng cái tâm này để nhìn chúng thì hoan hỷ. Chúng ta hoan hỷ với chúng, 

chúng cũng hoan hỷ đối với chúng ta. 

Không những động vật có thể tương thông, thực vật cũng hiểu tính người. Ở trên núi 

chúng tôi trồng rau, trồng hoa, chúng tôi yêu quý chúng, rau, hoa đều mọc rất tươi tốt. 

Chúng  cúng  dường  bạn,  báo  ơn  bạn.  Chúng  tôi  trồng  dây  mướp,  mướp  mọc  ra  trái 

mướp rất to, đã già rồi mà không có ai thấy, lúc đi hái mướp thì không nhìn thấy, quả 

mướp này liền báo mộng cho Pháp sư Ngộ Khiêm, nó nói rằng nó đã lớn lắm rồi, mau 

mau đi hái nó đi. Sáng hôm sau, Pháp sư Ngộ Khiêm đi tìm, quả nhiên tìm thấy, quả 

rất to, mà không thể ăn được nữa, đành để lại làm giống. Bạn xem, đều có thể tương 

thông với thực vật. 

Hòa thuận chung sống chính là một loại tâm chân thành, quyết định không có tự lợi, 

không có vọng niệm, không thể có một mảy may ý niệm nào tổn hại đến tất cả chúng 

sanh.  Làm  sao  để  đạt  được  thân  tâm  thanh  tịnh,  đạt  đến  thuần  tịnh?  Tôi  thường  hay 

khuyên bảo các đồng học, chúng ta đối với tất cả người, tất cả sự, tất cả vật phải tiêu 

trừ ý niệm  muốn khống  chế. Không thể có ý niệm  muốn khống chế,  không thể  có ý 

niệm tổn hại, không thể có ý niệm muốn chiếm lấy. Bạn sẽ hỏi tại vì sao? Đây đều là 

Phật dạy. Tại sao mà Phật dạy bảo chúng ta như vậy?  “Phàm sở hữu tướng giai thị hư 

 vọng” . Bạn có thể thọ dụng, không thể nào chiếm lấy. Tôi nhận được sự khải thị này 

từ trên Kinh Phật, nhận được sự giáo huấn này, cho nên cả đời tôi được thọ dụng. Bất 

luận là ở nơi nào, tôi cần quyền sử dụng, không cần quyền sở hữu, vì có quyền sở hữu 

thì  sẽ  rất  mệt,  tôi  cần  quyền  sử  dụng,  tôi  có  thể  hưởng  thụ,  tôi  có  thể  dùng.  Giảng 

đường này dựng lên ở nơi đây, hai tiếng đồng hồ giảng Kinh này, tôi sử dụng rất là tự 

tại. Hai tiếng đồng hồ đã hết rồi, thì người có quyền sở hữu đến quản lí, chỗ nào hư 

hỏng cần phải sửa chữa là việc của họ. Vì sao vậy? Họ sở hữu mà. Sở hữu thì sẽ rất 

mệt, sử dụng thì rất tự tại. Giống như chúng ta đi ở khách sạn, chúng ta ở một ngày, ở 

hai  ngày,  ta  sử  dụng,  quyền  sở  hữu  là  của  người  chủ  khách  sạn,  những  sự  việc  linh 

tinh vụn vặt chỗ này họ phải trông coi quản lí. Họ nhọc tâm, còn ta thì tự tại. Chúng ta 

một đời ở tại thế gian này, tại thế gian này cả thảy đều là quyền sử dụng, quyết định 

không cần đến quyền sở hữu. Bạn mua được cái nhà, trong lòng của mình phải biết, ta 

có  quyền  dùng,  không  cần  sở  hữu,  sở  hữu  thì  rất  phiền  phức,  khi  chết  đi  thì  vẫn  xả 

không được, “ta vẫn còn có ngôi nhà”, vậy phải làm sao? Sau khi chết rồi nhất định sẽ 

trở lại ngôi nhà này để đầu thai. Trong ngôi nhà có những thứ gì? Có chuột, có gián, 

vậy không phải bạn biến thành chuột thành gián rồi sao? Ngôi nhà này là của bạn, bạn 

không chịu rời khỏi. Không có khái niệm sở hữu này thì thoát ra rất tự tại. Đối với tất 

cả pháp thế xuất thế gian đều không có được mất, người này mới tự tại. Cứ phiền não 

đều là suy tính hơn thiệt. Trừ bỏ ý niệm được mất, thì người sẽ được đại tự tại. Chúng 

ta tu phước tu huệ, ngay trong cuộc sống thường ngày cái gì cũng đều không thiếu, tin 

tưởng Phật ở trên Kinh đã nói câu  “Phật thị môn trung hữu cầu tất ứng” . Cái gì cũng 

không có, nhưng muốn thứ gì thì thứ đó liền hiện tiền. 

Đến Cực Lạc Thế giới thì càng tự tại hơn, lúc muốn ăn thì đồ ăn lập tức liền hiện tiền, 

không  cần  nữa thì  liền  biến  mất. Chúng  ta  hiện  tại  không  có đến  Cực Lạc Thế  giới, 

chưa thể đạt đến cảnh giới này thì cũng phải nên làm cho gần giống, không thể nào mà 

không thọ dụng được một chút, vậy chúng ta học Phật không có uổng công. 

- 213 - 

Nhất định phải được trí tuệ chân thật, phải chân thật được thọ dụng. Cho nên, nếu có 

dư thì tận sức mà bố thí, không thể đem tích giữ. Tích chứa quyết định là một sai lầm. 

Phải  bố thí,  cúng dường. Phật  dạy  bảo  chúng  ta, những  tài  phú  chúng  ta  thọ  dụng  ở 

trong đời này là từ việc bố thí mà ra. Bố thí là nhân, bố thí tài là nhân, tài phú là quả 

báo, càng thí càng nhiều. Bố thí pháp là nhân, thông minh trí tuệ là quả. Bố thí vô úy 

là  nhân,  khỏe  mạnh  sống  lâu  là  quả.  Người  thế  gian  chúng  ta  muốn  được  tài  phú, 

muốn được thông minh trí tuệ, muốn được khỏe mạnh sống lâu, thì bạn phải ra sức mà 

tu ba loại bố thí này. Tu nhân thì quyết định được quả. 

Trong số mạng của tôi không có phước báo, đời trước không tu, vả lại còn đoản mạng. 

Năm xưa xem tướng đoán mệnh cho tôi, đều nói tôi sống không quá 45 tuổi. Tôi tin. 

Gia đình tôi mấy đời không có ai sống hơn 45 tuổi, cho nên tôi rất là tin việc này. Tôi 

không có cầu sống lâu, tôi cũng không có cầu tài phú, nhưng mà tôi cầu thông minh trí 

tuệ. Hiện tại ba loại quả báo này đều đã đạt được. Phật pháp không có lừa gạt tôi, tôi 

vô cùng cảm kích. Sự tu học của tôi cũng đã làm tấm gương tốt cho mọi người. Chỉ 

cần tu học như lý như pháp, tôi thường nói người học Phật không già không bệnh tật 

không chết, đến Cực Lạc Thế giới rõ ràng minh bạch thông suốt thấu đáo, cái túi da 

hôi thối này không cần nữa thì đi rồi, sống mà ra đi, không phải chết mà đi. Chết mà đi 

thì là sai. Chết mà đi là đi vào tam đồ lục đạo, đó là chết mà đi. Đến Cực Lạc Thế giới 

là sống mà đi, không phải chết rồi mới đi. Cho nên học Phật, ba sự việc tốt, nếu bạn 

muốn được ba quả báo này thì bạn nhất định phải như lý như pháp mà tu học. Thế Tôn 

trên bộ Kinh này đã vì chúng ta mà tán thán A Di Đà Phật là:  “Quang trung cực tôn 

 Phật trung chi vương” . Đây là tán thán đến cực đỉnh. Tán thán của Thích Ca Mâu Ni 

Phật chính là đại diện cho sự tán thán của mười phương ba đời tất cả chư Phật. Chúng 

ta phải tin tưởng. Người chịu tin thì có phước. 

Thế Tôn vì chúng ta giới thiệu A Di Đà Phật, chủ yếu chính là bộ Kinh này, bộ Kinh 

này  đã  nói  được  đầy  đủ  nhất.  “Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  Kinh”  là  bổ  sung  cho  bộ 

Kinh  này,  bổ  sung  lý  luận  đối  với  Tây  Phương  Cực  Lạc  Thế  giới  cho  chúng  ta,  bổ 

sung cho chúng ta về nhân quả, bổ sung cho chúng ta về ba bậc chín phẩm. “Kinh Phật 

thuyết A Di Đà”, là đặc biệt khuyên bảo chúng ta tu học pháp môn này. Có thể nói là 

phần lưu thông của bổn Kinh chúng ta đều là khuyến tu. Từng câu từng chữ trong mỗi 

bộ  Kinh điển, nghĩa  lý  đều  là  cứu  cánh  viên  mãn. Chúng  ta  xem  chú  giải  “Kinh  Vô 

Lượng Thọ” của Liên Trì Đại Sư, chú giải ấy của Ngài là quyển “Sớ Sao”, chúng ta từ 

trong  quyển  “Sớ  Sao”  này  xem  thấy,  mới  chân  thật  biết  được  sự  thâm  sâu  uyên  bác 

của “Kinh Di Đà” không thua gì “Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh”. Chúng 

ta đối với Kinh điển này có lòng tôn trọng, lòng ngưỡng mộ thì mới có thể sinh khởi ra 

được. Liên Trì Đại Sư đem “Kinh Vô Lượng Thọ” và “Đại Phương Quảng Phật Hoa 

Nghiêm Kinh” xem trọng như nhau, dụng ý của Ngài rất sâu, khiến chúng ta không thể 

xem nhẹ Tịnh Độ. Nếu xem thường Tịnh Độ thì sai lầm rồi. 

Năm xưa tôi đến Mỹ để giảng Kinh, ở Mỹ không có tu Tịnh Độ. Tôi là người đầu tiên 

đi đến, nhưng trong hai năm đầu tôi không giảng Tịnh Độ, giảng Tịnh Độ sẽ dẫn đến 

rất nhiều phiền phức, một số những bàn cãi không cần thiết, vậy thì chẳng có ích gì, 

tránh đi để khỏi phải bàn cãi. Bên đó họ đang học Thiền Tông, tôi giảng “Lục Tổ Đàn 

Kinh”, tôi giảng “Kinh Kim Cang”, tôi giảng “Vĩnh Gia Đại Sư Thiền Tông Tập”, tôi 

giảng “Tín Tâm Minh” của Tăng Xán, chỉ giảng Thiền Tông. Người đến nghe rất hăng 

- 214 - 

hái. Tôi cũng có giảng một chút Mật Tông. Lão sư của tôi - Chương Gia Đại Sư là đại 

đức  Mật  Tông,  tuy  rằng  tôi  không  có  học  Mật  Tông  nhưng  thường  thức  thì  tôi  hiểu 

cũng  không  ít,  đây  nghĩa  là  tôi  hiểu  điều  mà  các  vị  học,  tôi  không  phải  không  có 

chuyên môn. Năm thứ ba thì tôi giảng “Kinh Di Đà”, giảng Tịnh Độ. Năm đó đúng lúc 

chúng tôi vừa giảng viên mãn “Di Đà Sớ Sao” lần thứ hai, vào lúc đó là dùng băng ghi 

âm  để  ghi  lại,  bộ  Kinh  này  chúng  tôi  tổng  cộng  đã  ghi  được  ba  trăm  ba  mươi  mấy 

cuộn băng. Tôi giảng Tịnh Độ thì đem bộ băng ghi âm này để ở trên bàn, mọi người 

đến xem, ồ nhiều vậy, là băng gì vậy? “Kinh A Di Đà”. Họ ngẩn người ra, không dám 

nói lời nào, cho rằng “Kinh Di Đà” rất đơn giản. Một ngày giảng một lần, giảng một 

năm mới viên mãn, ba trăm ba mươi mấy cuộn băng, một ngày giảng một cuộn băng, 

một năm mới giảng viên mãn, mọi người nhìn thấy không có lời nào để nói. Sau đó tôi 

lại nói với họ, điều các vị hiểu thì tôi hiểu, điều tôi hiểu các vị không hiểu, cho nên từ 

đó về sau, người tu Tịnh Độ ở Mỹ dần dần bắt đầu nhiều lên. Hiện tại chúng tôi tại Mỹ 

có bảy đài truyền hình, mỗi ngày đều phát sóng những băng ghi hình tôi giảng Kinh. 

Những gì chúng tôi giảng chất lượng ghi hình nhất định phải tốt, đài truyền hình của 

họ  sẽ  phát  sóng  mỗi  ngày  một  tiếng  đồng  hồ.  Tại  Đài  Loan  phát  sóng  đại  khái  mỗi 

ngày  đến  bốn  tiếng  đồng  hồ,  cho  nên  người  xem  thì  rất  nhiều.  Chúng  tôi  hiện  nay 

những băng ghi  hình  này  nhất  định phải nâng  chất  lượng  lên cao. Vì  vậy, giới  thiệu 

Tịnh Tông thật không dễ dàng, bản thân chúng ta chưa có khế nhập cảnh giới này mà 

muốn đem việc này giới thiệu với người khác, đích thực là tương đối khó. 

Phật A Di Đà thành Phật đến nay đã mười kiếp, khoảng thời gian này không dài. Thế 

giới Ta Bà chúng ta nhìn thấy thời gian này như là con số thiên văn, nhưng mà xem từ 

trong  toàn  bộ  thời  gian  của  Phật  pháp  thì  rất  ngắn. Các  vị  nghĩ  xem, trên  Kinh  luận 

Phật thường nói, phàm phu tu thành Phật phải trải qua ba đại A Tăng Kỳ kiếp. Con số 

này  là  không  phải  nói  từ  đây.  Ba  đại  A  Tăng  Kỳ  kiếp  là  bắt  đầu  tính  từ  ngày  nào? 

Không phải từ chúng ta hiện nay, chúng ta hiện tại tu học không tính, vậy tính từ ngày 

nào? Từ ngày nào mà phá một phẩm vô minh chứng một phần pháp thân, hay nói cách 

khác, tính từ ngày đến được Viên Giáo Sơ Địa Bồ Tát. A Tăng Kỳ kiếp thứ nhất phải 

tu mãn tam Hiền Vị là thập trụ, thập hạnh, thập hồi hướng. A Tăng Kỳ kiếp thứ hai 

phải tu mãn bảy cái vị thứ từ Sơ Địa đến Thất địa. A Tăng Kỳ kiếp thứ ba phải tu ba 

cái vị thứ là Bát Địa, Cửu Địa, Thập Địa, Bồ Tát Pháp Vân Địa. Trên hội Hoa Nghiêm 

41 vị Bồ Tát, vị thứ 41 là Đẳng Giác vẫn chưa được tính vào trong này, chỉ tính cho 

bạn  đến  Pháp  Vân  Địa  là  cần  ba  đại  A  Tăng  Kỳ  kiếp.  Trước  khi  chứng  được  Viên 

Giáo Sơ Trụ thì không tính. Nếu như mà tính thêm cái này vào thì vô lượng kiếp, vô 

lượng kiếp mới có thể thành tựu. Chỗ này nói mười kiếp thì thành tựu, thời gian này 

thì thật là quá ngắn. 

Chúng ta lại xem trên “Quán Kinh”. “Quán Kinh” nói với chúng ta, hạ hạ phẩm vãng 

sanh là Phàm Thánh Đồng Cư Độ, đến Cực Lạc Thế giới “Hoa khai kiến Phật ngộ vô 

sanh” phải tu bao lâu? 12 đại kiếp. Mười hai đại kiếp thì họ tu đến minh tâm kiến tánh, 

thì tu đến địa vị Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát. Chúng ta tưởng tượng xem, nếu như không 

vãng sanh Tây Phương Cực Lạc Thế giới mà chúng ta muốn tu đến địa vị này, thì thật 

là vô lượng kiếp. Sanh đến Tây Phương Cực Lạc Thế Giới 12 kiếp thì thành tựu, đây 

là nói cái gì? Hạ phẩm hạ sanh, nghiệp chướng đặc biệt sâu nặng. Không tạo nghiệp 

chướng sâu nặng đến như vậy, đại khái sanh đến Tây Phương Cực Lạc Thế giới thông 

thường mà nói đều là trung bối, hoặc giả là hạ bối thượng phẩm, hạ trung phẩm. Hạ hạ 

- 215 - 


phẩm  là  người  tạo  tác  nghiệp  chướng  sâu  nặng.  Không  tạo  tội  nghiệp  sâu  nặng  như 

vậy  thì  giống  như  những  người  vãng  sanh  của  chúng  ta, sẽ  không  ở  hạ  hạ  phẩm,  sẽ 

không  ở  hạ  trung  phẩm,  luôn  là  hạ  thượng  phẩm  trở  lên.  Nói  cách  khác,  đến  Tây 

Phương Cực Lạc Thế giới, nếu chúng ta muốn tu  “Hoa khai kiến Phật ngộ vô sanh”  là 

từ Phàm Thánh Đồng Cư Độ tu đến Thật Báo Trang Nghiêm Độ (“Hoa khai kiến Phật 

ngộ vô sanh” là Thật Báo Trang Nghiêm Độ), thông thường mà nói, đại khái chỉ cần 

từ ba đến bốn kiếp thì sẽ đạt được. Thời gian này rút ngắn biết bao nhiêu. Nếu như bạn 

là  người  căn  tánh  đại  lợi,  lúc  trước  tôi  đã  nói  tam  phước  trên  “Quán  Kinh”  ba  điều 

mười một câu bạn đều làm được hết, bạn vừa sanh đến Tây Phương Cực Lạc Thế giới 

liền hoa khai kiến Phật. Đây chính là Đại đức xưa đã nói với chúng ta về Phật pháp 

ngay đời thành tựu. Tại vì sao chúng ta không làm? Khó là ở chỗ nào? Thực tại mà nói 

khó ở tự tư tự lợi không chịu buông xuống, chúng ta đời đời kiếp kiếp đã thiệt thòi ở 

chỗ này. Trên “Kinh Kim Cang” nói ngã tướng, nhân tướng, chúng sanh tướng, thọ giả 

tướng, thì “Ngã tướng” không buông được, “ngã kiến” buông không được, khó ở chỗ 

này.  “Kim  Cang  Bát  Nhã”  là  cảnh  giới  của  pháp  thân  Đại  Sĩ,  vừa  mở  đầu  liền  nói: 

 “Nhược Bồ Tát hữu ngã tướng, nhân tướng, chúng sanh tướng, thọ giả tướng, tức phi 

 Bồ  Tát” .  Chữ  “phi  Bồ  Tát”  này  nghĩa  là  Bồ  Tát  gì?  Pháp  thân  Bồ  Tát  phải  không? 

Không phải pháp thân Bồ Tát. Pháp thân Bồ Tát thấp nhất là Viên Giáo Sơ Trụ, Biệt 

Giáo Sơ Địa, đã phá được bốn tướng. 

Chúng ta hiện tại cửa đầu tiên là phải đem tự tư tự lợi buông bỏ, phải thường xuyên 

nghĩ rằng những thứ này đã hại chúng ta đời đời kiếp kiếp không thể thành tựu. Quả 

nhiên  đem  tự  tư  tự  lợi  buông  bỏ,  khởi  tâm  động  niệm  không  còn  muốn  lợi  ích  cho 

chính mình, mà muốn lợi ích cho người khác, muốn lợi ích cho xã hội, muốn lợi ích 

cho  đất  nước,  muốn  lợi  ích  cho  tất  cả  chúng  sanh,  chúng  ta  ngay  trong  một  đời  này 

khẳng định là có thể chứng được quả Tiểu thừa Tu Đà Hoàn, Đại thừa Viên Giáo Sơ 

Tín Vị Bồ Tát, chúng ta có thể chứng được. Có thể có được điều kiện này, chúng ta 

cầu sanh Tịnh Độ, nói các vị biết, rất có thể ở ngay trong một đời này liền chứng được 

Thật Báo Trang Nghiêm Độ của Thế giới Tây Phương. Thật không thể nghĩ bàn! Đây 

mới  là  một  việc  to  lớn  của  cuộc  đời  chúng  ta.  Cho  tôi  tất  cả  thế  gian  này  tôi  cũng 

không  cần.  Đừng  nói  là  nhân  gian  mời  tôi  đi  làm  Hoàng  đế,  Ma  Hê  Thủ  La  Thiên 

Vương nhường ngôi cho tôi, tôi cũng không làm. Tại vì sao? Tôi đã nhìn được rất rõ 

ràng đó là cạm bẫy, tôi mà làm việc đó, thì ngay một đời này không thể nào sanh đến 

Thật  Báo  Trang  Nghiêm  Độ,  không  những  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  Độ  không  đến 

được, mà Phàm Thánh Đồng Cư Độ cũng không đến được, vẫn phải ở trong lục đạo 

luân hồi. Trong  lục đạo  luân  hồi  đã  đủ lắm  rồi,  ở đây  đã  khổ lắm  rồi,  chúng ta phải 

đem khổ buông xuống, đem mê buông xuống. Chúng ta nhìn thấy người hiện nay tham 

tài sắc danh thực thùy, chúng ta hiện tại thấy những người này thật đáng thương, trên 

Kinh Phật nói là “người đáng thương xót”. Chúng ta phải tranh thủ thời gian, chúng ta 

tránh né  những phiền nhiễu này, hy  vọng ngay  trong đời này  quyết  định được thành 

tựu. 

Hiện tại chư vị đồng tu nhiều người đã phát cái tâm rất hiếm có, đều muốn học rộng 

nghe nhiều. Không sai, tứ hoằng thệ nguyện đã dạy chúng ta  “pháp môn vô lượng thệ 

 nguyện học” . Nhưng mà bạn nhất định phải hiểu rõ ràng, điều kiện trước khi học pháp 

môn là cái gì?  “Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn” . Phiền não của bạn đã đoạn tận hết 

hay chưa? Phiền não chưa có đoạn hết thì không thể học vô lượng pháp môn. Cho nên 

- 216 - 

đây  là  chỉ  ra  một  con  đường  để  tu  học,  sự  phát  tâm  đầu  tiên  là  mở  rộng  tâm  lượng, 

không nghĩ cho chính mình, khởi tâm động niệm đều nghĩ đến chúng sanh, như vậy thì 

học Phật sẽ rất giỏi. Người học Phật khởi tâm động niệm là nghĩ cái gì? Tất cả chúng 

sanh hư không pháp giới. Không như người thế gian, người thế gian muốn lợi ích cho 

đất nước này của tôi, rộng hơn nữa là muốn lợi ích cho chúng sanh toàn thế giới, đây 

cũng  là  giỏi  lắm  rồi,  ở  trong  Phật  pháp  thì  vẫn  chưa  được,  còn  nhỏ  lắm.  Phật  pháp 

khởi tâm động niệm nghĩ đến hết thảy chúng sanh trong tận hư không biến pháp giới. 

Chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ  tạo  tác  phải  làm  tấm  gương  tốt  cho  tất  cả 

chúng sanh, làm tấm gương tốt cho tất cả chúng sanh trong hư không pháp giới. Đây là 

tâm đại Bồ Đề. Cái lực của đại nguyện này thúc đẩy bạn, bạn mới có thể đoạn phiền 

não, bạn mới có thể sửa tập khí, tâm nguyện của bạn sẽ gần giống với Phật, đi cùng 

một hướng với chư Phật, cùng một con đường, làm sao có thể không thành tựu? Quyết 

định đoạn phiền não. Trước phải đoạn kiến tư phiền não. Đoạn kiến tư phiền não phải 

đoạn thân kiến trước. Thân kiến, biên kiến, kiến thủ kiến, giới thủ kiến, tà kiến, tam 

giới 88 phẩm kiến hoặc đoạn tận thì công phu đoạn chứng của bạn tương đương với 

Tiểu  thừa  Tu  Đà  Hoàn,  còn  trí  huệ  và  phước  báo  của  bạn  thì  mãi  mãi  vượt  xa  Tiểu 

thừa. Tại vì sao? Tiểu thừa không có tu Huệ, không có tu Phước. Phước Huệ vượt xa 

họ, đoạn chứng thì bằng với họ. Không đoạn phiền não thì làm sao được? 

Tại vì sao tổ sư Đại đức, những vị thiện tri thức này đã dạy chúng ta “nhất môn thâm 

nhập”?  Nhất  môn  thâm  nhập  giúp  bạn  đoạn  phiền  não.  Ở  trong  pháp  Đại  thừa  nói 

trước tiên giúp bạn tìm lại Căn Bản Trí. Căn Bản Trí là gì? Căn Bản Trí là định, là tâm 

thanh tịnh. Trên “Kinh Bát Nhã” Phật nói với chúng ta “Bát Nhã Vô Tri”, cái “Vô tri” 

ấy chính là Căn Bản Trí, cho nên dạy bạn học một bộ Kinh, nhất môn thâm nhập đến 

khi đoạn hết phiền não, sau đó dạy bạn tham học. Tham học nghĩa là gì? Tham học là 

“vô  sở  bất  tri”. “Bát  Nhã  vô  tri, vô sở  bất  tri”, vô  sở bất  tri  chính  là học pháp  môn, 

“pháp môn vô lượng thệ nguyện học”. Hiện tại chúng ta đã làm sai. Họ không phát đại 

tâm,  họ  không  đoạn  phiền  não,  vừa  mở  đầu  liền  muốn  học  pháp  môn,  kết  quả  học 

thành cái gì? Đều học thành tà tri tà kiến. Những lời này là của Đại Sư Thanh Lương 

nói.  Thanh  Lương  Ngài  trên  đề  Kinh  huyền  nghĩa  của  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  đã  từng 

nói:  “Có giải không hành tăng thêm tà kiến” . “Có giải” chính là bạn học rộng nghe 

nhiều,  bạn  chính  mình  không  đoạn  phiền  não  thì  bạn  biến  thành  tà  tri  tà  kiến.  Còn 

ngược  lại,  “có  hành  không  giải  tăng  thêm  vô  minh” .  Đây  là  lời  của  Đại  Sư  Thanh 

Lương.  Cho  nên, giải  hành  phải  đều  xem  trọng, giải  giúp  đỡ  hành, hành  lại  giúp  đỡ 

giải, giải hành vĩnh viễn bổ trợ cho nhau. Từ Sơ Phát Tâm cho đến Như Lai Địa, ta 

biết được bao nhiêu thì ta cố gắng làm bấy nhiêu, trong khi làm, họ sẽ khai ngộ. Cái 

“Ngộ” này là giải được sâu hơn, giải được rộng hơn, phiền não đoạn được cũng không 

ít  thì  mới  có  thể  học  đến  những  pháp  môn  khác.  Phải  nên  biết  đạo  lý  này.  Phật  Tổ 

không gạt người, mỗi câu đều là lời hữu ích, mỗi câu đều là lời chân thật, chúng ta tin 

tưởng không bị thiệt thòi. 

Phàm  mà  tu  học không thể  thành  tựu, tôi  thường  hay  nói,  có rất nhiều người hỏi  tôi 

nguyên nhân là gì, tôi liền nói với họ một câu:  “Không nghe lời người xưa, thiệt thòi 

 ngay trước mắt” . Phật Tổ là người xưa, không nghe lời Ngài thì bạn bị thiệt thòi rồi. 

Chúng tôi ngày nay có thể có được chút tiện nghi là nhờ nghe lời. Phật dạy chúng ta 

thế nào thì tôi đều thật làm, dạy chúng ta buông xuống thì chúng ta buông xuống thật, 

quả nhiên được lợi ích. Cho nên lão sư không có lừa gạt chúng ta. 

- 217 - 

A Di Đà Phật thị hiện tại bên ấy làm cái gì?  “Kim hiện tại thuyết pháp” . Câu này rất 

quan trọng, cho chúng ta sự khích lệ rất lớn. Chúng ta muốn “pháp môn vô lượng thệ 

nguyện học”, khi nào thì học? Đến Tây Phương Cực Lạc Thế giới mới học. Hiện tại 

chưa có đến Tây Phương Cực Lạc Thế giới thì chuyên học hai câu đầu trong tứ hoằng 

thệ nguyện, nhất  định  phải  phát  đại  tâm,  “tâm  bao  thái  hư lượng  châu  sa  giới”, phải 

phát cái đại tâm này, phải bao dung, phải đoạn phiền não, phải đoạn tập khí. Đến được 

Tây  Phương  Cực  Lạc  Thế  giới,  A  Di  Đà  Phật  hiện  tại  đang  thuyết  pháp,  thuyết  vô 

lượng  vô  biên  pháp  môn,  đến  Cực  Lạc  Thế  giới  rồi  hãy  học.  Cho  nên  tứ  hoằng  thệ 

nguyện này tôi chỉ học hai câu đầu, còn hai câu phía sau đến Cực Lạc Thế giới mới 

học, học pháp môn, thành Phật đạo là việc khi đến bên đó. Tôi thì đem phân thành hai 

đoạn, cả một đời chỉ chuyên như vậy, làm chuyên gia, không nên làm thông gia. 

Nhất  môn  thâm  nhập  thì  tâm  bạn  là  định.  Tuyệt  không  tham  vọng  viễn  vông.  Nhất 

định  phải  nhớ   “pháp  môn  bình  đẳng,  không  có  cao  thấp” .  Đây  là  Phật  đã  nói  trên 

“Kinh Kim Cang”, tuyệt đối có thể giúp đỡ bạn đoạn phiền não, chứng Bồ Đề, giúp đỡ 

bạn  minh  tâm  kiến  tánh.  Bạn  vừa nhiều  vừa  tạp, tâm  trí  của  bạn  sẽ  loạn  lên,  tâm  sẽ 

loạn lên, bạn chẳng đạt được gì, chẳng thành được gì, vậy thật đáng tiếc. Cho nên vô 

lượng vô biên pháp môn  không phải tôi không  muốn học, tôi  muốn học thì đến  Tây 

Phương Cực Lạc Thế giới mới học. Chưa có đến Tây Phương Cực Lạc Thế giới, tôi 

chỉ  học  một  môn  thì  tâm  của  tôi  vĩnh  viễn  là  định,  vĩnh  viễn  thuần  tịnh,  vĩnh  viễn 

thuần thiện. 

Một  câu  sau  cùng:   “Hữu  vô  lượng  vô  số  Bồ  Tát  Thanh  Văn  chi  chúng  cung  kính  vi 

 nhiễu”. Tây Phương Cực Lạc Thế giới vẫn có Thanh Văn hay sao? Không những là có 

Thanh Văn, còn có cả thiên nhân, là những ai? Là thiên nhân trong Phàm Thánh Đồng 

Cư  Độ,  là  Thanh  Văn  trong  Phương  Tiện  Hữu  Dư  Độ.  Chư  vị  nên  biết  rằng,  Thanh 

Văn này không phải Thanh Văn thật sự, nhân thiên không phải nhân thiên thật sự, đều 

là Bồ Tát. Bồ Tát mà sao lại nói Thanh Văn, nhân thiên? Nhân thiên là kiến tư phiền 

não  chưa  có  đoạn  tận,  là  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Thanh  Văn  là  trần  sa  phiền  não,  vô 

minh phiền não chưa có đoạn tận, nên gọi là Thanh Văn, là cái ý nghĩa như vậy. Họ 

đới nghiệp, nghiệp của họ chưa có đoạn tận nên gọi họ là Thanh Văn, xưng họ là Bồ 

Tát, là đạo lý như vậy. 

Chúng  ta đã  đọc qua  trong phần 48 đại  nguyện,  “người  được sanh  đến   Tây  Phương 

 Cực Lạc Thế Giới đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát”,  Kinh văn làm sao có thể trái ngược 

với bổn nguyện được? Chư vị đồng tu phải nên thể hội được cái điểm này, phải đoạn 

nghi sanh tín. Cho nên nói Thanh Văn, nói Nhân Thiên thì tương tự như ở các thế giới 

khác,  hàng  Bồ  Tát  này  kiến  tư  phiền  não  vẫn  còn  chưa  đoạn  hết,  trần  sa  phiền  não 

cũng vẫn chưa đoạn hết, là ý nghĩa như vậy. Cả thảy đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát. A 

Duy Việt Trí là bất thoái chuyển. Việc này vô cùng vô cùng hiếm có khó gặp. Ở thế 

giới  khác  tu  hành  đều  là  tiến  tiến  thoái  thoái,  chỉ  có  đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  Thế 

Giới thì mãi không thoái chuyển. Đây là đệ nhất thù thắng của Thế giới Tây Phương, 

chúng ta cần phải tranh thủ. 

Tốt rồi, hôm nay chúng ta chỉ học đến đây thôi. 

A Di Đà Phật… 

- 218 - 



Tập 240 

PHẨM THỨ MƯỜI 

GIAI NGUYỆN TÁC PHẬT 

Kinh văn: “Phật thuyết A Di Đà Phật, vi Bồ Tát cầu đắc thị nguyện thời. A Xà 

Vương tử, dữ ngũ bách đại trưởng giả, văn chi giai đại hoan hỷ. Cát trì nhất kim 

hoa cái, câu đáo Phật tiền tác lễ. Dĩ hoa cái thượng Phật dĩ, khước tọa nhất diện 

thính Kinh, tâm trung nguyện ngôn: “Linh ngã đẳng tác Phật thời, giai như A Di 

Đà Phật””. 

Đoạn Kinh văn này đã cho chúng ta sự khải thị rất lớn, chúng ta phải nên tỉ mỉ mà thể 

hội. Câu thứ nhất là tổng kết của mấy phẩm phía trước. Từ phần mở đầu thẳng cho đến 

phẩm thứ chín viên mãn thành tựu đều là Thế Tôn vì chúng ta mà giới thiệu thành tựu 

không thể nghĩ bàn của Phật A Di Đà. Thành tựu này không phải vì bản thân của Phật 

A Di Đà. Ở điểm này chúng ta phải đặc biệt lưu ý, Phật A Di Đà là vì Bồ Tát. Những 

người nào là Bồ Tát? Phàm là người phát tâm tu pháp môn Tịnh Độ, phát nguyện ngay 

trong một đời này cầu sanh về Tịnh Độ, thì người này chính là Bồ Tát. A Di Đà Phật 

48 nguyện đều là vì người mà phát ra. Điểm này chúng ta phải hiểu. 

Thế Tôn ở trên Kinh Đại thừa đã giới thiệu với chúng ta rất nhiều, Phật A Di Đà đã 

thành Phật từ kiếp lâu xa rồi, tuyệt đối không phải mới vừa thành Phật ở Cực Lạc Thế 

giới cách đây mười kiếp. Bạn mà nghĩ như vậy thì đã sai rồi. Cũng giống như Bổn Sư 

Thích Ca Mâu Ni Phật của chúng ta ba ngàn năm trước đản sanh tại Ấn Độ thị hiện 

tám  tướng  thành  đạo,  tuyệt  đối  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  không  phải  là  một  người  tu 

hành bình thường thật sự dưới cội Bồ Đề đang đêm nhìn thấy ánh sao liền “đại triệt 

đại ngộ”, liền thành Phật. Nếu chúng ta xem từ chỗ này thì cũng sai ý nghĩa. Đức Phật 

Ngài ở trên “Kinh Phạm Võng” nói với chúng ta, Ngài đến Thế giới Ta Bà để thị hiện 

thành Phật, cũng như là việc biểu diễn “tám tướng thành đạo” này, lần này là lần thứ 

tám ngàn rồi. Từ đây mà biết, Thế Tôn và A Di Đà Phật là giống nhau, từ kiếp lâu xa 

đã viên thành Phật đạo rồi. Thế Tôn là biểu diễn tại thế gian này của chúng ta, A Di 

Đà  Phật  thì  biểu  diễn  tại  Cực  Lạc  Thế  giới.  Thế  Tôn  biểu  diễn  tại  thế  gian  này  của 

chúng ta là để cho chúng sanh ở trên địa cầu này xem thấy, Phật A Di Đà tại Cực Lạc 

Thế giới làm sự biểu diễn này là để cho tận hư không biến pháp giới tất cả chúng sanh 

hữu duyên xem thấy. Thế nào là chúng sanh hữu duyên? Sau khi xem xong liền chân 

tín thiết nguyện, mong được vãng sanh Cực Lạc Thế giới, thì người này là hữu duyên 

với Phật A Di Đà. Phật A Di Đà không những độ chúng sanh Thế giới Ta Bà, mà Ngài 

độ vô lượng vô biên chúng sanh trong mười phương thế giới, không ai mà không được 

độ như nhau. Chúng ta tại chỗ này thể hội được trí tuệ, đức năng, bi tâm, nguyện lực 

quảng đại vô biên của Phật A Di Đà. Việc này rất đáng để chúng ta phải học tập. 

Phàm phu chúng ta cả đời không thể thành tựu, thậm chí là gặp được pháp môn này 

mãi mãi cũng sẽ để luống qua ngay trước mặt. Nguyên nhân gì vậy? Tâm lượng quá 

nhỏ bé, hoàn toàn không có tương ưng với tâm nguyện của Phật A Di Đà. Người như 

- 219 - 

vậy  chỉ  có  thể  kết  cái  pháp  duyên  với  Phật  A  Di  Đà,  ngay  trong  đời  này  không  thể 

thành tựu, không thể vãng sanh. 

Người  mà  chân  thật  muốn  được  vãng  sanh,  nhất  định  phải  biết  mở  rộng  tâm  lượng, 

thật sự mà làm đến được “tâm bao thái hư lượng châu sa giới”. Chúng ta chân thành 

giống như là Phật A Di Đà vậy, thanh tịnh giống như vậy, bình đẳng giống như vậy, từ 

bi giống như vậy, đem cái đại pháp này giới thiệu cho tất cả mọi người. Dùng phương 

pháp  gì  để  dạy?  Không  nhất  định  phải  nói  bằng  miệng,  nói  bằng  miệng  người  nghe 

chưa chắc đã tin, quan trọng nhất là thân giáo. 

Năm ngoái, Lâm trưởng của Cư Sĩ Lâm là lão cư sĩ Trần Quang Biệt niệm Phật vãng 

sanh Tây Phương Cực Lạc Thế giới, đã biết ngày mất trước ba tháng. Đây là thân giáo, 

lấy mình làm gương. Mấy ngày trước Lý hội trưởng nói với tôi, gần đây có một vị lâm 

hữu của Cư Sĩ Lâm  cũng là niệm Phật mà biết trước ngày vãng sanh. Ngày đầu tiên 

nói với gia đình quyến thuộc của bà rằng đúng 5 giờ sáng ngày mai, bà sẽ đi đến Cực 

Lạc  Thế  giới,  nói  với  mọi  người  không  nên  khóc,  không  nên  đau  buồn,  không  phải 

chết mà là đến Thế giới Cực Lạc. Đến khuya hôm đó, hơn ba giờ sáng thì bà đã thức 

dậy, tắm sạch, chải đầu, thay y phục, đúng 5 giờ sáng thì ra đi. Những người này đều 

là thọ trì bổn hội tập “Kinh Vô Lượng Thọ”, đều là có thoại tướng tốt như vậy. Hôm 

nay tại Cư Sĩ Lâm, tôi đã gặp được con dâu và con gái của bà. Họ nói với tôi, lúc đem 

thiêu  xong  thì  có  hoa  xá  lợi,  có  xá  lợi,  vô  cùng  hoan  hỷ.  Lý  hội  trưởng  nói  đây  là 

chứng minh cho việc thọ trì bản hội tập không có sai trái. Cách khuyến hóa này so với 

chúng  tôi  nói  bằng  miệng  thì  hiệu  quả  hơn  nhiều.  Cho  nên  chúng  ta  phải  khuyên 

người, trước khi chưa vãng sanh chúng ta nên nói cho mọi người nghe, sau cùng thì 

chúng ta phải biểu diễn một lần cho họ thấy, người khác mới chịu tin tưởng. Cho nên, 

bản thân phải nắm chắc chắn thì ngay trong một đời này khẳng định sẽ vãng sanh. Sự 

chắc chắn đó là từ đâu mà đến? Tôi từng nói qua với các vị rất nhiều lần rồi, chúng ta 

có  giấy  chứng  nhận  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  Thế  giới,  việc  này  nhất  định 

không thể xem thường. Giấy chứng nhận đó là gì? Bản hội tập “Kinh Vô Lượng Thọ” 

chính  là  giấy  chứng  nhận,  “Kinh  Phật  thuyết  A  Di  Đà”  chính  là  giấy  chứng  nhận. 

Chúng ta mỗi ngày thọ trì đọc tụng, thâm giải nghĩa thú y giáo phụng hành thì sao có 

đạo lý không được vãng sanh? 

Đại đức xưa đã nói rất nhiều đến ba bậc chín phẩm. Tôi giảng bộ Kinh này, tôi đã nói 

những  lời  không  giống  như  Đại  đức  xưa  nói.  Tôi  cho  rằng,  nếu  như  chúng  ta  đem 

những  đạo  lý  đã  giảng  trên  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”,  những  giáo  huấn  đã  giảng  làm 

được đến một trăm phần trăm thì khẳng định là vãng sanh thượng thượng phẩm. Nếu 

như chúng ta không có năng lực làm  hết được,  chỉ  có  thể làm  được chín  mươi  phần 

trăm,  vẫn  còn  một  phần  làm  không  được,  nghĩa  là  bạn  có  thể  làm  được  chín  mươi 

phần trăm, vẫn còn mười phần trăm chưa làm được, bạn vãng sanh Tây Phương Cực 

Lạc Thế giới là thượng trung phẩm vãng sanh. Nếu như bạn chỉ có thể làm được tám 

mươi  phần  trăm,  còn  hai  mươi  phần  trăm  chưa  làm  được,  vậy  thì  giảm  xuống,  bạn 

chính là thượng phẩm hạ sanh. Cứ như vậy giảm xuống từng bậc từng bậc một, giảm 

đến  cuối  cùng  là  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh  thì  chí  ít  phải  làm  được  đến  hai  mươi  phần 

trăm, tám mươi phần trăm làm không được, có thể làm được hai mươi phần trăm thì hạ 

hạ phẩm vãng sanh. Nếu như hai mươi phần trăm này mà làm cũng không được, vậy 

thì vãng sanh rất khó nói, bạn sẽ không chắc chắn, vậy thì hoàn toàn nhờ vào sự vận 

- 220 - 

may của bạn lúc lâm chung. Vận may tốt gặp được thiện tri thức giúp đỡ bạn trợ niệm, 

nhắc nhở bạn thì có khả năng vãng sanh. Lúc lâm chung nếu như duyên không tốt, bản 

thân sẽ không chắc là có thể vãng sanh. Chúng ta hiện tại nếu cầu thì cầu chính mình 

phải nắm chắc. Trong trường hợp không có ai trợ niệm, không có ai để mà giúp đỡ, 

muốn khẳng định chắc phần vãng sanh thì nhất định phải thâm giải nghĩa thú, y giáo 

phụng hành. Việc này không thể không hiểu. 

Vì sao Phật A Di Đà xây dựng Thế giới Tây Phương Cực Lạc? Chính là bởi vì những 

người  phát  nguyện  vãng  sanh  (hiện  tại  chúng  ta  nói  là  di  dân  đến  Tây  Phương  Tịnh 

Độ) đích thân tiếp nhận giáo huấn của A Di Đà Phật. Cái ân đức này thật quá lớn. 

 “A Xà Vương Tử cùng năm trăm vị đại trưởng giả” , đây là một đoàn thể nhỏ, những 

người  này  chí  đồng  đạo  hợp,  thường  hay  cùng  nhau  cộng  tu.  Họ  trong  pháp  hội  Vô 

Lượng  Thọ  lần  này  cũng  đều  đã  đến,  đều  đến  để  tham  gia  pháp  hội,  nghe  Phật  giới 

thiệu Thế giới Tây Phương Y Chánh Trang Nghiêm, nghe được câu  “viên mãn thành 

 tựu”  thì sanh khởi tâm hoan hỷ vô lượng, hoan hỷ đến nổi biểu hiện ra, nói là  “thành 

 ư trung, nhi hình ư ngoại” , cái tâm cảm ân liền tự tự nhiên nhiên mà lưu lộ ra. Biểu lộ 

ra sự việc này, vật đầu tiên cúng dường là Kim Hoa Cái mà họ đã mang theo, lấy cái 

này làm vật phẩm cúng dường. 

 “Câu đáo Phật tiền tác lễ” . Nói đến chỗ này, chúng ta nhất định phải hiểu được, học 

Phật muốn thành tựu, điều kiện đầu tiên là cung kính Tam Bảo. Phổ Hiền thập nguyện 

điều đầu tiên đã dạy chúng ta “Lễ kính chư Phật”. Nếu như điều này cũng học không 

được, bạn ở trong nhà Phật mà nói thì chỉ là nghe qua mà thôi, bạn không có đạt được 

lợi ích chân thật. Nguyên nhân gì vậy? Bất kính Tam Bảo, đối với Tam Bảo không có 

tâm cung kính. Chúng tôi giảng Kinh là thuộc về dạng giảng lâu dài, cho nên chỉ có 

ngày đầu tiên bắt đầu giảng là có các đại biểu đến dự lễ, đến xem nghi thức, từ ngày 

thứ hai trở đi chúng tôi đều bỏ bớt đi hết. Chúng ta trọng thực chất, không trọng hình 

thức.  Đây  chính  là  tùy  biến. Tình hình của xã hội ngày  xưa và  hiện tại không giống 

nhau. Ngày xưa là thời đại nông nghiệp, hầu hết mọi người nghe Kinh đều là sau khi 

thu hoạch vụ mùa. Hiện nay là thời đại công thương nghiệp, đến lễ đến Tết cũng được 

nghỉ. 

Trung Quốc ngày xưa lễ Tết cũng có kỳ nghỉ, kỳ nghỉ này được bắt đầu từ ngày nào? 

Từ  mồng  tám  tháng chạp  bắt đầu kỳ  nghỉ  Tết, nghỉ năm  mới.  Nghỉ  cho đến  khi  nào 

vậy? Nghỉ đến mồng hai tháng hai “rồng ngẩn đầu”. Các vị tính thử xem, kỳ nghỉ này 

là  bao  nhiêu  lâu?  Ngay  trong  kỳ  nghỉ  này,  rất  nhiều  rất  nhiều  đạo  tràng  bắt  đầu  mở 

pháp hội giảng Kinh. Vì sao vậy? Mọi người đều rảnh rỗi có thời gian đến nghe Kinh. 

Ngày  trước  giao  thông  không  thuận  tiện,  giảng  Kinh  ở  tại  các  tự  viện,  người  nghe 

Kinh đều là ở lại tự viện. Người xuất gia thì ở trong tự viện, người tại gia thì ở ngoài 

tự viện, nên gọi là Thảo Kinh Đơn. Ngay trong thời kỳ này, phải nghe cho hết một bộ 

Kinh, là “Thảo Kinh Đơn”. Đây là đạo tràng báo đáp đối với cái ơn của đàn na tín thí. 

Thường ngày tiếp nhận tài cúng dường của thí chủ, tự viện mỗi một năm cúng dường 

pháp một lần như vậy, mời họ đến để nghe Kinh đến để cùng tu học. Bởi vì thời gian 

được  lâu,  cho  nên  nghi  thức  cũng  long  trọng.  Mỗi  một  lần  giảng  Kinh  đều  dựa  vào 

quyển “Đại Tọa Nghi Quy” để làm. “Đại Tọa Nghi Quy” tại Singapore chúng ta không 

có nhìn thấy nữa, nó có Xướng Hương Tán, có kệ thỉnh chuông, và còn đọc một đoạn 

- 221 - 

Kinh văn, thời gian để làm việc này cho đúng như pháp đại khái phải cần đến 40 phút. 

Hồi  trước  tại  sao  phải  làm  như  vậy?  Là  có  đạo  lý,  người  đến  nghe  Kinh  bởi  vì  họ 

không bận việc gì, thời gian lúc này đều là đang trong kỳ nghỉ, họ đến đạo tràng từ lúc 

còn rất sớm. Sau khi pháp sư thăng tòa, thăng tòa phải nhập định, nghi thức long trọng 

kéo dài như vậy để cho cái tâm của thính chúng được định trở lại. Cái tâm vốn là bồng 

bột  sốc  nổi,  sau  40  phút  thì  tâm  họ  sẽ  định  trở  lại,  đây  là  nguyên  nhân  thứ  nhất. 

Nguyên nhân thứ hai là đợi những người còn chưa đến kịp, đợi những người đến sau. 

Cho nên, nó có đến mấy ý nghĩa bên trong. 

Chúng  ta  hiện  nay  cùng  với  hồi  trước  không  như nhau.  Hiện  nay  mọi  người  đều  rất 

đúng giờ, thời đại công thương nghiệp phải tranh thủ từng phút từng phút một, họ đều 

đến  nơi đúng giờ, những nghi lễ phức tạp  này  chúng  ta  đều đem  tỉnh giảm  hết. Cho 

nên, hiện  tại rất nhiều  người không hiểu quy  củ. Sau khi giảng  Kinh xong, chúng ta 

niệm Phật rồi làm nghi lễ hồi hướng đơn giản, đều đã đem lễ tiết của chúng ta tối giảm 

xuống  mức  thấp  nhất.  Phật  pháp  không  có  định  pháp,  Phật  pháp  là  sống  động  linh 

hoạt, cho nên học Phật nhất định phải biết tùy cơ ứng biến. Ở vào thời đại nào, ở tại 

địa phương nào, ở trong hoàn cảnh như thế nào, thì chúng ta nên phải làm như thế nào, 

điều này không thể không biết. Thế nhưng không thể không biết những nghi quy lễ tiết 

vào ngày xưa này, chúng ta có thể không làm, nhưng không thể không biết. 

Cái ý mà tôi nói những lời này là mấy ngày nay có khách quý đến thăm Singapore, là 

lão  Pháp  sư Tịnh  Huệ. Ngài là  Phó hội  trưởng  của  Giáo  Hội Phật  giáo  Trung  Quốc. 

Ngài đến bên này, chúng ta không thể không hiểu lễ tiết. Hôm qua tôi đến nghe Ngài 

giảng Kinh, tôi nhìn thấy Ngài sau khi thăng tòa thì không có ai đến lễ bái, tôi liền vội 

đến lễ bái Ngài. Đây là gì? Đây là quy củ, nghe pháp  mà không bái pháp thì đó gọi 

trộm pháp, bạn không có tâm cung kính, bạn là đến để trộm pháp. Nhưng nếu người 

mà nhiều rồi, lúc mà mỗi người đều phải đi lễ bái thì đạo tràng này loạn mất. Đại tọa 

nghi quy có đến 40 phút, mọi người có thể từ từ mà lạy, từng người lạy xong thì đi rồi 

lại đến người khác, được, thời gian lúc đó dài. Chúng ta hiện tại không có thời gian 

nhiều như vậy, cho nên quyết định không thể mỗi một người đều phải đến trước mặt lễ 

bái. Đây là phải tùy cơ ứng biến. Hôm nay tôi nghe hội trưởng nói với tôi, Ngài ở bên 

đó sau khi  giảng Kinh xong, chúng  ta vào buổi tối thứ  hai là ngày  28  mời  Ngài đến 

bên này để giảng một buổi tối. Sáng ngày 28 hôm đó thì tôi đi Úc Châu rồi. Đồng học 

các vị phải hiểu quy củ, sau khi pháp sư thăng tòa, nếu như mọi người ở dưới không 

biết lễ bái thì sau khi Ngài về lại Trung Quốc,  “lớp bồi huấn chẳng có gì hay cả, đến 

 quy củ cũng không hiểu” , vậy thì chúng ta sẽ rất mất mặt. Các cư sĩ không cần lễ bái, 

chỉ cần các đồng học lớp bồi huấn làm đại diện là được rồi. Hai hàng ở hai bên đảnh lễ 

tam bái, sau đó thì trở về vị trí của mọi người. Đây là sau khi Ngài thăng tòa thì phải 

nên lễ bái. Nói đến chỗ này là  “câu đáo Phật tiền tác lễ” , hy vọng mọi người phải nên 

hiểu. 

Bản  thân  chúng  ta  ở  bên  ngoài  giảng  Kinh,  trọng  thực  chất  chứ  không  trọng  những 

hình  thức  này,  bởi  vì  đại  tọa  nghi  quy  này  rất  phức  tạp,  có  rất  nhiều  người,  nhất  là 

người hiện đại, nếu như nhìn thấy loại nghi quy này thì họ sẽ mất hết hứng thú, không 

muốn đến nghe. Cái đó dài dòng quá, hứng thú để nghe Kinh không còn nữa. Cho nên 

nhất định phải nên hiểu được tâm lý của người hiện đại. Lão pháp sư ở nơi khác đến, 

- 222 - 

chúng ta nhất định phải tôn trọng, đây là mức độ thấp nhất. Những khi là lần đầu tiên 

giảng thì chúng ta nhất định phải hiểu những lễ tiết này, không được xem thường. 

Kế  đến, tôi  cũng  xin  khuyên  các  đồng  học  lớp bồi huấn  chúng  ta, ngày  30  tháng  06 

này sẽ tổ chức lễ tốt nghiệp khóa 5, chúng ta học tập tại trường trong thời gian qua, 

người  hiện  nay  có  một  câu  vè  thuận  miệng:   “Tốt  nghiệp  nghĩa  là  thất  nghiệp” ,  vậy 

các vị sau khi tốt nghiệp có phải là thất nghiệp hay không? Phải nên biết chúng ta đến 

thế  gian  này  mục  đích  là  gì?  Ý  nghĩa  ở  đâu?  Nếu  như  các  vị  được  bồi  dưỡng  huấn 

luyện ở bên này vài tháng, nửa năm mà có thể đem hai sự việc này làm sáng tỏ thì các 

vị không uổng công. Phải nên biết mục đích của cuộc đời, ta đến cái thế gian này là để 

làm  gì.  Nếu  như  không  có  mục  tiêu  thì  đúng  là  đang  sống  mơ  hồ,  mộng  mị,  đi  một 

chuyến uổng công. 

Con  người  rốt  cuộc  đến  thế  gian  này  là  để  làm  gì?  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  nói  với 

chúng ta, tất cả chúng sanh lục đạo luân hồi là đến để đền trả nghiệp báo. Đây nghĩa là 

gì? Ở đây nói là chân tướng sự thật, bạn đến thế gian này là vì cái gì? Nhân mà các vị 

tạo trong quá khứ thì đời này đến thọ quả báo, trong quá khứ mà tạo nhân thiện bạn 

đến hưởng phước, trong quá khứ mà tạo nhân ác thì bạn đến thọ tội, nghiệp nhân quả 

báo  tơ  hào  không  sai.  Đây  là  Phật  đã  nói  với  tất  cả  chúng  ta.  Tại  vì  sao  lại  có  hiện 

tượng luân hồi? Điều này Phật cũng đã nói rõ, do vậy chúng ta không thể không tiếp 

nhận sự giáo dục. Nếu tiếp nhận giáo dục vậy thì sẽ khác rồi, thì như Thiền Sư Vân 

Cốc trong “Liễu Phàm Tứ Huấn” đã nói, tuy có vận mạng nhưng vận mạng có thể sửa 

đổi.  Vậy  chúng  ta  liền  hiểu  được  mục  đích  của  cuộc  đời  là  đến  đây  để  cải  tạo  vận 

mạng. Chúng ta có đem vận mạng của chính mình cải tạo lại hay không? Hiệu quả của 

việc cải tạo như thế nào? Việc này rất quan trọng, nhất là sau khi học Phật. Mục đích 

của  chúng  ta  là  cải  ác  thành  thiện,  cải  mê  thành  ngộ,  cải  phàm  thành  Thánh,  đây  là 

mục tiêu của chúng ta. Ý nghĩa của cuộc đời là gì? Ý nghĩa là cùng chúng sanh đối đãi 

bình  đẳng,  hòa  thuận  chung  sống,  mỗi  ngày  cùng  tất  cả  chúng  sanh  sống  một  cuộc 

sống vui vẻ, tôn trọng lẫn nhau, kính yêu lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau. Họ không hiểu, 

nhưng ta hiểu, cho nên ta phải lễ kính họ trước, ta phải yêu thương họ trước, ta phải 

giúp đỡ họ trước. Giáo hóa hết thảy chúng sanh, học Bồ Tát hạnh, hành Bồ Tát đạo thì 

cuộc đời này chúng ta không uổng phí, cuộc sống của đời này sẽ vô cùng có ý nghĩa, 

vô cùng  có giá  trị.  Chư vị  đồng học  trong thời gian ở  lớp bồi huấn này  ít nhất  cũng 

phải đem sự việc này làm cho rõ ràng minh bạch. 

Kế  đến,  mục  đích  ý  nghĩa  của  chúng  ta  phải  nên  thực  tiễn  như  thế  nào?  Đây  không 

phải là câu nói suông, phải thực tiễn thế nào? Vậy thì bạn phải nghĩ xem sau khi tốt 

nghiệp sẽ đi đến nơi nào? Phương hướng của việc đi đâu không có nhất định, nhưng 

mà có một nguyên tắc quyết định không thể nào được thay đổi, đó chính là cơ hội để 

giảng Kinh. Ở nơi nào có cơ duyên để giảng Kinh thì chúng ta đi đến nơi đó, không có 

cơ duyên để giảng Kinh thì không thể đi. Tại sao vậy? Sau khi chúng ta học rồi, những 

phương  pháp này  bạn  đã  học  được  rồi, sau  khi học  rồi phải  dày  công  tập  luyện  trên 

giảng đài, đặc biệt là mười năm đầu tiên. Bởi vì mười năm đầu tiên là cắm rễ, bạn phải 

giảng ở trên giảng đài mười năm thì cái gốc của bạn mới vững chắc, bạn mới có thể 

trở nên không thối chuyển. Nếu bạn không có mười năm, đương nhiên mức thấp nhất 

là  một  tuần  lễ  giảng  một  lần.  Nếu  như  có  thể  trong  một  tuần  mà  giảng  ba  lần  là  tốt 

nhất. Cứ như vậy mà bạn có thể giảng được 5 năm. Sau 5 năm thì cũng phải nên mỗi 

- 223 - 

ngày  giảng  một  lần, bạn  mới  có  thể  thâm  nhập  Kinh  tạng,  mới  có  thể  giữ  cho  mình 

không  bị  thoái  chuyển,  bất  luận  là  hành  môn  hay  giải  môn  bạn  đều  có  thể  giữ  gìn 

được. Cho nên, ở những nơi nào cho ta được cơ hội giảng Kinh, thì chúng ta phải nên 

trụ ở những nơi đó. Nhất định không nên mù quáng rằng chúng ta phải đi theo Pháp sư 

Tịnh Không, thân cận Pháp sư Tịnh Không, vậy là sai rồi. Bạn bên cạnh tôi, tôi không 

có nhiều cơ hội như vậy để giúp bạn lên giảng đài, vậy phải làm sao? Huống hồ tôi bất 

luận là giảng Kinh ở đâu, chúng tôi hiện tại coi trọng nhất là việc thu hình, làm VCD 

để lưu hành, việc này còn quan trọng hơn cả việc phát trên sóng truyền hình. Chúng 

tôi làm ra những VCD này, các vị đồng học quyết định đều có thể nhận được, các vị 

được ưu tiên trước nhất. Những thứ này cung cấp cho mọi người để làm tham khảo, 

giúp đỡ mọi người phá trừ nghi hoặc, đoạn nghi sanh tín, chân thật thành tựu, vậy thì 

các vị bền tâm vững chí, dốc lòng nỗ lực mà luyện tập ở trên giảng đài. 

Đây là lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ đã ở trong phần chú giải của phẩm  Kinh này cùng 

dạy chúng ta, cũng đã cho chúng ta hai sự khải thị. 

Khải thị thứ nhất  là hy  vọng  chúng ta học  theo A Xà Vương tử,  đây  là đáng để cho 

chúng  ta  học  tập,  phải  giống  như  họ  chân  thật  giác  ngộ  đến  chỗ  thân  người  khó  có 

được, Phật pháp khó được nghe, cái cơ hội này không phải là thường hay gặp được, 

gặp được nhất định phải trân quý.  “Phật thị môn trung hữu cầu tất ứng” . 

Hôm nay tôi cũng nghe có người nói với tôi, có một số người tại Trung Quốc đại lục 

làm ăn cũng rất khá, có rất nhiều tiền, sau đó thì học Phật, học Phật đến giờ sự nghiệp 

tiêu tan, công ty đóng cửa, cho nên họ thấy rằng học Phật không linh nghiệm, lúc chưa 

học Phật thì rất tốt, khi học Phật rồi thì hỏng hết. Cách nói như vậy là có người quyết 

tâm phá hoại Phật pháp. Có phải là có Phật tử làm ăn kinh doanh bị sập tiệm đóng cửa 

hay không? Có, vả lại còn rất nhiều, tôi nhìn thấy, nghe được mà không thấy lạ chút 

nào. Nguyên nhân là gì? Họ không phải thật sự học Phật, họ là mê tín, họ chỉ là treo 

cái chiêu bài học Phật, trên thực tế thì không có học Phật, những việc mà Phật dạy họ 

đều làm không được. Đây là người giả danh học Phật, đã gây ra sự hiểu lầm sai lệch 

cho xã hội đại chúng, tội lỗi của họ thì rất nặng. Sai lầm là ở chỗ nào? Vừa bắt đầu thì 

đã sai rồi, Tam quy y thì đã sai rồi, quy y một vị pháp sư, quy y một ngôi chùa, bắt đầu 

sai từ cái ngày đó, sai cho đến ngày nay, họ quay đầu không nổi. 

Phật ngàn Kinh vạn luận chỗ nào cũng dạy chúng ta, thật là đã hết lòng khuyên bảo, từ 

đoạn mở đầu “Kinh Vô Lượng Thọ” thì cũng như vậy:  “Thiện hộ khẩu nghiệp bất cơ 

 tha quá” , có làm được chưa?  “Thiện hộ thân nghiệp bất thất luật nghi” , bạn một đời 

làm việc gì cũng theo quy củ, tuân thủ quy chế pháp lệnh của nhà nước, bạn có làm 

được  hay  chưa?  “Thiện  hộ  ý  nghiệp  thanh  tịnh  vô  nhiễm”   thì  càng  không  cần  nói, 

chưa  làm  được  mà.  Ở  trong  Tịnh  nghiệp  tam  phước  đều  là  dạy  hàng  sơ  học,  “hiếu 

dưỡng phụ mẫu”, chúng ta đã làm được hay chưa? Chúng ta phận làm con cái, đối với 

cha mẹ có tận hết trách nhiệm của người con hay chưa? Có chăm lo cho cha mẹ được 

tốt hay không? Cha mẹ không còn nữa thì có thường nhớ nghĩ đến cha mẹ hay không? 

Đây  là  Phật  đã  dạy  cho  chúng  ta.  “Phụng  sự  sư  trưởng” ,  lão  sư  chỉ  dạy  chúng  ta 

chúng ta đã làm được hay chưa? Lão sư không còn, vậy có thường hay nhớ đến những 

giáo huấn của lão sư hay không? Đây là những giáo huấn cơ bản của Phật, chúng ta 

đều làm không được, ngoài xã hội bạn theo đuổi bất kỳ ngành nghề nào thì sập tiệm 

- 224 - 

đóng cửa là phải rồi. Tại vì sao? Vì bạn đi theo con đường của vận mạng, khi nào thì 

bạn gặp được vận may, lúc nào thì suy bại, bạn không có thay đổi vận mạng. Thật sự y 

theo giáo huấn của Phật Bồ Tát thì vận mạng của bạn sẽ thay đổi trở lại, tốt thì thành 

tốt hơn, xấu thì trở thành tốt. Làm tấm gương tốt cho xã hội đại chúng như vậy, đây là 

đệ tử Phật chân chánh. Những gì mà xã hội đại chúng ngày nay xem thấy đều là đệ tử 

Phật giả tạo, không phải thật. Đệ tử giả thì quá nhiều quá nhiều, trong hàng xuất gia 

cũng có đệ tử Phật giả, đệ tử ma rất nhiều. 

Những hàng xuất gia nào là đệ tử của ma? Người hủy báng Tam Bảo, đây là đệ tử của 

ma. Phê bình người xuất gia ở trước mặt người khác mọi lúc mọi nơi, phê bình Phật 

pháp, phê bình Phật tử, phê bình đạo tràng thì đều là đệ tử của ma. Nếu như là đệ tử 

Phật, Đại Sư Lục Tổ Huệ Năng nói rất hay:  “Người chân thật tu hành không thấy lỗi 

 thế gian” , đó là đệ tử Phật. Trong nhà Nho, ngay cả học trò của Khổng Lão Phu Tử 

cũng biết ẩn ác dương thiện, nhìn thấy lỗi lầm của người khác thì không nói, nhìn thấy 

việc  tốt  của người khác thì tán dương, đó  là nhà  Nho. Đệ  tử Phật  là  làm  hình  tượng 

như vậy. 

Chúng ta làm sao phân biệt được Phật và ma? Chỉ cần bạn để ý một chút, thì sẽ thấy 

rất rõ ràng ngay trước mắt. Là Phật thì chúng ta phải nên học tập, là ma thì chúng ta 

phải nên tránh xa. Đi với ma, về sau sẽ có tai họa, vận may của bạn biến thành không 

may, không may của bạn biến thành xui xẻo. Bạn đi cùng ma, bạn thật sự không phải 

đi với Phật. Ở Trung Quốc cũng có không ít người đọc bản hội tập “Kinh Vô Lượng 

Thọ”, cũng có nghe những đĩa VCD của chúng tôi, cũng ra dáng vẻ giống như người 

học Phật, là học thật hay là học giả thì rất khó nói. Y giáo phụng hành là người học 

thật, nghịch thầy phản đạo là giả học, là giả chứ không phải thật. Cung kính ở bề ngoài 

không  có  ích  gì,  Phật  không  xem  trọng  những  hình  tượng  này,  không  xem  trọng  bề 

ngoài. Nhất định phải chân thật hiểu được đạo lý trong Kinh điển, chân thật hiểu rồi, 

biết được làm sao để đem những đạo lý, những giáo huấn ở trong Kinh Phật thực tiễn 

vào trong cuộc sống thực tế của chính mình, thực tiễn vào trong công việc ngành nghề 

của mình, thực tiễn vào trong xử sự đối người tiếp vật của mình, đó chính là đệ tử Phật 

chân  chính.  Y  theo  giáo  huấn  của  Phật,  khẳng  định  là  không  sai  lầm.  Không  y  theo 

giáo huấn của Phật thì phiền não của bạn sẽ rất nhiều. Cho nên, chúng ta quan sát việc, 

nghe người khác nói chuyện thì phải suy nghĩ cho nhiều, phải hiểu được chân tướng sự 

thật mới không đến nỗi bị người khác dẫn sai đường. Việc này quan trọng hơn bất cứ 

thứ gì. 

Trong Kinh văn nói:  “Văn chi giai đại hoan hỷ” , câu nói này không thể mơ hồ chung 

chung rồi bỏ qua. Chúng ta suy nghĩ cho kỹ, vì sao họ có thể sanh tâm hoan hỷ, mà 

chúng ta lại không thể sanh tâm hoan hỷ, nguyên nhân này là do đâu? Nguyên nhân 

không khó hiểu, họ thật sự nghe hiểu được rồi, tâm hoan hỷ liền sanh ra. Thật sự đã 

hiểu rõ rồi, hiểu rõ cái gì? Chúng tôi từ phía trước giảng một mạch cho đến bây giờ, đó 

là minh bạch chân tướng vũ trụ nhân sanh, hiểu rõ đạo lý của nhân quả, hiểu rõ cái gì 

là thị phi thiện ác, hiểu rõ cái gì là tà chánh chân vọng, hiểu được việc gì có lợi đối với 

mình, việc gì có hại đối với mình. Cái lợi ích vô cùng thù thắng là đến Tây Phương 

Cực Lạc Thế giới để cầu học, đây là việc tốt, là việc tốt đệ nhất của thế gian. Chúng ta 

có thể đi không? Khẳng định là có thể. Sanh cái tâm đại hoan hỷ, nói một cách khác, 

- 225 - 

thật sự là đã đăng ký đã ghi danh tại Thế giới Tây Phương rồi. Khi nào thì đi? Muốn đi 

vào lúc nào thì sẽ đi vào lúc đó, thật tự tại. 

A Di Đà Phật… 



Tập 241 

Chúng ta muốn đi đến Tây Phương Cực Lạc Thế giới, lựa chọn thời gian lúc nào, sự 

việc này có điều kiện gì hay không? Có! Điều kiện này tuyệt đối không phải là tội của 

ta ở thế gian này chưa thọ xong, không phải là cái ý này, nếu như đợi chịu tội xong 

mới  đi  thì  đó  là  tiêu nghiệp  vãng  sanh, đó  không  gọi  là  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Điều 

kiện là gì? Ở thế gian này vẫn còn có một số người có duyên, ta vẫn còn có thể giúp 

đỡ  họ,  vậy  thì  ta  phải  ở  thêm  một  thời  gian,  ta  phải  giúp  đỡ  họ.  Nếu  như  người  có 

duyên  ở  thế  gian  này  hết  rồi,  vậy  thì  chúng  ta  có  thể  đi.  Khi  nào  thì  hết?  Cho  dù  ta 

khuyên bảo họ, cho dù làm tấm gương tốt cho họ xem, họ cũng xem không hiểu, nói 

họ nghe họ cũng không có tin tưởng, không có duyên, vậy lúc này thì nên đi rồi. Vẫn 

còn người chịu nghe, chúng ta làm ra tấm gương, vẫn còn có người có thể xem hiểu 

được, chúng ta phải đưa thêm vài người cùng đi, giúp đỡ thêm vài người nữa. Cho nên 

chọn lựa thời gian để đi đến Tây Phương Cực Lạc Thế giới là như vậy mà quyết định. 

Chúng ta tại thế gian này chỉ có một sự việc như vậy, ngoài một sự việc này ra thì thế 

xuất thế gian không có chuyện của chúng ta, tâm của bạn không phải là thanh tịnh rồi 

sao? Tâm  thanh  tịnh,  thân thanh tịnh  thì bạn được  tự tại  an  lạc, thì  bạn thường sanh 

tâm hoan hỷ. Phật Bồ Tát thường sanh tâm hoan hỷ. Chúng ta cũng vậy, không được 

viên mãn như là Phật Bồ Tát thì chí ít tâm hoan hỷ của chúng ta cũng không bị gián 

đoạn, ngày ngày đều đang được nâng lên cao, đây chính là sự tiến bộ mà người thường 

hay nói. Mỗi ngày trí huệ tăng trưởng, phiền não giảm bớt, công phu đắc lực, ta gọi là 

sự dụng công đi vào nề nếp, quyết định là có hiện tượng này. Nếu như không phải hiện 

tượng như vậy thì bạn phải phản tỉnh, bạn học Phật đã có sự sai lệch, đã có lầm lẫn, 

không phải sự sai lệch ở trên lý luận thì nhất định là trên sự hành trì sanh ra lầm lẫn. 

Nếu như không có lầm lẫn thì hiệu quả này của bạn quyết định là giống y như là trên 

Kinh Phật đã nói. Cho nên, “Kinh” không những là chỉ dạy cho chúng ta tu hành, mà 

cũng là để kiểm tra thành quả tu hành của chúng ta. Thành quả tu hành của chúng ta so 

với trên Kinh nói không giống nhau thì đã có vấn đề rồi. 

 “Sanh tâm hoan hỷ” , câu nói này chúng ta không thể lơ là được. Phải học theo A Di 

Đà Phật, học theo dụng tâm của A Di Đà Phật, hoằng nguyện của A Di Đà Phật, hành 

trì của A Di Đà Phật, lấy A Di Đà Phật làm thành tấm gương tốt nhất cho việc tu học 

của bản thân chúng ta. Ý nghĩa này rất sâu, rất rộng. Nếu như chúng ta có chút lòng 

riêng  tư,  đối  với  người  này  tốt,  đối  với  người  kia  không  tốt,  ưa  thích  giúp  đỡ  cho 

người này, ưa thích chướng ngại cho người kia, đây là sai, cái tâm này không phải là 

tâm Phật, cái hành vi này không phải hành vi của Bồ Tát, mà cái tâm hành này là tâm 

hành của ma quỷ. Hoàn toàn dựa theo tình cảm của bản thân thì hoàn toàn không có trí 

tuệ, vậy thì sao được? Chúng ta ở ngay trong cuộc sống thường ngày, đối người, đối 

sự, đối vật có sanh ra cái ý niệm này hay không? Khẳng định là có. Vậy phải làm sao? 

Bản thân phải lập tức giác ngộ ngay, đây là phiền não sanh tử từ vô thủy kiếp đến nay 

- 226 - 

lại đang khởi hiện hành, lại đang quấy phá. Vậy phải làm sao? Phương pháp của pháp 

môn Tịnh Tông vô cùng hay, chắp tay niệm  một câu A Di Đà Phật, đem cái ý niệm 

này tiêu trừ đi, không nên suy nghĩ về nó nữa, chuyển đổi ý niệm, đem cái ác niệm này 

chuyển  thành  A  Di  Đà  Phật,  sau  đó  thì  bạn  sẽ  hiểu  được  niệm  Phật  là  niệm  cái  gì. 

Niệm một câu A Di Đà Phật này, trong câu A Di Đà Phật này bao gồm cả tâm của A 

Di Đà Phật, nguyện của A Di Đà Phật, hành trì của A Di Đà Phật, bao gồm toàn bộ 

quyển “Kinh Vô Lượng Thọ”. “Kinh Vô Lượng Thọ” là một bài văn chương mà A Di 

Đà Phật là một cái đề mục. Đọc cái đề mục này mà không hiểu hàm nghĩa ở bên trong 

đó thì  có  tác dụng  gì  chứ?  Chỉ  là đọc suông. Niệm  câu  Phật  hiệu này  từng giờ từng 

khắc nhắc nhở chúng ta, ở trên Kinh này Phật dạy chúng ta những gì, chúng ta khởi 

tâm động niệm lời nói việc làm đều phải nên phụng hành, không thể trái nghịch, thì 

niệm câu Phật hiệu này mới có tác dụng. 

Buổi tối hôm qua, tôi nghe Lão Pháp sư Tịnh Huệ giảng Kinh, lần này Ngài giảng là 

“Kinh Đại Phật Đỉnh Thủ Lăng Nghiêm”. Đương nhiên thời gian tám ngày thì không 

có cách nào giảng hết, Ngài đã lựa chọn ra những đoạn quan trọng trong bộ Kinh để 

mà  giảng. Tôi  nghe nói  hôm  trước  Ngài  đã  giảng  “Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  Viên  Thông 

Chương”, buổi tối hôm qua giới thiệu “Lăng Nghiêm thần chú”. Ở trong “Kinh Lăng 

Nghiêm”,  Thế  Tôn  tán  thán  thần  chú  công  đức  thần  lực  không  thể  nghĩ  bàn,  lời  nói 

này là thật, một chút cũng không giả, là Phật nói thì làm gì giả được chứ? Phật dùng 

thần chú này để kháng lại tất cả tà ma ngoại đạo, chân thật là tiêu tai miễn nạn. Bạn 

niệm câu thần chú Lăng Nghiêm này, xem bạn có thể tiêu tai được hay không? Có thể 

miễn  nạn được hay  không?  Tôi khẳng định là không linh, bạn không thể tránh khỏi. 

Nguyên nhân gì vậy? Bạn không biết niệm. Biết niệm thì hiệu quả, không biết niệm thì 

không  hiệu  quả.  Thế  nào  gọi  là  không  biết  niệm?  Một  mặt  niệm  chú,  một  mặt  khởi 

vọng tưởng, đem công đức của bạn tất cả đều phá bỏ hết, thì không có hiệu quả. 

Các  vị  đồng  học  đều đã  xem  qua  “Liễu  Phàm  Tứ  Huấn”. Các  vị  hãy  xem,  Vân  Cốc 

Thiền sư khai đạo đối với Viên Liễu Phàm, trong đó có một đoạn nói đến vẽ bùa. Ngài 

dạy niệm chú Chuẩn Đề, vì chú Chuẩn Đề không dài. Cách niệm như thế nào? Cùng 

đạo giáo vẽ bùa không khác, tâm phải chân thành, cái bùa ấy một khi đặt bút xuống để 

vẽ thì phải vẽ cho xong một cái bùa, người vẽ bùa một cái ý niệm gì cũng không có, 

một niệm cũng không sanh thì cái bùa này linh. Nếu như trong lúc vẽ cái bùa này mà 

họ khởi  một cái vọng niệm thì cái bùa này sẽ không linh. Niệm chú và vẽ bùa cùng 

một đạo lý. Tại vì sao tôi nói thần chú Lăng Nghiêm khó niệm? Vì quá dài, hơn 400 

câu, hơn  2000 chữ. Khi bắt  đầu niệm  chú  này  thì  một vọng  tưởng cũng không có là 

chân công phu, đương nhiên có thể kháng cự tất cả yêu ma quỷ quái. Đây là thật, một 

chút cũng không giả. Bên trong có xem tạp một cái vọng niệm thì công phu vứt bỏ hết, 

thì sẽ không linh. Cho nên cổ đức thường nói:  “Đọc Kinh không bằng trì chú” . Kinh 

thì quá dài, đọc Kinh mà không vọng tưởng thì khó. 

Trong bút ký của người xưa ghi chép lại có một đoạn về Thích Kế Quang. Thích Kế 

Quang là đại tướng vào thời nhà Minh, ông là một đệ tử nhà Phật thuần thành, một đời 

thọ  trì  “Kinh  Kim  Cang”,  tụng  “Kinh  Kim  Cang”  rất  thành  thục.  Một  ngày  nọ,  ban 

đêm ngủ ông thấy một giấc mơ, mơ thấy thuộc hạ của ông là một người lính nhỏ đã 

chết đến cầu ông siêu độ. Ông hỏi vị ấy siêu độ như thế nào? Chỉ cầu ông tụng “Kinh 

Kim Cang” hồi hướng cho vị ấy. Ông liền đồng ý. Sáng hôm  sau, ông thức dậy quả 

- 227 - 

thực liền đi thắp hương lễ Phật, ông tụng “Kinh Kim Cang” hồi hướng cho vị ấy. Khi 

tụng được một nửa bộ Kinh thì một người hầu của ông đã rót một ly trà nóng mang 

đến cho ông. Ông nhìn thấy nhưng không nói lời nào, vẫy tay ra hiệu  “lui xuống” , ông 

tụng Kinh tiếp. Sau khi tụng Kinh xong thì hồi hướng cho vị ấy. Đêm hôm đó lại nằm 

thấy một giấc mơ, người thuộc hạ này đến nói với ông rằng:  “Nguyên Soái, (gọi ông là 

 Nguyên Soái), thuộc hạ vô cùng cảm tạ Ngài, thuộc hạ chỉ nhận được nửa bộ “Kinh 

 Kim  Cang”” .  Ông  hỏi  tại  vì  sao?  Bởi  vì  Ngài  giữa  chừng  đã  xen  một  chữ  “không 

cần”, cho nên bộ Kinh này không có hiệu quả. Tuy không nói ra chữ “không cần”, chỉ 

là ra hiệu, thì bộ Kinh ấy bên trong đã bị xen tạp hai chữ “không cần”. Cho nên ngày 

thứ hai tụng lại lần nữa. Như vậy thì bạn hiểu được là khó. “Kinh Kim Cang” có 5000 

chữ, cho nên Kinh mà càng dài thì thọ trì càng khó. Câu chuyện này tuyệt đối không 

phải là một câu chuyện bịa đặt. Chúng ta phải tin rằng có xen tạp thì mất hiệu lực. 

Người xưa nói rằng tụng Kinh không bằng trì chú, trì chú không bằng niệm Phật. “A 

Di Đà Phật” chỉ có bốn chữ, trong bốn chữ này không xen tạp vọng niệm thì dễ làm 

được. Phật hiệu này niệm thế nào thì linh? Không xen tạp vọng niệm thì linh, xen tạp 

vọng niệm thì không linh. Cổ đức nói rất hay:  “Miệng niệm Di Đà tâm tán loạn, đau 

 mồm rát  họng  cũng  uổng  công” . Bạn  một  ngày  niệm  mười  vạn  câu  Phật hiệu, niệm 

hai mươi vạn câu Phật hiệu, mà bên trong xen tạp vọng tưởng phân biệt chấp trước thì 

không còn linh nữa. 

Cho  nên,  Từ  Vân  Quán  Đảnh  pháp  sư  mới  truyền  thọ  pháp  mười  niệm.  Pháp  mười 

niệm thời gian ngắn, tuyệt không xen tạp vọng tưởng. Ngài dùng cách này làm công 

khóa sớm tối, liền linh nghiệm, Ngài có cảm ứng. Một hơi thì gọi là  một niệm. Một 

hơi này bất luận là bạn niệm được nhiều hay ít, mặc kệ, niệm bốn chữ A Di Đà Phật, A 

Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, hết một hơi thì gọi là một niệm. Niệm mười 

hơi như vậy, trong mười hơi đó tuyệt đối không xen tạp vọng niệm nào thì công phu 

này của bạn làm được như pháp. Buổi sáng một lần, buổi tối một lần. 

Tôi đến Singapore thì truyền thọ cho mọi người pháp mười niệm là mười câu, còn dễ 

hơn cách đó của Ngài. Cách của tôi không phải một hơi mà là mười câu A Di Đà Phật, 

mười câu A Di Đà Phật niệm liên tục, bên trong không xen tạp một vọng niệm nào. 

Mười câu A Di Đà Phật chỉ cần một phút, một phút này thì liền sinh ra hiệu quả. Vì 

sao vậy? “Đại Thế Chí Bồ Tát bên trong Viên Thông Chương” từng nói:  “Đô nhiếp 

 lục  căn,  tịnh  niệm  tương  kế” .  Tiêu  chuẩn  này  bạn  làm  được  rồi,  tuy  rằng  thời  gian 

không dài, chỉ có một phút, nhưng mà bạn đã làm được, một ngày làm chín lần. Tôi 

chỉ các vị cách làm này, chín lần này cách tính thế nào? 

 

Buổi sáng thức dậy một lần. 

 

Buổi tối trước khi đi ngủ một lần, vậy là được hai lần, đây là khóa sớm tối. 

 

Ngày ba bữa ăn cơm là được ba lần. Trước khi ăn cơm chúng ta không cần niệm 

chú  cúng  dường.  Niệm  chú  cúng  dường  thực  tại  mà  nói  cũng  là  tâm  không 

chuyên nhất thì cũng không linh, niệm Phật vẫn hay hơn. Chắp tay niệm mười 

câu  A Di  Đà Phật  không  xen  tạp, đem  cái  này  cúng dường  Long  Thiên  Thiện 

Thần,  cúng  dường  tất  cả  chúng  sanh  thì  cũng  được  rồi,  dùng  tâm  chân  thành 

cúng dường. Niệm Phật cúng dường trước ba bữa ăn thì được ba lần. 

- 228 - 

 

Kế đến bạn làm việc, trước khi bạn bắt đầu làm việc, bạn ngồi xuống niệm mười 

câu. Đến lúc làm xong công việc, buổi sáng vào làm và hết giờ, buổi chiều vào 

làm và tan ca, bốn lần. Thêm ba bữa ăn là bảy lần. Lại thêm sáng, tối là chín lần. 

Không thể ít hơn chín lần, càng nhiều càng tốt, ít nhất là chín lần. 

Bạn hãy theo cách của tôi mà làm, làm được ba tháng, làm được nửa năm, quyết định 

sẽ có hiệu quả. Ai cũng đều làm được. Phương pháp này của tôi sau khi được truyền ra 

có không ít người làm theo, có người viết thư cho tôi, có người gọi điện thoại cho tôi, 

quả thực là có hiệu quả. Không hiểu đạo lý này làm sao được? Tổng cương lĩnh, tổng 

nguyên tắc, tổng mục tiêu của niệm Phật chính là trên “Kinh Di Đà” đã nói:  “Nhất tâm 

 bất loạn, tâm không điên đảo” . Thật sự có thể giữ gìn được, duy trì được trong cuộc 

sống  thường  ngày,  duy  trì  được  trong  công  việc,  trong  công  việc  xã  giao  có  thể  giữ 

được nhất tâm bất loạn tâm bất điên đảo, đây gọi là công phu thành phiến. Người mà 

công phu thành phiến thì tự tại vãng sanh, muốn đi vào lúc nào thì sẽ đi vào lúc đó, 

một chút chướng ngại gì cũng đều không có. Từ đây mà biết, người niệm Phật chúng 

ta  hướng  về  phương  hướng  nào,  về  mục  tiêu  nào  để  mà  tinh  tấn,  bạn  tự  nhiên  sẽ  rõ 

ràng, liền tự nhiên hiểu rõ. Thật sự làm cho rõ ràng, làm cho minh bạch thì làm sao 

bạn không sanh tâm hoan hỷ? Cho nên họ mới lễ Phật cúng Phật, biểu thị ý nghĩa báo 

ân. 

Kinh  văn  phía  trước  bên  trong  có  đoạn  nói   “chí  tâm  tín  nhạo” ,  phải  tin  tưởng,  thật 

lòng  tin  tưởng.  Nhạo  là  yêu  chuộng,  ưa  thích  pháp  môn  này,  ưa  thích  phương  pháp 

này, biểu lộ ra sự mong cầu bản thân đạt được trên quả địa Như Lai vô lượng trí huệ, 

vô lượng đức năng, vô lượng phước báo, cái tâm này sẽ tự nhiên mà lưu lộ ra. Tại sao 

lại nói như vậy?  “Giai như A Di Đà Phật” , ta tương lai thành Phật phải giống như là 

A  Di  Đà  Phật,  cùng  A  Di  Đà  Phật  giống  như  nhau.  Thực  tại  mà  nói  thì  không  khó, 

vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  Thế  giới  thì  liền  giống  như A  Di  Đà  Phật  rồi.  Cho 

nên, người học Phật như chúng ta nhất định phải ghi nhớ cho thật kỹ, A Di Đà Phật có 

đại tâm, đại nguyện, đại hành, đại trí, đại lực, đại từ, đại bi. Tại vì sao phía trước thêm 

một chữ đại? “Đại” nghĩa là đối với tất cả chúng sanh không có đòi hỏi điều kiện gì, 

điều  kiện  kèm  theo  cũng  không  lớn.  Tôi  thích  người  nào  tôi  mới  giúp  đỡ  người  đó, 

không thích thì không có giúp đỡ, thì không phải “đại” rồi. “Đại” là vô điều kiện đối 

đãi  bình  đẳng  với  tất  cả  chúng  sanh  thì  là  “đại”,  là  thanh  tịnh.  Thanh  tịnh  thì  quyết 

định không có nhiễm ô. Thế nào là nhiễm ô? Người này đối xử tốt với tôi thì tôi yêu 

thích, người kia đối xử không tốt với tôi thì tôi chán ghét, vậy là ô nhiễm rồi, tâm của 

bạn đã bị thất tình ngũ dục ô nhiễm. Thất tình là Hỷ - Nộ - Ai - Lạc - Ái - Ố - Dục. 

Chân tâm thì không bị ô nhiễm, vọng tâm thì tiếp nhận ô nhiễm. Hay nói cách khác, 

chúng ta vẫn là dùng vọng tâm, không có dùng chân tâm. Chân tâm là tâm thanh tịnh, 

chân tâm là tâm bình đẳng, chân tâm là tâm Bồ Đề. Vọng tâm không phải tâm Bồ Đề. 

Chúng ta phải từ chỗ này mà nỗ lực rèn luyện công phu. Luyện cái gì? Dùng chân tâm 

không nên dùng vọng tâm. Tại sao vậy? “Ba bậc vãng sanh” trong “Kinh Vô Lượng 

Thọ” đều là nói đến  “phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm” , chúng ta nhất hướng 

chuyên niệm có thể làm được. Nhất hướng chuyên niệm niệm cho đến không còn xen 

tạp một vọng niệm, đây là cùng A Di Đà Phật cảm ứng đạo giao, có thể làm được. “Bồ 

Đề tâm” có phát hay không? Nếu như không có phát “Bồ Đề tâm”, chỉ có nhất hướng 

chuyên niệm, thì đại khái như người lính của Thích Kế Quang đã nói, Đại soái tụng 

- 229 - 

“Kinh Kim Cang” cho tôi, tôi chỉ nhận được có một nửa, vẫn còn một nửa công đức bị 

mất đi. Nhất định phải phát tâm Bồ Đề. 

Thế nào là tâm Bồ Đề? Cách đơn giản nhất nói với bạn đó là tâm bình đẳng, đối đãi 

với tất cả chúng sanh đều bình đẳng, nhà Phật thường nói ân oán bình đẳng. Cha mẹ, 

sư trưởng là ân nhân của ta, oan gia đối đầu là oan nghiệp, phải bình đẳng đối đãi, xem 

oan gia đối đầu như là cha mẹ, là sư trưởng của mình vậy. Đây là phải có công phu, 

người bình thường không làm được. Tại vì sao chúng ta nhất định phải làm như vậy? 

Muốn  cầu  sanh  Tịnh Độ, chúng  ta  muốn thành  Phật, muốn  thành  Bồ  Tát, bạn  muốn 

thành Phật làm Bồ Tát, vậy thì quyết định là tâm phải bình đẳng đối đãi tất cả chúng 

sanh. Nếu như lấy tâm không bình đẳng đối đãi chúng sanh, thì bạn không thể làm Bồ 

Tát,  thì  bạn  không  thể  vãng  sanh  Tịnh  Độ.  Khó  thì  rất  khó,  nhưng  thật  sự  mà  nói 

không phải làm không được. Là việc khó của thế gian, người xưa nói rất hay, khó như 

lên trời, đây là chúng ta làm không được; cầu người thì khó, người ta chưa chắc đáp 

ứng cho bạn. Lấy tâm bình đẳng tâm thanh tịnh đối đãi người, đây là cầu chính mình, 

không phải cầu người khác, sự việc này không phải là lên trời, cũng không phải cầu 

người, nói một cách khác, chỉ cần bạn chịu làm bạn đều sẽ làm được. Nhất định phải ở 

ngay trong cuộc sống thường ngày, bất luận là ở nơi nào, nhìn thấy người như thế nào 

đều ân cần, hoan hỷ, lễ kính, không phân quý tiện, không phân giàu nghèo. Dùng tâm 

thanh  tịnh  bình  đẳng  chính  tại  nơi  này  mà  luyện.  Tất  cả  lúc  tất  cả  nơi,  thuận  cảnh 

nghịch cảnh, thiện duyên ác duyên, đều là chỗ để cho chúng ta học hỏi tập luyện. Bạn 

không luyện tập ở những nơi này thì sao được? Đóng cửa lại để tu tâm thanh tịnh là 

giả, nhất định phải đối mặt với cảnh duyên thuận nghịch, ở tại chỗ này mới biết được 

tâm của chúng ta có phải là bình đẳng hay không, đối đãi với mỗi một người có phải là 

ân cần như nhau, yêu thương giống như nhau? Nhìn thấy tất cả chúng sanh cần được 

giúp đỡ, chúng ta có phải là lập tức đưa tay giúp đỡ mà không cần một điều kiện nào 

hay không? Công phu phải luyện ở chỗ này. 

Hiện nay khi có người khác đến yêu cầu chúng ta giúp đỡ, không như những trường 

hợp khác, những trường hợp khác thì dường như là không có vấn đề gì lớn, chúng ta 

lại phải suy nghĩ họ có gạt mình hay không. Nhìn thấy tôi là người tốt, mà người thế 

gian thường nói  người tốt thường dễ bị người ta gạt, rất dễ  bị  đánh  lừa.  Vẫn là phải 

xem công phu của chính mình. Điều này khó. Năm xưa, tôi tại Đài Bắc, khi làm tọa 

đàm đại chuyên Phật học, Lão Pháp sư Đạo An đã thị hiện một chiêu để cho tôi xem. 

Có một vị tín đồ đã theo lão pháp sư nhiều năm, là đệ tử tại gia của lão pháp sư, họ đã 

lập một công ty, thỉnh mời lão pháp sư làm đổng sự trưởng, mục đích là muốn lấy tiền 

của lão pháp sư. Lão pháp sư vừa làm đổng sự trưởng, đương nhiên tiền này thì đưa 

cho họ. Về sau lão pháp sư đã biết được họ đã lừa gạt Ngài. Ngài bị lừa mà không nói 

gì, đã bị lừa rồi thì còn có lời gì để nói? Mọi người chúng ta đều biết Đạo An lão pháp 

sư không tham tài, nhưng háo danh, người ta mà cho Ngài một cái vinh dự gì đó thì 

Ngài rất vui, Ngài bị thua thiệt ở cái chỗ này. Người ta biết được, có chức vụ gì tốt đều 

cho Ngài làm, mà số tiền ấy thì Ngài phải bỏ ra. Tôi đi thăm Ngài, ngày hôm đó gặp 

Ngài, người đồ đệ quy y này của Ngài cũng vừa từ cửa phòng của Ngài bước ra, tôi 

gặp vị ấy ở bên ngoài. Sau khi vào trong, tôi nhìn thấy lão hòa thượng, lão hòa thượng 

liền nói với tôi:  “Vừa mới lúc nãy có người đến đây, ông có nhìn thấy người ấy hay 

 không?” . Tôi nói:  “Có nhìn thấy, tôi cũng biết vị ấy” . Ngài nói:  “Người ấy hôm nay 

 lại đến gạt tôi” . Tôi nói:  “Vậy Ngài làm sao, có cho người ấy hay không?” .  “Tôi cho 

- 230 - 

 người ấy rồi” . Biết là đến gạt Ngài mà vẫn đưa cho họ, thật là hay. Người lừa gạt Ngài 

cũng không có biết, cứ nghĩ rằng lão hòa thượng lại bị lừa một lần nữa. Trong tâm lão 

hòa thượng thì rõ ràng minh bạch thông suốt thấu đáo, bạn cần tôi vẫn sẽ đưa cho bạn. 

Chúng  ta  nhìn  thấy  đây  là  đức  hạnh  chân  thật  của  lão  hòa  thượng.  Đồng  thời  Ngài 

cũng không vạch trần vị ấy, mà cũng không có trách mắng họ, hy vọng vị ấy sau này 

nghe  được  lão  hòa  thượng  đều  rõ  ràng,  đều  minh  bạch  “bạn  không  có  gạt  Lão  Hòa 

thượng được”, lão hòa thượng là đang ở nơi đó cảm hóa bạn, hy vọng bạn quay đầu là 

bờ. Đây là giáo dục. 

Mục tiêu của giáo dục là mong muốn cải biến người ác thành người tốt, đem người bất 

thiện cải biến thành người thiện, đây là thành công của giáo dục. Tuyệt đối không phải 

họ là người ác, đã làm việc không tốt, giáo huấn những người ấy, đuổi họ đi về, sau 

không qua lại nữa, vậy giáo dục của bạn đã thất bại triệt để. Chúng ta không hề thấy 

Thích Ca Mâu Ni Phật khai trừ một vị học trò nào cả, không có sự việc này. Thích Ca 

Mâu Ni Phật đối với học trò xử phạt nghiêm khắc nhất là “không nói đến”, đây là hình 

thức xử phạt nghiêm khắc nhất, chứ không có khai trừ họ. Luôn luôn mong họ sẽ quay 

đầu, hy vọng họ giác ngộ, đây là giáo dục. Những chỗ này chúng ta đều phải học tập. 

Sau này chúng ta đọc Kinh điển nhiều rồi, chúng ta cũng sẽ hiểu một sự thật, đó chính 

là trong Kinh điển đã nhiều lần nói “nhân quả thông ba đời”. Người khác đến lừa gạt 

chúng ta, lấy đi tiền của chúng ta, lấy đi nhà của chúng ta, tiền của bị lừa mất rồi có 

cần phải để trong lòng không? Không cần. Nếu như không như Phật Bồ Tát độ lượng 

như vậy thì cũng không sao, biết đây là nợ, là thiếu nợ. Người đó lừa gạt ta, họ mắc nợ 

ta thì đời sau phải trả cho ta, ta không nên có một chút oán hận, mà trái lại vui vẻ hoan 

hỷ, đời sau họ vui vẻ hoan hỷ trả lại cho ta. Ta đời này nếu có tâm oán hận với họ, đời 

sau họ vẫn phải trả cho ta mà trả một cách đau khổ. Ngay trong đời này của chúng ta, 

có những lúc bạn kiếm tiền rất vất vả, đó là gì vậy? Bạn không có hoan hỷ bố thí, cho 

nên đến khi bạn nhận được đền đáp thì nó đến cũng rất khó, đến cũng rất vất vả. Cho 

nên bố thí phải vui vẻ hoan hỷ, người khác đến lừa chúng ta thì cũng hoan hỷ mà để 

cho họ lừa, đời sau họ sẽ hoan hỷ xin trả lại. Hoàn trả đương nhiên còn thêm cả  lợi 

nhuận nữa, có gì mà không tốt chứ? Việc tốt mà. Cho nên bạn thật sự hiểu được chân 

tướng sự thật, thì cả một đời người thật sự luôn sống trong sự hoan hỷ, có gì mà không 

vui chứ? Chuyện như thế nào cũng đều vui cả. Người khác ăn hiếp ta, sỉ nhục ta, đánh 

ta, mắng ta, ta cũng hoan hỷ, vì đây là tiêu nghiệp chướng mà. Đây quyết định không 

phải  tinh  thần  AQ  chính  truyện,  đó  là  người  thông  thường  thật  sự  không  hiểu  Phật 

pháp, không hiểu được nhân quả ba đời. Cái này quyết định không phải là nhu nhược, 

quyết định không phải là vô dụng. Tại sao vậy? Phiền não của bạn ngày càng giảm, trí 

huệ ngày càng tăng, bạn có thể giúp đỡ chúng sanh khổ nạn trong xã hội rộng lớn, sao 

lại là vô dụng, sao lại là nhu nhược? Chúng ta quan sát một con người, quan sát một sự 

việc, không  thể dùng cách  nhìn  phiến  diện  mà  quy  chụp  cho  tất  cả, vậy  thì  mãi  mãi 

bạn sẽ nhìn sai. Mọi mặt đều phải nhìn mới hiểu được đây là hàm dưỡng công phu sâu 

sắc, thế mới thật sự hiểu rõ chân tướng sự thật. Cho nên, họ có thể làm được, chúng ta 

không  làm  được,  không  hiểu  được  chân  tướng  sự  thật,  không  có  sự  hàm  dưỡng  sâu 

như vậy. Đây chính là việc trong đời này mà chúng ta phải nỗ lực, phải học tập. Phật 

pháp  từ sơ học  (ngày  này  bắt đầu) thẳng cho đến khi thành  Phật,  con đường này  rốt 

cuộc  thì  dài  bao  xa,  rốt  cuộc  cần  có  bao  nhiêu  thời  gian?  Mỗi  một  người  đều  khác 

nhau.  Việc  này  là  nói  từ  chính  bản  thân  mình,  mỗi  một  người  thiện  căn  phước  đức 

- 231 - 

không  giống  nhau,  từ  trên  cơ  hội  mà  nói  thì  nhân  duyên  của  mỗi  một  người  không 

giống nhau, có người rất nhanh, có người thì chậm chạp. Sự chậm chạp đó thật là vô 

lượng kiếp, khi nhanh chóng thì rất dễ dàng thành tựu. Bạn gặp được pháp môn Tịnh 

Độ, bạn tin tưởng A Di Đà Phật thì bạn đi đường tắt, là đi con đường này với vận tốc 

nhanh nhất. Sanh đến Tây Phương Cực Lạc Thế giới một đời viên mãn thành tựu, đại 

viên mãn của A Di Đà Phật, chúng ta ngay trong một đời này có thể đạt được. Đạo lý 

này không thể không hiểu. 

Chúng ta xem tiếp phần cuối đoạn Kinh văn này: “Phật tức tri chi”. 

Các  vị  xem,  một  câu  Kinh  văn  phía  trước:  “Tâm  trung  nguyện  ngôn”,  trong  tâm 

những người này đang nghĩ  “chúng tôi muốn tương lai thành Phật phải giống như A 

 Di Đà Phật” , trong lòng đang nghĩ mà không nói ra. Thích Ca Mâu Ni Phật biết được, 

như vậy nghĩa là gì? Tâm linh cảm ứng. Nói đến tâm linh cảm ứng, Phật có, Bồ Tát 

có.  Cách  nói  Tây  Phương  Cực  Lạc  Thế  giới,  chúng  tôi  phía  trước  có  nói,  bộ  “Đại 

Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh”  này  chúng  tôi  nghĩ,  phương  pháp  này  phải 

cần đến ba năm, 3600 giờ mới giảng xong. Cách giảng hiện tại này của chúng tôi thì 

không  biết  phải  giảng  đến  bao  nhiêu  năm  nữa.  Đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  Thế  giới, 

những  Bồ  Tát  này  cùng  A  Di  Đà Phật  gặp  mặt,  A  Di  Đà  Phật  giảng  cho  mọi  người 

“Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh” giống như chúng ta hiện tại học bộ Kinh 

điển này thì cần bao nhiêu thời gian để giảng xong? Xin nói với các vị, chỉ một sát na. 

Ngài giảng như thế nào? Không cần nói gì, người ở Tây Phương Cực Lạc Thế giới còn 

phải nói chuyện, vậy thì nơi này có gì hay đâu chứ, chúng ta có thể không cần phải đi. 

Không cần nói gì cả, hai bên trò chuyện đều là tâm linh cảm ứng, tâm tâm tương ấn. 

“Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh” ở trong tâm Phật giống như là một con 

dấu, đem đóng lên cái tâm của bạn thì bạn đều đã nhận được hết, không có lần lượt. 

Xác thực là như vậy. Miệng để làm gì? Miệng để ca hát, để tán thán Phật, hát bài “kệ 

tán Phật”, tán thán Phật, dùng miệng để làm các loại cúng dường, không phải dùng để 

nói  chuyện.  Mọi  người  nói  chuyện  với  nhau  không  dùng  ngôn  ngữ,  không  dùng 

miệng. Giảng  Kinh  thuyết  pháp  cũng không dùng  đến  cái  miệng, tâm  tâm  tương  ấn. 

Cho nên, chúng sanh vừa mới động niệm thì Phật liền biết, Phật liền rất rõ ràng. 

Vậy tại vì sao chúng ta không rõ ràng? Sáu căn này của chúng ta đã có chướng ngại, 

cho  nên  không  rõ  ràng.  Tai  nghe  không  rõ  ràng,  mắt  thấy  không  rõ  ràng,  tuyệt  đối 

không phải nói kiến tánh có chướng ngại, văn tánh có chướng ngại. Căn tánh của sáu 

căn không có chướng ngại, mà là công cụ có chướng ngại, căn đã có chướng ngại, đó 

là  sự  thật.  Cũng  giống  như  đồ  điện  máy  của  chúng  ta  vậy,  cái  quạt  gió  này  quay  bị 

chậm là vì sao vậy? Nó có chướng ngại, tuyệt đối không phải là do điện chướng ngại 

nó, điện không có trở ngại. Hai cái quạt gió, một cái thì quay nhanh, một cái thì quay 

chậm, đó có phải là vấn đề về điện hay không? Không phải vấn đề ở dòng điện. Cho 

nên,  căn  tánh  sáu  căn  không  có  chướng  ngại.  Sáu  căn  có  chướng  ngại  rồi  thì  không 

linh, không nhận được thông tin từ bên ngoài. 

Sáu căn của Thích Ca Mâu Ni Phật hoàn toàn không có chướng ngại, một làn sóng cực 

kỳ nhỏ bé ở trong tâm chúng sanh Ngài cũng đều nhận được một cách rõ ràng. Cho 

nên chư vị phải hiểu, chúng ta khởi tâm động niệm, Phật Bồ Tát tất cả đều nhận thấy 

hết, Phật Bồ Tát khởi tâm động niệm thì chúng ta lại không biết. Tuyệt đối không nên 

- 232 - 

cho rằng ta khởi tâm động niệm thì người khác không biết, người khác khởi tâm động 

niệm ta cũng không biết, đại khái Phật Bồ Tát cũng không biết chúng ta khởi tâm động 

niệm, vậy thì bạn đã sai hoàn toàn. Bởi vì người khác cũng giống như ta, các căn cũng 

gần như đã hỏng rồi. Phật ở trên Kinh giới thiệu chúng ta Tây Phương Cực Lạc Thế 

giới, trong phần nguyên văn phía trước đã có nói qua, tất cả những người vãng sanh 

đến Thế giới Tây Phương, thiên nhãn thấy suốt, thiên nhĩ nghe thấu, tha tâm đều biết, 

tận hư không biến pháp giới tất cả chúng sanh, tất cả hoạt động của chúng ta họ đều 

thấy  biết,  âm  thanh  cực  kỳ  nhỏ  của  chúng  ta,  họ  đều  nghe  thấy,  chúng  ta  khởi  tâm 

động niệm không gì mà họ không biết. Giấu người thì dễ, giấu quỷ thần thì không dễ. 

Chúng  ta  thường  hay  nói  rằng:   “Ngẩng  đầu  ba  thước  có  thần  minh” ,  che  giấu  thần 

linh thì đã không dễ rồi, làm sao mà có thể che giấu Phật Bồ Tát? 

Phật Bồ Tát rất tốt, Phật Bồ Tát nói với chúng ta cái năng lực viên mãn như vậy của 

các Ngài không phải chỉ các Ngài mới có, mà hết thảy tất cả chúng sanh người người 

đều có, gồm cả chúng ta trong đó. Chúng ta có trí tuệ thần thông đạo lực giống như 

các Ngài, bây giờ có bị mất đi hay không? Không có, Phật nói chúng ta không có mất 

đi. Vậy tại sao năng lực của chúng ta không khởi tác dụng? Phật nói rồi, bởi vì vọng 

tưởng phân biệt chấp trước mà không thể chứng đắc. Chỉ một câu đã đem cái gốc bệnh 

của chúng ta nói ra. Nói một cách khác, chỉ cần chúng ta buông bỏ vọng tưởng phân 

biệt chấp trước thì năng lực của chúng ta hồi phục. Hồi phục thì gọi là thành Phật, thì 

gọi là chứng quả. Tại vì sao không chịu buông bỏ? Mọi người không ám thử xem sao, 

buông  bỏ  một  phần  bạn  sẽ  thông  minh  một  phần,  buông  bỏ  hai  phần  bạn  sẽ  thông 

minh hai phần. Bạn không chịu buông bỏ thì bạn sẽ hồ đồ mà qua một đời. 

Phật dạy chúng ta buông bỏ, buông bỏ vọng tưởng, buông bỏ phân biệt, buông bỏ chấp 

trước, việc này quan trọng. Danh văn lợi dưỡng chỉ là thứ yếu, những thứ này nó có 

công dụng của nó, có thể dùng nó để giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn, chúng ta phải 

vận dụng cho khéo, nhưng mà tuyệt không thể được tham trước, tham trước thì chúng 

ta sai rồi, tâm thanh tịnh của chúng ta liền mất đi, chúng ta lại hồ đồ, lại mê hoặc rồi. 

Vì thế thế xuất thế gian hết thảy pháp có thể dùng nó, không thể chiếm hữu nó, không 

thể khống chế nó. Sai lầm lớn nhất của phàm phu là chiếm hữu, khống chế. Buông 

bỏ chiếm hữu, buông bỏ khống chế thì bạn được tự tại. Tuy rằng tôi không dám nói 

được đại tự tại, bạn cũng tương đối là tự tại, bạn nhất định là không như những người 

thông  thường,  ở  trong  cuộc  sống  thường  ngày,  chúng  tôi  có  thể  nhìn  ra  hình  tướng 

khác  biệt  của  bạn.  Tại  vì  sao?  Bạn  hoan  hỷ,  bạn  an  lạc, bạn  tự  tại,  có  thể  nhìn  thấy 

được, bạn không có ưu tư, bạn không có phiền não, bạn không có vướng mắc, bạn xử 

sự đối người tiếp vật thái độ tự nhiên sẽ không giống như người khác, nó tràn đầy trí 

tuệ, tràn đầy sự chân thành. Tâm chân thành khẩn thiết đối người tiếp vật thì làm sao 

như mọi người được? Đến lúc đó, dần dần từng bước linh tánh của bạn từ từ sẽ thấu 

xuất ra, đây chính là người thường chúng ta hay nói là cảm ứng. Cho nên  “Phật tức tri 

 chi”  nghĩa là cảm ứng. 

Phật khi ấy nói với đại chúng: “Cáo  chư Tỳ  Kheo,  thị  vương  tử  đẳng  hậu  đương 

tác  Phật”. Việc này cũng như là thọ ký, những vị vương tử này họ tương lai đều sẽ 

thành  Phật.  Một  câu  thọ  ký  này,  nói  chư  vị  biết,  đó  cũng  là  thọ  ký  cho  rộng  rãi  đại 

chúng chúng ta, chúng ta tương lai mỗi một đại chúng “hậu đương tác Phật”. Câu nói 

này là Phật nói, không phải là tôi nói. Không phải ở chỗ này nói, chỗ này là nói đối 

- 233 - 

với 500 người của A Xà Vương tử. Phật ở trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói với chúng ta: 

 “Nhất  thiết  chúng  sanh  bổn  lai  thành  Phật”.   Trên  đại  Kinh  thường  nói:   “Nhất  thiết 

 chúng  sanh  giai  hữu  Phật  tánh,  tức  hữu  Phật  tánh  giai  đương  tác  Phật” .  Cho  nên, 

trong mắt của Phật thấy tất cả chúng sanh đều bình đẳng. Họ từ chỗ nào mà nhìn thấy 

sự bình đẳng? Chính là từ chỗ này. Mỗi một chúng sanh bất luận là bạn hiện tại làm 

thiện hay làm ác, bạn luân hồi như thế nào ở trong lục đạo, bạn đời sau sanh lên trời 

cũng được, đọa xuống địa ngục cũng vậy, sau cùng bạn đều sẽ thành Phật, chỉ là thành 

Phật sớm hay muộn mà thôi, nhất định thành Phật. Cho nên, ở trong Phật pháp nói là 

chân bình đẳng, không phải giả bình đẳng. Phật cung kính đối với tất cả chúng sanh 

cũng  như đối  với  chư Phật, không  khác. Phật  cúng  dường  đối  với  tất  cả  chúng  sanh 

cũng như đối với chư Phật Như Lai, không khác. 

Hôm nay chúng ta sẽ hỏi, trên thế giới chúng sanh khổ nạn rất nhiều, kẻ không có ăn, 

người không có mặc, Phật Bồ Tát vì sao không đến cúng dường? Phật ở trên Kinh nói 

những  lời  này  có  mâu  thuẫn  hay  không?  Phật  Bồ  Tát  là  chân  thật  bình  đẳng  cúng 

dường, vấn đề là ở đâu? Tất cả chúng sanh có phước báo để hưởng hay không? Cúng 

dường  bạn  còn  phải  có  cái  phước  để  hưởng,  không  có  phước  để  hưởng  thì  không 

được. Tôi lần này ở Hồng Kông giảng Kinh, có vị đồng tu nói với tôi, dường như là 

trong  thời  kỳ  đại  cách  mạng  văn  hóa,  thời  kỳ  đó  đấu  tranh  vô  cùng  nghiêm  trọng, 

người tôi tớ làm ở trong nhà đấu tranh với chủ của họ. Người chủ đương nhiên đều là 

những người  giàu  có,  họ  đấu  tranh tính toán  hơn  thua  với  những  người  chủ  này, rồi 

cướp đoạt hết tài sản của họ. Cũng vào lúc này, nhìn thấy ông chủ nhà giàu trong nhà 

có rất nhiều sâm cao ly, bình thường họ làm gì có để mà ăn, giờ thì tốt quá rồi, lấy hết 

tất cả nấu một nồi to, mọi người trong nhà đều ăn. Hình như ngày hôm sau đều chết 

hết cả. Đây  là  không  có  phước báo, đem  số sâm  cao  ly  ấy  ăn  hết trong  một  bữa,  đó 

không phải là con đường chết hay sao? Cho nên, Phật Bồ Tát độ chúng sanh vô cùng 

từ bi, xem phước báo của bạn bao lớn. Bạn không có phước báo thì lúc đó chịu thêm 

một chút khổ nạn là tiêu nghiệp cho bạn. Trước tiên tiêu nghiệp chướng của bạn, sau 

đó mới từ từ giúp đỡ bạn. Nghiệp chướng chưa có tiêu trừ mà muốn giúp bạn, không 

những giúp không được mà còn làm cho bạn tăng thêm nghiệp tội. Vì sao vậy? Bạn sẽ 

báng Phật, báng Pháp, báng Tăng, vậy thì tội càng thêm tội. Họ đành phải ở bên cạnh 

quan sát đợi chờ cơ duyên, đây là sự từ bi đến cùng cực, không phải không chiếu cố, 

không phải không giúp đỡ. Chúng ta hiểu được chân thành cúng dường, bất luận là ở 

tại nơi nào, nhận chịu cái khổ nạn như thế nào, quyết định là được Phật Bồ Tát giúp 

đỡ, nên phải hiểu việc này phải có lòng tin. 

Hôm nay chúng tôi chỉ giảng đến đây thôi. 

A Di Đà Phật… 



Tập 242 

QUỐC 

GIỚI 

NGHIÊM 

TỊNH 

ĐỆ THẬP NHẤT 

- 234 - 

Kinh văn giảng đến chỗ này là một đoạn lớn. Phía trước đã nói, bắt đầu từ phần chánh 

tông, cũng chính là từ phẩm thứ tư đến phẩm thứ mười là nói đến việc Pháp Tạng Tỳ 

Kheo tu nhân chứng quả. Lịch sử của đoạn này không những cho chúng ta hiểu về Tây 

Phương Cực Lạc Thế giới, ý nghĩa sâu hơn nữa là giúp đỡ chúng ta xây dựng lòng tin 

kiên định, mà đặc biệt quan trọng là dạy bảo chúng ta nên phải noi theo Pháp Tạng Bồ 

Tát như thế nào, chúng ta phải nên học tập Ngài như thế nào. Một phẩm phía trước nói 

đến A Xà Vương tử cùng 500 đại trưởng giả. Trong đoạn công án này có sự khải thị 

rất sâu. 

Thứ nhất là những người này trụ Bồ Tát đạo, nghĩa là nói họ trong đời quá khứ đời đời 

kiếp kiếp đã tu tứ nhiếp lục độ, lại đã từng cúng dường 400 ức Phật, trong pháp hội lần 

này của Thế Tôn với thân phận là hoàng tử, thân phận là trưởng giả, có thể được xem 

là quý nhân trong thế gian, nhưng mà chúng ta có nghĩ đến việc họ vẫn còn cái mê khi 

cách ấm, vẫn đang còn luân hồi trong lục đạo. Chúng ta có thể hội được sự thực này 

hay không? 

Thứ hai là phải cảnh giác, tuy rằng thiện căn của họ vô cùng sâu dày, sớm muộn cũng 

gặp được duyên phần, nhưng mà cuối cùng không thể tránh được sự lưu chuyển trong 

nhiều kiếp. Chúng ta sẽ thắc mắc tại vì sao họ lại có hiện tượng như vậy? Vì nghe đến 

pháp môn Tịnh Độ không có thật sự phát tâm cầu sanh Tây Phương, nguyên nhân là 

chỗ  này. Từ  đó  cho  thấy, pháp  môn này  quả  thực đúng  như là chư Phật  Như Lai  đã 

từng nói trong Kinh là “nan tín chi pháp”. Tu học pháp môn này, sự chướng ngại lớn 

nhất không phải ở pháp môn, mà là do chúng ta không thể chân thật buông bỏ vọng 

tưởng phiền não tập khí của chính mình. Đây là cái chướng ngại căn bản, Bồ Tát cũng 

khó tránh. Cho nên chúng ta thấy, cúng dường 400 ức Phật vẫn chưa thể thành tựu. 

Thứ ba cần phải cảnh giác đến là được thân người, gặp Phật pháp, đặc biệt là gặp được 

pháp môn Tịnh Tông thù thắng như vậy, nếu không cầu đới nghiệp vãng sanh, ngày 

trước lão sư Lý giảng là  “phi ngu tức cuồng” , họ không phải ngu si thì cũng là cuồng 

vọng vô tri, để cho lỡ mất cái cơ duyên cực kỳ tốt lần này của mình. Chúng ta cũng đã 

từng nhìn thấy qua, cũng đã từng nghe nói có một số người nghiệp tội sâu nặng, đến 

lúc lâm chung gặp được Phật pháp, mười niệm  một niệm cũng xác thực có thể vãng 

sanh. Việc  này  không  phải  giả, nhưng  mà  chúng  ta  phải  biết  rằng, những  người  này 

nhất định không phải gặp may. Vậy là do nguyên nhân gì? Phật Bồ Tát và Tổ sư Đại 

đức đã nói qua với chúng ta, đây là nhân thiện của họ trong đời quá khứ đã thành thục. 

Điều kiện này không khó, tôi tin rằng những đồng tu ngồi ở đây đều có, cho dù là cả 

đời không có tiếp xúc qua Phật pháp, hoài nghi  đối với  Phật pháp, thậm  chí  còn bài 

xích đối với Phật pháp, các vị có thể ngồi hai giờ đồng hồ ở nơi này thì đã chứng minh 

các vị trong đời quá khứ quyết định là có thiện căn sâu dày, cho nên tôi nói điều kiện 

này không khó. Điều kiện thứ hai là khi bạn lâm chung gặp được thiện tri thức. Việc 

này  thì  khó. Gặp  được  thiện  tri  thức chỉ  dạy, bạn  thì  liền  có  thể  tiếp  nhận, liền  chịu 

nghe lời, sự việc như vậy thật không dễ. Điều kiện thứ ba, không những bạn lập tức có 

thể tiếp nhận, mà bạn còn có thể thật sự phát tâm sám hối, như vậy thì một niệm, mười 

niệm mới có thể thành tựu. Cho nên không phải là họ gặp may. Chúng ta cần phải rõ 

ràng, cần phải minh bạch. 

- 235 - 

Phía trước đã từng nói qua, Pháp Tạng chính là tiền thân của A Di Đà Phật, ở trong 

nhân địa hoằng nguyện của Ngài, tu học của Ngài, thành tựu của Ngài. Chúng ta phải 

học theo cái trí huệ của Ngài, cái nghị lực của Ngài. Ngài khắc phục tất cả chướng nạn 

như thế nào? Thành tựu Tây Phương Cực Lạc Thế giới vô cùng đáng để chúng ta tham 

khảo, đáng để chúng ta học tập. Chúng ta nhìn thấy ở trên Kinh, Thế giới Tây Phương 

“Y chánh” chủ khách thanh tịnh trang nghiêm. Thiên Thân Bồ Tát đã nói trong “Vãng 

Sanh Luận” là Thế giới Tây Phương có ba loại trang nghiêm, ba loại trang nghiêm này 

người Trung Quốc chúng ta rất rõ. 

Thứ  nhất  là  “giáo  chủ  trang  nghiêm”.  Quả  thực  nói,  Thế  giới  Tây  Phương  là  một 

trường  học.  Đời  người  sống  ở  thế  gian,  phía  trước  chúng  tôi  đã  nói,  ngày  ngày  đều 

đang học tập, ở trong Phật pháp mà nói từ sơ phát tâm cho đến khi thành Phật đời đời 

kiếp kiếp đều đang học tập. Người Trung Quốc thường nói, sống đến già học đến già, 

học không hết. Chúng ta phải hiểu được câu nói này. Chúng ta phải dùng tâm thái như 

vậy  vào  đời  sống,  tiền  đồ  của  chúng  ta  là  một  mảng  sáng  lạng.  Ngày ngày  đều  học, 

việc  tu  học  không  có  chỗ  cùng  tận.  Đương  nhiên  trong  quá  trình  tu  học  này,  quan 

trọng nhất là vị thầy hướng dẫn. Tây Phương Thế giới, vị thầy hướng dẫn là A Di Đà 

Phật, một vị thầy tốt. Đây là điều trang nghiêm thứ nhất. 

Sự trang nghiêm thứ hai là đồng học tốt. Những người ở thế giới đó chân thật là đều 

có  lòng  yêu  thương,  đều  có  lòng  từ  bi,  đều  có  trí  tuệ  chân  thật,  họ  không  có  vọng 

tưởng, không có phiền não, không có phân biệt, không có chấp trước, không có tham 

ái,  không  có  sân  hận,  không  có  đố  kỵ,  người  người  đều  là  người  tốt,  người  thiện. 

Chúng ta ở trên Kinh đọc thấy, Thích Ca Mâu Ni Phật vì chúng ta mà giới thiệu, thế 

giới  đó  là   “chư  thượng  thiện  nhân  câu  hội  nhất  xứ” .  Không  giống  thế  giới  này  của 

chúng ta, người thế gian này của chúng ta tự tư tự lợi, tham sân si mạn, khởi tâm động 

niệm, lời nói, việc làm thiện ít ác nhiều, giống như trên Kinh Địa Tạng đã nói chúng 

sanh “Diêm Phù Đề” (“Diêm Phù Đề” chính là địa cầu này của chúng ta) can cường 

khó giáo hóa. Tây Phương thế giới toàn là người thiện, một người ác cũng không có. 

Không những ngôn ngữ tạo tác của họ không ác, mà thậm chí người động một cái ác 

niệm cũng tìm không có, chúng tôi thường nói là thuần tịnh thuần thiện. Đây chính là 

cái thế giới ấy. 

Chúng  ta  mong  được  sanh  đến  quốc  độ  Phật.  Xin  nói  với  các  vị,  quốc  độ  Phật  đích 

thực là tồn tại, dùng lời hiện nay của chúng ta mà nói, đó là một thế giới khác, là một 

cái tinh cầu khác, không phải ở trên địa cầu này của chúng ta, cũng không phải ở trong 

hệ mặt trời này của chúng ta, cũng không phải ở trong hệ ngân hà này của chúng ta. 

Cách  nói  này  của  tôi,  chư  vị  tương  đối  dễ  dàng  thể  hội.  Nếu  như  dựa  cách  nói  của 

khoa học gia, họ và ta là không cùng một không gian duy thứ. Chúng ta hiện tại sống ở 

thế giới này là không gian ba chiều. Việc này mọi người đều có biết. Hiện nay khoa 

học gia thừa nhận và khẳng định không gian duy thứ là vô cùng tận. Qua chứng minh 

của khoa học, xác thực là có mười một chiều không gian duy thứ đang tồn tại, nhưng 

mà hiện tại vẫn là không biết làm sao để đột phá. Nếu như có thể đột phá được không 

gian duy thứ thì không gian cho cuộc sống chúng ta sẽ rất rộng lớn. Hiện nay có rất 

nhiều người thường hay nói về ngoài vũ trụ, người ngoài hành tinh đến địa cầu này để 

du lịch, thậm chí còn ngồi đĩa bay, khoa học kỹ thuật của họ phát triển hơn chúng ta, 

nhưng mà không gian duy thứ của họ không cao, nhiều nhất là bốn độ không gian mà 

- 236 - 

thôi, so với không gian duy thứ của chúng ta thì cao hơn một độ, có thể là như vậy. 

Cao hơn hai độ trở lên thì họ sẽ không thể có kiểu hành vi như vậy. Việc này chúng ta 

có thể lý giải được. Cho nên, không gian lớn vô hạn, thời gian dài vô hạn. 

Học  Phật, mục  tiêu thật sự  là  đột  phá không gian. Nhà  khoa học không  thể đột phá, 

nhà Phật có thể đột phá. Một số tôn giáo có năng lực đột phá, đột phá tầng thứ độ sâu 

cạn rộng hẹp không như nhau. Phật biết rõ không gian duy thứ được hình thành như 

thế  nào,  những  nhà  khoa  học  hiện  nay  chưa  tìm  ra  được.  Phật  ở  trên  Kinh  nói  với 

chúng  ta,  không  gian  duy  thứ  là  do  chúng  ta  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  mà 

hình thành. Biết được nó hình thành như thế nào, thế là liền có phương pháp để mà đột 

phá.  Chỉ  cần  chúng  ta  đem  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước  buông  xuống,  giới  hạn 

này sẽ không còn tồn tại, liền đột phá được. Cho nên, chúng ta nhìn thấy thế gian này 

có không ít tôn giáo họ tu định, tuy rằng danh tự không gọi là thiền định, nhưng thực 

chất đó là thiền định. Giống như chúng ta lúc bình thường nhìn thấy trong các tôn giáo 

họ cầu nguyện, nguyện thầm, cầu nguyện rất là giống với thiền định. 

Đạo  giáo  Trung  Quốc dùng  phương pháp là  tĩnh  tọa, cũng  có  thể đạt  được  hiệu  quả 

này. Vẽ bùa niệm chú thì việc này chư vị càng dễ hiểu hơn. Đạo giáo vẽ bùa, bút đặt 

xuống là phải vẽ cho xong một đạo bùa, một vọng niệm cũng không có thì cái bùa này 

sẽ linh. Tại sao mà nó linh? Đột phá không gian tầng thứ. Xem họ định công sâu hay 

cạn mà đột phá tầng thứ nhiều ít không như nhau. Thật sự có hiệu quả, thành tất linh. 

Niệm chú cũng không ngoại lệ, nhất định một cái vọng niệm cũng không có thì chú sẽ 

linh nghiệm, thì có cảm ứng. 

Phật pháp nói với chúng ta, tầng thứ của định công rất nhiều rất nhiều, Bồ Tát 52 cấp 

bậc, từ  sơ  tín  vị,  nhị  tín,  đến  thập  tín,  thập  trụ, thập  hạnh,  thập  hồi  hướng,  thập  địa, 

đẳng giác, diệu giác, tổng cộng 52 cấp bậc. Những cấp bậc này là từ đâu mà phân ra? 

Thực tế mà nói chính là định công của họ sâu cạn không như nhau. Định công càng 

sâu  thì  địa  vị  càng  cao,  tầng  thứ  họ  đột  phá  càng  rộng,  họ  đột  phá  được  càng  sâu. 

Chính  là  đạo  lý  như vậy. Cho  nên, đối  với  chân  tướng  vũ  trụ  nhân  sanh  có  thể  hiểu 

được triệt để, không gian sinh hoạt sẽ rộng lớn. Sự việc này, sự cao minh của Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật  khiến  người  bội  phục  không  phải  không  có  nguyên  nhân.  Phật  không 

phải là nói năng lực này chỉ ta mới có, Ngài không có cách nói như vậy, mà Ngài nói 

trí tuệ của Ngài, năng lực của Ngài, thần thông của Ngài, tất cả chúng sanh chúng ta 

người người đều có đầy đủ, hoàn toàn bình đẳng. Bình đẳng mà tại sao bây giờ biến 

thành không bình đẳng? Ngài đột phá được, chúng ta thì tự mình tạo ra chướng ngại. 

Cái chướng ngại này chính là vọng tưởng phân biệt chấp trước, ba loại chướng ngại 

lớn đều là chính mình tạo ra. Chỉ cần bạn đem những thứ này buông bỏ, đem bỏ đi thì 

trí tuệ năng lực của bạn đều sẽ khôi phục hoàn toàn. Cho nên đức Phật Ngài năm xưa 

còn tại thế, tất cả những Kinh giáo đã thuyết trong 49 năm không có một câu nào là 

sáng kiến của Ngài, không có một câu nào là ý kiến riêng của Ngài. Ngài nói Ngài 49 

năm không có nói một câu nói nào, nếu ai nói Phật nói pháp thì đó là báng Phật, bạn 

hủy  báng  Ngài.  Bốn  mươi  chín  năm  đó  là  nói  những  gì?  Nói  chân  tướng  của  vũ  trụ 

nhân sanh, không có mảy  may cái ý nào của Ngài trong đó. Những lời này chúng ta 

ngày nay có thể khẳng định, có thể tin. Vì sao vậy? Có một chút cái ý nào của chính 

mình ở trong đó thì biến thành chướng ngại rồi. Vậy “một chút cái ý của mình trong 

đó” nghĩa là gì? Quyết định là vọng tưởng phân biệt chấp trước, vậy thì cũng như là 

- 237 - 

phàm phu chúng ta rồi. Chúng ta có ý kiến, chúng ta có cách nghĩ có cách nhìn, Phật 

không có. Vì “không có” mà Ngài đã đột phá không gian duy thứ, chúng ta chính vì 

“có” mà không có cách nào đột phá. Ngài nói với chúng ta, hãy đem cái ý của riêng 

mình  bỏ  đi  thì  sẽ  đột  phá không gian  duy  thứ giống  như là  Phật  vậy. Bạn  buông  bỏ 

được càng nhiều thì bạn đột phá được tầng thứ càng rộng, bạn hiểu rõ đối với vũ trụ 

nhân sanh sẽ càng nhiều. Chính là sự việc như vậy. Cho nên Phật không có ý riêng, 

Kinh điển làm gì có ý riêng? Nếu các vị nhìn thấy ý riêng trên Kinh Phật, đó không 

phải là ý riêng của Phật, mà là ý riêng của chính bạn, Phật làm gì có ý riêng? Phật mà 

có ý kiến thì biến thành phàm phu rồi. Phàm - Thánh khác biệt là ở chỗ này. Tâm Phật 

thanh tịnh, một trần không nhiễm. 

Thời đại Đường triều, Đại Sư Lục Tổ Huệ Năng trên “Đàn Kinh” đã có nói:  “Vốn dĩ 

 không một vật, làm gì dính bụi dơ” . Chân tâm của chính mình là thanh tịnh, là bình 

đẳng,  là  chân  thật  bất  hư.  Phật  Bồ  Tát  cùng  đại  chúng  chúng  ta  không  có  một  chút 

khác biệt nào, chỉ là dụng tâm không giống nhau. Các Ngài dùng chân tâm, chúng ta 

dùng vọng tâm. Chúng ta xử sự đối người tiếp vật là giả tình giả nghĩa, không phải là 

thật.  Phật  Bồ  Tát  là  thật,  thật  sự  vĩnh  hằng  bất  biến,  chân  thành  vĩnh  hằng  bất  biến, 

thanh tịnh vĩnh viễn không nhiễm. Cái gì là nhiễm? Thất tình ngũ dục là nhiễm. Chúng 

ta mắt thấy sắc tai nghe tiếng, lục căn tiếp xúc cảnh giới bên ngoài thuận theo ý của 

mình  liền  sanh  tham  ái,  tham  ái  là  ô  nhiễm;  không  thuận  theo  ý  của  mình  liền  chán 

ghét, chán ghét cũng là ô nhiễm. Người Trung Quốc nói thất tình ngũ dục, hỷ - nộ - ai 

- lạc - ái - ố - dục, đây là ô nhiễm. Chúng ta hiện tại ở trong xã hội này khởi tâm động 

niệm đều là ô nhiễm, làm cho bản năng của chúng ta, trí tuệ vốn có, năng lực vốn có, 

hảo tướng vốn có, hết thảy đều chướng ngại hết. 

Pháp  Tạng vì  sao có thể  thành tựu?  Pháp Tạng thông  minh, lão  sư vừa dạy  thì  Ngài 

liền  hiểu, Ngài  liền thật sự  buông bỏ, buông  bỏ  chấp trước,  đột phá không gian duy 

thứ của lục đạo luân hồi. Chỉ cần tất cả đều không chấp trước, thế pháp Phật pháp hết 

thảy  không  chấp  trước,  bạn  sẽ  tận  mắt  thấy  được  tình  hình  của  lục  đạo  luân  hồi, 

chướng ngại không còn nữa. Bạn lại có thể đem phân biệt buông bỏ, năng lượng này 

của bạn sẽ rộng lớn, pháp giới Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật, hết thảy bạn đều 

nhìn thấy được, đã đột phá được chướng ngại ở trong thập pháp giới. Sau cùng lại đem 

vọng  tưởng  buông  xuống,  bạn  liền  siêu  vượt  thập  pháp  giới,  liền  chứng  được  nhất 

chân  pháp  giới,  vô  lượng  vô  biên  chư  Phật  Sát  Độ  đều  là  không  gian  sinh  hoạt  của 

chính bạn, bạn liền được đại tự tại. Phật pháp từ đầu đến cuối không có gì khác, chúng 

ta từ khi còn sơ học cho đến thành Phật chính là  “nhìn thấu buông xả” . Đây là ngày 

trước Chương Gia Đại Sư đã dạy cho tôi. Nhìn thấu giúp cho buông xả, buông xả giúp 

cho nhìn thấu, chính là hai thứ này kết hợp bổ trợ cho nhau, đạt đến quả vị cứu cánh. 

Chúng ta ngày nay nhìn thấy tất cả tình hình của thế gian này, nếu như trong tâm vẫn 

còn thấy bất bình thì không được, trong tâm mà vẫn còn có tham ái cũng không được, 

đây là vọng tâm. Ở trong chân tâm không có tự tư tự lợi, không có thị phi nhân ngã, 

không có tham sân si mạn, càng không có danh văn lợi dưỡng, đó là chân tâm. Công 

phu của chúng ta phải làm từ chỗ này. Đây chính là chúng ta trong phần Kinh văn phía 

trước, xem thấy Pháp Tạng Tỳ Kheo cho chúng ta sự khải thị, tại vì sao Ngài có thể 

buông xả, tại vì sao chúng ta không thể buông xả. Ngài buông xả thì liền thành tựu. 

Chúng ta không chịu buông xả, nên chúng ta không thể thành tựu. 

- 238 - 

Trên Kinh văn dạy bảo chúng ta cương lĩnh của sự tu hành, đây là tổng cương lĩnh của 

Tịnh Tông:  “Phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm A Di Đà Phật” . Câu nói này 

rất đơn giản, nhưng hàm ý ở trong câu nói này thì quá sâu quá rộng, nếu như chúng ta 

nhìn chữ đoán nghĩa, vậy thì đã cực kỳ sai lầm. Chúng ta đến khi nào thì mới đem bộ 

sách này đọc thông được, đọc hiểu được, chân thật đạt được những công đức lợi ích 

mà trong quyển sách này đã nói? 

Thế nào là “Tâm Bồ Đề”? Thế nào là “phát Bồ Đề tâm”? “Tâm Bồ Đề” là chân tâm. 

Chân tâm còn phải phát hay không? Phải phát. Tại vì sao phải phát? Bởi vì chân tâm 

đã bị phiền não tập khí của chúng ta che đậy. Chân tâm giống như mặt trời, mặt trời 

không cần phải phát ánh sáng, nhưng mà hiện tại thì trời âm u, cả bầu trời đều là mây 

đen, đã gây chướng ngại cho tất cả ánh sáng của mặt trời, vậy nên mới phải phát. Mây 

đen  là  một  loại  hiện  tượng  hiển  hiện  ở  trên  mặt  đất  của  chúng  ta, quyết  định  không 

phải là mặt trời, không liên quan tới mặt trời. Việc này hiện tại chúng ta rất dễ hiểu, tại 

vì sao? Hiện nay chúng ta ngồi máy bay, bay lên phía trên tầng mây, bên trên mặt trời 

rất  sáng,  chúng  ta  vượt  qua  tầng  mây  thì  nhìn  thấy  được  mặt  trời.  Do  đây  mà  thấy, 

chân tâm của chúng ta cũng giống như là mặt trời, không có phiền não, không có vọng 

tưởng phân biệt chấp trước. Vọng tưởng phân biệt chấp trước là từ trong vọng tâm mà 

sanh ra. Đạo lý này chúng ta phải thấu đáo. “Phát tâm Bồ Đề” chính là phải phát khởi 

chân  tâm.  Cách  để  phát  chân  tâm  như  thế  nào?  Phật  ở  chỗ  này  đã  dạy  chúng  ta  rất 

nhiều, rất nhiều phương pháp. Trong rất nhiều phương pháp, quan trọng nhất là “đoạn 

ác tu thiện”, phải từ chỗ này mà làm. Thế nào là ác, thế nào là thiện? Phật đã nói cho 

chúng  ta  một  tiêu  chuẩn  đơn  giản  nhất:  Mười  điều,  phân  thành  ba  loại  thân  khẩu  ý. 

Thân thì không sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm, đây là ba thiện của thân. Tại 

vì sao? “Sát”, cái ý niệm này là tâm sân khuể. “Trộm cắp”, trong cái ý niệm này tâm 

tham. Ở trong dâm dục là tâm ngu si. Tham sân si đang quấy phá, cái tâm này không 

đoạn dứt thì nó sanh ra chướng ngại, chướng ngại chân tâm của bạn, chướng ngại bổn 

tánh của bạn, chướng ngại trí tuệ của bạn, chướng ngại đức năng của bạn, chướng ngại 


tướng hảo của bạn. Cho nên Phật dạy chúng ta phải đem ba điều này đoạn trừ. 

“Không sát sanh”, không những là không thể được giết hại một chúng sanh nào,  mà 

bất  kỳ  một  chúng  sanh  nào  vì  ta  mà  sanh  phiền  não,  ta  đều  có  lỗi  lầm.  Khiến  một 

chúng sanh nào không được như ý, khiến một chúng sanh nào không có cảm giác an 

toàn, thì ý niệm sân hận của chúng ta vẫn chưa đoạn. Phải đoạn sạch sẽ mới được. Ở 

chỗ này thì công phu tầng bậc có rất nhiều. 

“Không trộm cắp”, nhất định phải làm được, nhất định không có mảy may cái ý niệm 

chiếm lấy tiện nghi của người khác. Vì sao vậy? Có một chút ý niệm chiếm tiện nghi 

của  người  khác,  tâm  trộm  của  bạn  chưa  đoạn,  tuy  rằng  không  có  hành  vi  trộm  cắp, 

nhưng mà ý niệm của bạn chưa đoạn. Phải từ ở chỗ này mà hạ công phu, khôi phục tự 

do  của  chúng  ta,  khôi  phục  tự  tại  của  chúng  ta.  Bạn  phải  hiểu  được,  bạn  chỉ  cần  có 

phiền não, chỉ cần phiền não tập khí không đoạn thì cuộc đời của bạn không tự do, thì 

bạn không tự tại. Tại sao vậy? Sanh không biết từ đâu mà đến, tử không biết sẽ đi về 

đâu, thì bạn tự do tự tại ở đâu chứ? Con người quyết định phải trí tuệ giống như Phật 

Bồ Tát vậy, biết được quá khứ, biết được vị lai, biết thế giới này, biết thế giới khác, 

biết được ta từ đâu đến, tương lai ta sẽ đi về đâu, được đại tự tại. Cái năng lực này là 

bản năng của chúng ta, không hiếm lạ một chút nào, chỉ là bản năng của chúng ta bị 

- 239 - 

phiền  não  tập  khí  nghiệp  chướng  của  chúng  ta  chướng  ngại  mất.  Nếu  chúng  ta  đem 

những nghiệp chướng tập khí này đào thải đi, xả bỏ đi thì năng lực của chúng ta sẽ hồi 

phục. Bạn có thể buông bỏ một phần thì bạn khôi phục một phần, buông bỏ hai phần 

thì bạn khôi phục hai phần. Buông bỏ một hai phần, lòng tin của bạn liền đầy đủ. Quả 

nhiên như vậy, tốt cho bản thân, thật sự hữu dụng. 

Giáo huấn của nhà Phật, tôn chỉ của Ngài là  “phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui” . Ta 

thật sự đã lìa khổ, thật sự được vui, càng học càng có lòng tin. Vì sao vậy? Khổ ngày 

một  giảm  đi,  mỗi  năm  mỗi  giảm,  vui  ngày  một  nhiều  hơn,  mỗi  năm  một  tăng  lên. 

Phiền não  giảm, trí  tuệ  tăng  trưởng, ở  chỗ  này  mới  là  cái  vui chân  thật.  Cái vui này 

tuyệt  đối  không  phải  là  cái  vui  của  sự  hưởng  thụ  ngũ  dục  lục  trần.  Cái  vui  của  sự 

hưởng thụ tài sắc danh thực thùy ngũ dục lục trần là cái vui gì? Tôi có cái tỉ dụ, đó là 

hút  thuốc phiện, chơi  ma  túy, là  cái vui như vậy, cho bạn  một  chút sự  kích  thích, là 

giả, không phải là thật. Niềm vui của đoạn ác tu thiện phá mê khai ngộ là vĩnh hằng, 

nó  không  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  quấy  nhiễu,  từ  bên  trong  tâm  mà  sanh  ra  sự  vui 

sướng, giống  như  là một  dòng  suối  cuồn cuộn  không  ngừng  chảy  vậy,  thật  sự  tự  tại 

khoái lạc. Trong những lúc giảng, tôi cũng thường thường nói với các đồng tu:  “Người 

 thật sự vui thì không già” . Tại vì sao không già? Họ ngày ngày hoan hỷ thì sao có thể 

già? Ngạn ngữ nói rất hay:  “Lo buồn khiến người mau già” . Con người thường hay âu 

lo thì rất nhanh già, ngày ngày hoan hỷ thì không dễ gì già, ngày ngày hoan hỷ không 

dễ gì sanh bệnh. Học Phật quả thật có thể làm được đến không già, không bệnh, cuối 

cùng nói với bạn là không chết. Bạn nói xem, vui biết bao, tự tại biết bao. Học vấn thế 

gian  làm  không  được.  Trong  các  tôn  giáo  thì  một  số  tôn  giáo  làm  được,  nhưng  mà 

không có viên mãn như là trong Phật pháp, không được cứu cánh như vậy. 

Mấy tuần trước, có vài đồng tu đến từ Trung Quốc, đem đến cho tôi xem tấm hình của 

Pháp sư Quả Lâm, là  một vị lão pháp sư ở Trường An. Tôi xem xong vô cùng hoan 

hỷ. Vị pháp sư này 141 tuổi, không già, lưng không bị còng, lưng vẫn còn thẳng, cốt 

cách thần tiên, tôi nhìn thấy rất hoan hỷ. Tôi nghe nói vị lão pháp sư này, mấy năm 

trước  đã  từng  đến  Đài  Loan  để thăm  tôi,  lúc đó  tôi đang  ở nước  Mỹ  nên  không  gặp 

được. Ông còn muốn đi đến Singapore. Tại Singapore, các vị dù chưa gặp mặt nhưng 

cũng đều biết cư sĩ Hứa Triết - “người thanh niên” 102 tuổi. Bà vì sao mà không già? 

Tại vì sao cả đời không bị bệnh? Bà Hứa Triết cả đời chưa từng bị bệnh, 102 tuổi mà 

chưa  hề  bị  bệnh,  tâm  địa  thanh  tịnh,  chân  thành,  từ  bi,  cuộc  sống  đơn  giản.  Bà  một 

ngày ăn có một bữa, ăn một ít rau xanh, có những lúc chỉ cần ăn một quả táo thì đủ. 

Tại vì sao người bình thường chúng ta thì không đủ, hầu hết mọi người ngoài ba bữa 

ra còn ăn bữa nhẹ nữa, đạo lý gì vậy? Rất đơn giản, cơ thể là  một cái máy, cái  máy 

muốn vận hành nhất định phải nạp năng lượng vào, thức ăn là năng lượng để nạp vào. 

Bộ máy của người bình thường chúng ta là máy hao năng lượng, bạn không nạp một 

lượng lớn vào thì sẽ sanh bệnh, thì nó sẽ không thể hoạt động, phải nạp một lượng lớn 

cho  nó.  Người  tu  hành  tâm  địa  thanh  tịnh,  năng  lượng  vận  dụng  của  họ  ít,  cho  nên 

năng lượng nạp vào đương nhiên cũng ít. Đại khái năng lượng mà cơ thể chúng ta tiêu 

hao có đến 95% là tiêu hao vì vọng tưởng. Bởi vì người tu hành vọng niệm ít, lao tâm 

lao lực tiêu hao năng lượng cũng không nhiều. 

Năm xưa, khi tôi mới bắt đầu học Phật cùng lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, Lý lão cư sĩ Ngài 

cũng  chỉ  ăn  một  bữa  mỗi  ngày.  Khi  mà  tôi  còn  theo  Ngài,  tuổi  tác  lúc  đó  của  Ngài 

- 240 - 

cũng  gần  giống  như  tôi  bây  giờ,  hơn  70  tuổi  rồi.  Lượng  công  việc  của  Ngài  tương 

đương với lượng công việc của năm người bình thường trở lên. Muốn gặp được Ngài 

nhất  định  phải  đặt  hẹn  trước  thời  gian  một  tuần  lễ,  bất  ngờ  mà  đi  gặp  Ngài  thì  nhất 

định là không có thời gian để gặp mặt bạn. Ngài ăn rất là ít. Tôi ở chỗ này đã rút ra 

được một kết luận, tiêu hao của thể chất như lao tâm lao lực đều rất ít, vọng niệm tiêu 

hao mới nhiều. 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật năm  xưa còn tại thế, các học  trò ở  trong tăng đoàn của  Ngài 

thường thường đi theo Ngài có đến 1250 vị, những người ấy đều là mỗi ngày ăn một 

bữa, vọng tưởng ít mà. Trên Kinh điển nói với chúng ta, A La Hán một tuần lễ mới ăn 

một  bữa,  Bích  Chi  Phật nửa tháng  mới  ăn  một  bữa.  Chúng  ta hiểu  được  đạo  lý  này, 

tâm càng thanh tịnh tiêu hao năng lượng càng ít, thể lực so với lúc bình thường quyết 

định  cũng  không  khác.  Đây  là  cuộc  sống  thường  ngày.  Ăn  uống  ngủ  nghỉ  đều  đơn 

giản, không cầu người, sinh sống tại thế gian này bản thân không có gánh nặng. Bạn 

nói xem, việc này tự tại biết bao, vui sướng biết bao nhiêu. Đây là được đại tự tại, đây 

mới là niềm vui chân thật. Người thế gian ngày ngày truy cầu sự hưởng thụ của ngũ 

dục lục trần, trong cảm nhận của tôi thì họ là ngày ngày đang hút thuốc phiện, ngày 

ngày đang chơi ma túy, đó không phải là vui, đó là khổ, lấy khổ làm vui. Đây chính là 

ở trong Phật pháp nói là điên đảo, rối loạn. 

Cho nên, “phát tâm Bồ Đề” là vô cùng quan trọng. Phải phát chân tâm. Cuộc sống của 

chúng ta tại thế gian này, dùng chân tâm để xử sự đối người tiếp vật, nhất định không 

dùng tâm giả tạo. Vậy người khác lừa gạt ta, hãm hại ta thì sao? Cứ tùy theo họ, không 

nên để ở trong lòng. Nếu như sợ người khác hãm hại chúng ta mà chúng ta dùng vọng 

tâm để đối phó họ, thì chúng ta đã sai, chúng ta vẫn phải tiếp tục luân hồi. Cho nên, 

người xưa thường nói:  “Thiệt thòi là phước” , lời này không sai một chút nào. Chúng 

ta  trước  mắt  là  đang  thiệt  thòi,  phước  về  sau  sẽ  vô  hạn,  phước  về  sau  là  đắc  đạo. 

Chúng ta rốt cuộc là muốn cái nào? Không cần nói gì khác, lấy một cái ví dụ đơn giản 

nhất  ở ngay  trước  mắt, trước  mắt  chúng ta  chỉ  cần  chịu  thiệt thòi, bằng  lòng chịu bị 

lừa,  thọ  mạng  của  chúng  ta  có  thể  sống  đến  100  tuổi,  vả  lại  tuổi  tác  tuy  cao  nhưng 

không già, đây  mới là tốt. Tuổi lớn rồi còn già nữa thì không tốt, phải không già thì 

mới tốt. Chúng ta muốn trường thọ, chúng ta không muốn già, chúng ta không muốn 

bệnh,  người  chịu  nhận  thiệt  thòi  mới  có  thể  được  cái  quả  báo  này,  người  mà  không 

chịu bị thiệt thòi không được cái quả báo này, “thiệt thòi là phước” mà. Tôi có sự thể 

hội rất sâu sắc đối với những thành ngữ của người xưa, gừng càng già càng cay, càng 

già thân thể càng tốt càng cường tráng, càng già càng có trí tuệ, càng già càng có kinh 

nghiệm, không có hồ đồ. 

Phật dạy cho chúng ta làm như thế nào, chúng ta phải làm thật. Khẩu nhất định không 

vọng ngữ. Người khác lừa gạt ta, ta không lừa họ. Tại sao vậy? Họ tạo là lục đạo luân 

hồi, họ đi là con đường phàm phu, ta đi là Bồ Tát đạo. Bồ Tát thì quyết định không có 

đạo lý lừa gạt người khác. Phàm phu có thể lừa gạt người. Tại vì sao? Về tình về lý thì 

có thể tha thứ được, vì họ là phàm phu. Còn ta ngày nay muốn học Bồ Tát, ta vẫn còn 

cái hành vi của phàm phu, vậy ta là Bồ Tát giả, không phải Bồ Tát thật. 

Nhất  định  không  có  vọng  ngữ,  nhất  định  không  có  ác  khẩu  (ác  khẩu  là  lời  thô  tục, 

mắng chửi người khác), nhất định không có lưỡng thiệt, khiêu khích thị phi, nhất định 

- 241 - 

không có ỷ ngữ (ỷ ngữ là lời ngon tiếng ngọt để lừa gạt người). Chúng ta phải thật làm 

thì mới được. Trong tâm thì nhất định không có tự tư tự lợi, nhất định không có danh 

văn lợi dưỡng, nhất định không có tham sân si mạn, phải đem nó đoạn cho sạch hết, 

thành tựu chính mình là đại tự tại, đại hoan hỷ. 

A Di Đà Phật… 



Tập 243 

Ở trên Kinh Phật đã nói với chúng ta “lìa khổ được vui”, tôi thật sự đã đạt được, sau 

đó sự hứng thú của chúng ta đối với việc tu học liền tự nhiên sẽ có sâu cạn, chúng ta 

hoan hỷ thì thích học. Pháp môn này, học vấn này, trong thế xuất thế gian không có 

cách nào  có  thể  so  sánh  được.  Trí  huệ  khai  rồi  mới  có  thể  giải  quyết  vấn  đề, bất  kỳ 

chứng bệnh khó trị nào của thế gian đem đến trước mặt bạn thì giải quyết được ngay. 

Tại sao người khác giải quyết không được? Họ chưa đoạn phiền não, tập khí vẫn còn, 

trí tuệ không phát ra được. Chỉ trí tuệ mới có thể giải quyết vấn đề, trí tuệ mới có thể 

trải  qua  được  đời  sống nhân sanh bậc  nhất. Cuộc  sống vào  hàng bậc nhất  này, tuyệt 

đối  không  phải  như  là  mọi  người  đã  tưởng  tượng.  Cuộc  sống  vào  hàng  bậc  nhất  thì 

giống như cư sĩ Hứa Triết ngày ăn một bữa, mỗi ngày chỉ ăn một ít rau xanh, các thứ 

muối,  dầu,  đường,  bà  đều  không  ăn,  đó  là  một  cuộc  sống  bậc  nhất,  cuộc  sống  khỏe 

mạnh nhất, cuộc sống vui sướng nhất. Tất cả mọi thứ ở thế gian này, không có chút mê 

hoặc nào ảnh hưởng đối với bà. Trong Phật pháp gọi là “giải thoát”, đây mới thật sự là 

giải thoát, thật sự là được tự tại. “Bồ Đề tâm” được xây dựng từ chỗ này. 

Bồ Đề là âm dịch tiếng Phạn ngày xưa, ý nghĩa là giác ngộ, chân thật giác ngộ. Lúc 

trước chúng ta thật sự là đã sai, bây giờ phải đem nó cải chính trở lại, lúc mới bắt đầu 

cải chính thì có khó khăn nhất định, sự khó khăn này cần thiết phải có dũng khí, phải 

có quyết tâm có nghị lực để đột phá nó, về sau con đường này càng ngày càng thuận 

lợi, càng ngày càng dễ dàng, mới đầu thì khó. Các vị đọc “Liễu Phàm Tứ Huấn”, Liễu 

Phàm tiên sinh đoạn ác tu thiện, phát nguyện làm ba ngàn việc thiện, mười năm mới 

hoàn thành, bắt đầu thì khó, càng về sau càng dễ dàng. Tôi khi bắt đầu quá trình tu học 

của chính mình cũng khó khăn. Lão sư dạy tôi “nhìn thấu buông bỏ”. Tôi hiểu. Bước 

đầu làm cho được nhìn thấu buông bỏ, làm cho được mức thấp nhất mà lão sư yêu cầu, 

tôi mất sáu năm. Không có sáu năm nhẫn nại, không có cái nghị lực này thì bạn không 

thể thành tựu, thì bạn sẽ bị đào thải. Ở trên giảng đài giảng Kinh thuyết pháp, tôi từng 

nói qua với các đồng tu, tôi đã giữ quy củ của thầy trong mười năm. Bạn phải có sự 

nhẫn nại này thì bạn mới có thể xây dựng được cái nền tảng chắc chắn, không thể lay 

chuyển.  Không  có  cái  nền  tảng  kiên  định  như  vậy  thì  phát  triển  sẽ  khó.  Nền  móng 

càng sâu thì sức phát triển càng lớn. 

Trước đây, ngay trong thời cận đại, người đáng để làm tấm gương cho chúng ta nhất là 

Ấn Quang Đại Sư. Ấn Quang Đại Sư đến năm 70 tuổi mới bước ra ngoài, Ngài đã tích 

lũy vô cùng sâu dày. Trước năm 70 tuổi thì im hơi lặng tiếng, tự mình khổ tu, sau này 

mới được người ta biết đến. Ngài trên thực tế hoằng pháp lợi sanh chỉ có mười năm, 

80 tuổi thì viên tịch, nhưng mà Ngài trong mười năm hoằng pháp này, còn hơn cả 50 

- 242 - 

năm hoằng pháp của những pháp sư khác. Việc này ảnh hưởng biết bao nhiêu. Tại vì 

sao có sự ảnh hưởng lớn đến như vậy? Nhờ tích lũy sâu dày. Vì vậy, càng là người có 

thành tựu lớn, nền móng của họ càng sâu, căn bản của họ càng dày. Đây là đạo lý nhất 

định. Cho nên các đồng tu vạn nhất không nên rơi vào trong danh văn lợi dưỡng, vậy 

là xong rồi, còn trẻ mà nổi tiếng thì không phải việc tốt. Rất nhiều ngạn ngữ của người 

xưa  Trung  Quốc  có  cái  học  vấn  rất  sâu,  có  đạo  lý  rất  sâu.  Ngạn  ngữ  thường  nói: 

 “Người sợ nổi tiếng, heo sợ mập” . Bạn cho rằng nổi tiếng có phải việc tốt không? Cây 

càng to càng chịu gió, oan gia trái chủ kéo nhau đến, tập trung bên cạnh bạn để đố kỵ 

chướng ngại, gây phiền phức cho bạn, nếu bạn không có đức thật sự lớn thì bạn chống 

đỡ  không  nổi  chướng  nạn  này,  luôn  luôn  bị  chống  đối  phá  hoại.  Xưa  nay  trong  và 

ngoài nước, những ví dụ này thì rất nhiều. Cho nên, muốn chân thật thành tựu trong 

Phật pháp, thành tựu trong hoằng pháp lợi sanh, việc đầu tiên là phải đoạn dứt danh 

văn lợi dưỡng, một chút cũng không chiếm lấy. Có thể duy trì được cả một đời, vậy thì 

thành tựu của bạn là cứu cánh viên mãn. 

Thế  Tôn  trên  “Kinh  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo”  đã  dạy  chúng  ta:   “Ngày  đêm  thường 

 niệm thiện pháp” , ngày đêm nghĩa là không gián đoạn, thường niệm là tâm thiện;  “tư 

 duy  thiện  pháp” ,  tư  duy  nghĩa  là  tư  tưởng  thiện;  “quán  sát  thiện  pháp”   là  hành  vi 

thiện, như vậy mới có thể làm đến thuần thiện. Lìa vọng tưởng phân biệt chấp trước 

mới làm đến thuần tịnh. Thuần tịnh thuần thiện chính là phát Bồ Đề tâm, sau đó “nhất 

hướng chuyên niệm A Di Đà Phật”. 

A  Di  Đà  Phật  là  danh  hiệu  của  chân  tâm  bổn  tánh  chúng  ta,  không  phải  của  người 

khác.  Bốn  chữ  A  Di  Đà  Phật  là  tiếng  Phạn,  nếu  như  dịch  thành  ý  nghĩa  của  Trung 

Quốc, “A” dịch là Vô, “Di Đà” dịch là Lượng, “Phật” dịch là Giác, dịch là Trí. Từ trên 

ý nghĩa mà dịch, là vô lượng trí tuệ, vô lượng giác ngộ. Vô lượng trí tuệ, vô lượng giác 

ngộ là vốn sẵn có đầy đủ trong chân tâm  tự tánh của chúng ta, không phải là từ bên 

ngoài vào. Chúng ta sẽ hỏi, trí tuệ vô lượng của ta, đức năng vô lượng thì nó như thế 

nào? Chính là trên bộ Kinh này đã nói, trên Kinh đã nói ra cốt lõi của vấn đề, chỉ đưa 

ra vài cái để ví dụ mà thôi, không phải giảng kỹ, giảng kỹ sẽ giảng không hết. 

Vì vậy  “nhất hướng chuyên niệm” ,  “nhất hướng”  là một cái phương hướng, chính là 

chúng ta thường nói  “nhất môn thâm nhập” ;  “chuyên niệm”  chính là  “trường kỳ huân 

 tu” . Cho nên bộ Kinh này là gì? Bộ Kinh này là chân tâm của chúng ta, là trong bổn 

tánh  của  chúng  ta  vốn  là  đầy  đủ  đạo  lý,  phương  pháp,  cảnh  giới,  không  phải  là  từ 

ngoài vào. Cho nên, Thích Ca Mâu Ni Phật nói Ngài không hề nói pháp một câu nào, 

đạo lý ở chỗ này. 

Chúng ta hôm nay, ở tại đây có đồng tu xuất gia…, thế nào là xuất gia? Thực tại mà 

nói, xuất gia chính là chọn ngành nghề này của Thích Ca Mâu Ni Phật. Ngành nghề 

này là ngành nghề gì? Dùng lời nói hiện đại mà nói, là ngành nghề giáo dục xã hội đa 

nguyên văn hóa. Hiện tại trong xã hội có rất nhiều, rất nhiều người đã nhìn sai đối với 

ngành nghề này của chúng ta, cho rằng chúng ta là tôn giáo. Sự thật thì thế nào? Sự 

thật thì đã biến thành tôn giáo, Phật giáo đã biến chất, vốn là giáo dục, nhưng hiện tại 

biến thành tôn giáo, Thích Ca Mâu Ni Phật nhìn thấy cũng sẽ rơi nước mắt. Cho nên, 

chúng ta phát tâm làm học trò của Phật, chúng ta có trách nhiệm, có nghĩa vụ làm một 

công việc chính danh. Khổng Lão Phu Tử nói:  “Danh bất chính tất ngôn bất thuận” . 

- 243 - 

Chúng ta phải nói rõ với thế giới xã hội đại chúng, Phật giáo là nền giáo dục của Thích 

Ca Mâu Ni Phật, là giáo học của Thích Ca Mâu Ni Phật. Nội dung việc dạy học của 

Ngài là gì? Là nói rõ chân tướng của vũ trụ nhân sanh, tuyệt chẳng thêm một chút nào 

cái ý của mình vào trong đó. Bạn hiểu được chân tướng vũ trụ nhân sanh thì sinh hoạt 

của bạn mới hồi phục lại bình thường. 

Sống ở thế gian phải vui vẻ, phải tự tại. Con người ở thế gian này sống vất vả như vậy 

thì đã sai rồi, phải sống cho được vui vẻ. Vì vậy người thổ dân ở Úc Châu nói rằng : 

 “Mục đích của cuộc sống là vui vẻ. Ý nghĩa của cuộc sống là chung sống hòa thuận 

 với tất cả chúng sanh” . Tôi rất thích hai câu nói này của họ. Sau khi hiểu được chân 

tướng vũ trụ nhân sanh, cuộc sống của bạn liền vui vẻ, bạn biết được giữa người và 

người với nhau là quan hệ gì, người và vạn vật tự nhiên là quan hệ gì, người và thiên 

địa quỷ thần là quan hệ gì. Thiên địa quỷ thần thì mọi người chúng ta thường hay nói, 

cũng chính là khoa học gia hiện tại đã nói, con người và sinh vật không cùng không 

gian duy thứ có quan hệ gì. Chúng ta đều đã rõ ràng, đều đã minh bạch rồi thì xử sự 

đối người, tiếp vật mới hồi phục lại bình thường. Bình thường chính là cuộc sống của 

Phật  Bồ  Tát.  Đối  đãi  tất  cả  chúng  sanh  quyết  định  là  chân  thành  -  thanh  tịnh  -  bình 

đẳng - chánh giác - từ bi, trong cuộc sống thường ngày quyết định là nhìn thấu, buông 

bỏ. Nhìn thấu là hiểu rõ, không có điều gì không hiểu rõ. Buông bỏ là buông bỏ tự tư 

tự lợi, quyết định không có tự tư tự lợi, quyết định không có tham sân si mạn, quyết 

định  không  có  thị  phi  nhân  ngã,  tất  cả  những  gì  làm  ra  quyết  định  là  lợi  ích  chúng 

sanh, lợi ích xã hội, chân thật làm được quên mình vì người, trải qua một cuộc sống 

bình thường. Trong một đời đừng nói là thân khẩu không tạo ác nghiệp, mà đến một ác 

niệm  cũng  không  được  khởi,  bạn  nói  xem,  con  người  này  vui  sướng  tự  tại  biết  bao 

nhiêu. Đại tự tại là từ chỗ này mà có được. Chỗ này chính là vô lượng trí tuệ, vô lượng 

đức năng, vô lượng giác ngộ, đây gọi là “A Di Đà Phật”. Cho nên, người xưa gọi tên 

của bộ “Kinh Vô Lượng Thọ” này là “Kinh Đại A Di Đà”, còn có một quyển tiểu bổn 

là “Kinh A Di Đà”, tiểu “Kinh A Di Đà”. Chư Đại đức thời Tùy Đường vô cùng có trí 

tuệ, họ đã đem cả  “Kinh Hoa Nghiêm” vào trong, gọi “Kinh Hoa Nghiêm” là  “Kinh 

Đại  A  Di  Đà”,  gọi  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  là  trung  bổn  “Kinh  A  Di  Đà”,  cho  nên 

“Kinh A Di Đà” có ba bổn là đại - trung - tiểu. Đại bổn thì nói tỉ mỉ, có thể nói, đối với 

toàn  cả  xã  hội  chúng  ta,  mọi  mặt  trong  cuộc  sống  của  chúng  ta  đều  đã  nói  đến,  có 

những lý luận vô cùng xuất sắc, có những phương pháp vô cùng tỉ mỉ, khiến chúng ta 

hồi phục lại thiên chân, hồi phục lại tự nhiên, người hiện tại thì gọi là trở về nguyên 

trạng. Hồi quy tự nhiên được đại tự tại. Giống như những giáo huấn chân thật này, đặc 

biệt là  chú trọng phẩm  thứ 24 phần  “tam  bối vãng sanh”, phẩm  25  phần  “vãng sanh 

chánh nhân”, hai phần này chân thật giáo huấn, chúng ta cần phải nên tôn trọng, phải 

nên  phát  lòng  tin  thanh  tịnh,  chăm  chỉ  nỗ  lực  mà  học  tập.  Ngay  trong  quá  trình  học 

tập, nguyện nhất định phải trước tiên. Nếu bạn mà không có chí nguyện thì công phu 

tu học của bạn sẽ không đắc lực. Cho nên, không chỉ là Tịnh Độ, mà ở trên tất cả Kinh 

luận, Phật đã dạy bảo chúng ta phát tứ hoằng thệ nguyện. 

Thứ nhất là  “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ” . Câu nói này nói như thế nào? Chúng 

sanh,  đặc  biệt  là  vô  lượng  vô  biên  chúng  sanh  khổ  nạn,  chúng  ta  phải  phát  nguyện, 

phải phát tâm giúp đỡ họ, giúp đỡ họ “lìa khỏi khổ nạn”, tận tâm tận lực mà làm, đó 

chính  là  sự  viên  mãn.  Quan  trọng  nhất  trong  việc  giúp  đỡ  cho  hết  thảy  chúng  sanh, 

nhất định phải biết được đó là giáo dục. Cách nói này của Phật cùng với cách nói của 

- 244 - 

cổ  Thánh  tiên  Hiền  không  bàn  mà  lại  trùng  hợp.  Sách  sử  xưa  Trung  Quốc,  trong 

những quyển như “Lễ Ký”, “Học Ký”, có thể nói là triết học giáo dục của người Trung 

Quốc,  trong  đó  có  hai  câu  nói  rất  là  quan  trọng:   “Kiến  quốc  quân  dân,  giáo  học  vi 

 tiên” . Đây là thời xưa, lúc nói với bậc vua chúa, bạn thành lập một chính quyền, thành 

lập một quốc gia, điều gì là quan trọng nhất? Giáo dục là quan trọng nhất. Nếu như lơ 

là đối với vấn đề này, quốc gia của bạn nhất định sẽ động loạn, quốc gia của bạn nhất 

định sẽ không được lâu dài. Việc này là khẳng định. Từ thời xưa đã xem trọng giáo 

dục. Hầu hết dân gian, Thánh nhân nói rất hay:  “Dạy con từ thuở còn thơ” , dạy con 

cái của bạn phải dạy từ lúc còn nhỏ;  “dạy vợ từ thuở ban sơ mới về” , bạn lấy vợ thì 

nên chỉ dạy họ từ cái ngày bước về nhà mình. Vì sao vậy?  “Thói quen hình thành từ 

 bé, quen  rồi  trở thành  việc  tự  nhiên” .  Nhà  nho  Trung  Quốc  dạy  học  bắt  đầu  từ  thai 

giáo, người mẹ vừa có thai thì biết rằng chính mình khởi tâm động niệm, lời nói việc 

làm đều sẽ ảnh hưởng đến thai nhi, phàm là có ảnh hưởng không tốt thì đều bị loại trừ 

hết, người đó mới có thể làm tròn trách nhiệm người mẹ, yêu thương con cái. Người 

hiện nay không hiểu, cho nên trong xã hội ngày nay, những sự việc loạn luân thì quá 

nhiều, quá nhiều. Gần đây nhất các vị chắc đều có biết, Nepal đã xảy ra một sự việc 

như vậy, việc này trong Phật pháp gọi là tội ngũ nghịch, giết cha giết mẹ, đến cả anh 

chị em cũng đều giết hết, rồi chính mình cũng chết. Tại vì sao lại xảy ra sự việc như 

vậy? Đã mất sự giáo dục. Giáo dục của nhà Nho và nhà Phật, trung tâm tư tưởng của 

họ là hiếu đạo. Người người có thể tận hiếu, một nhà hòa thuận, gia hòa vạn sự hưng. 

Nhà nhà hòa thuận, xã hội an định, quốc thái dân an. Giáo dục là căn bản lớn nhất. Tôi 

thường nói bốn loại giáo dục, chỉ cần làm cho tốt bốn loại giáo dục này thì thiên hạ 

thái bình. Thứ nhất là giáo dục gia đình, thứ hai là giáo dục nhà trường, thứ ba là giáo 

dục xã hội, thứ tư thì người hiện nay gọi là giáo dục tôn giáo. Hiện tại ở nước ngoài 

gọi giáo dục tôn giáo là giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa. Bốn loại giáo dục này làm 

được tốt rồi thì xã hội an định, thiên hạ thái bình, nhân dân hạnh phúc. 

Vì thế, xã hội ngày nay động loạn, cả thế giới lòng người bất an, rốt cuộc thì việc này 

phát  sinh  từ  đâu?  Trong  những  lúc  giảng  chúng  tôi  thường  hay  nói,  đây  không  phải 

vấn đề của chính trị, chính trị không thể giải quyết, cũng không phải vấn đề ở quân sự, 

quân  sự  không  thể  giải  quyết,  kinh  tế  khoa  học  kỹ  thuật  cũng  không  thể  giải  quyết. 

Vậy vấn đề rốt cuộc phát sinh ra từ chỗ nào? Từ chỗ giáo dục. 

Các vị phải biết được, ngày nay giáo dục gia đình không còn nữa, giáo dục nhà trường 

cũng không còn. Hiện nay ở nhà trường dạy những gì? Dạy đều là khoa học kỹ thuật, 

là huấn luyện một loại kỹ thuật, không phải giáo dục. Giáo dục là dạy bạn làm người 

như thế nào, dạy bảo bạn quan hệ giữa người với người, quan hệ của cha con, quan hệ 

của  vợ  chồng,  quan  hệ  của  anh  em,  quan  hệ  vua  tôi,  quan  hệ  bạn  bè,  là  đem  những 

việc  này  nói  rõ  ràng,  nói  minh  bạch với  bạn. Bạn đều hiểu  được  thì  bạn  sẽ biết  làm 

người. Hiện nay trong nhà trường đã không còn sự giáo dục này nữa. 

Tôi còn nhớ, khi tôi mới xuất gia tại chùa Viên Sơn Lâm Tế Đài Bắc chưa được bao 

lâu, những tiểu hòa thượng chúng tôi mỗi ngày phải làm một số công việc cho thường 

trụ. Công việc của tôi là quét dọn sân chùa, quét dọn sân ở cổng chính. Chúng tôi có 

ba người luân phiên thay nhau quét cái sân đó, cái sân rất lớn. Một ngày nọ, tôi nhìn 

thấy có vài học sinh, khoảng ba bốn học sinh từ núi của chúng tôi đi vào trong vườn 

thú. Vườn thú có thể đi được từ ở trên đó, không phải đi qua cổng chính, nên không 

- 245 - 

cần phải mua vé. Tôi nhìn thấy những người này có thái độ như vậy, tôi đã thở dài một 

tiếng:   “Ôi,  thật  đáng  thương,  người  trẻ  tuổi  đáng  tiếc  lại  không  nhận  được  sự  giáo 

 dục” . Những lời nói này đã bị họ nghe thấy. Họ quay trở lại chỗ của tôi, đến đối chất 

với tôi. Họ nói:  “Chúng tôi là sinh viên năm thứ tư Viện luật học Trường đại học Đài 

 Loan, sao ông có thể lại nói chúng tôi chưa nhận qua sự giáo dục?” . Tôi nghe xong 

thì rất hứng thú. Tôi nói:  “Thật hiếm thấy. Các cậu là sinh viên luật học năm thứ tư 

 đại học Đài Loan, vậy tôi xin thỉnh giáo các cậu, các cậu cho tôi biết thế nào gọi là 

 giáo? Thế nào gọi là dục? Thế nào gọi là giáo dục?   Các cậu hãy nói tôi nghe xem” . 

Tôi đưa ra ba vấn đề, họ không nói ra được, quay đầu hỏi ngược lại tôi. Sau đó tôi liền 

nói với họ:  “Không những các cậu chưa nhận qua sự giáo dục cao đẳng, ngay cả giáo 

 dục tiểu học, các cậu cũng chưa nhận qua” . Họ liền trừng to đôi mắt và nói:  “Sao lại 

 chưa chứ?” . Tôi nói:  “Các cậu có biết cách ăn cơm không? Có biết quét nhà không? 

 Tôi dọn bốn món ăn, bốn món ăn đặt ở hướng đó, các cậu có hiểu hay không?” . Họ 

thật sự đã ngẩn người ra.  “Tôi cho các cậu bốn món ăn, bốn món này có âm dương 

 ngũ  hành,  nếu  như  phương  hướng  đặt  sai  thì  các  cậu  chưa  học  qua,  vì  vậy  các  cậu 

 không  biết  ăn  cơm, không  biết đi đường. Chúng  tôi đang  quét  rác, vậy  đương  nhiên 

 các cậu càng không phải nói, các cậu cũng chưa học qua.  Những thứ này ở đâu? Là ở 

 trong  “Đệ  Tử  Quy”” .  Khi  tôi  nói,  lúc  đó  các  cậu  học  sinh  cũng  rất  hay,  cũng  chấp 

nhận, còn rất khiêm tốn mà thỉnh giáo. Họ hỏi:  “Vậy bây giờ đại học như chúng tôi thì 

 xem thế  nào?”.   Tôi suy  nghĩ hồi lâu rồi nói:   “Không  thể gọi trường  học, nên  gọi là 

 “Sở cao đẳng tri thức chuyên tập”, có thể dùng cái tên này. Các cậu học là cao đẳng 

 tri thức, các cậu còn chưa học qua giáo dục tiểu học nữa. Thật sự là như vậy” . Cho 

nên hiện tại tuy rằng đang nhận giáo dục cao đẳng, họ vẫn có sự trái nghịch, họ không 

biết hiếu thuận cha mẹ, họ không biết tôn sư trọng đạo, hành vi của họ đều bị chi phối 

bởi lợi và hại. Có lợi cho họ thì là bạn, có hại thì là kẻ thù, không có đạo nghĩa, không 

có nhân luân. Cho nên thực tại nói đến thật đáng tiếc, người ngày nay không bằng loài 

vật. Loài vật ăn no rồi, chúng sẽ không hại đến những động vật nhỏ khác, con người 

thì thường có cái tâm hiểm ác, vô cùng đáng sợ. 

“Giáo dục xã hội”, các vị nghĩ xem hiện tại truyền hình là cái gì? Nội dung nó dạy là 

những  gì?  Điện  ảnh  dạy  là  những  gì?  Tập  san  báo  chí  những  thứ  đó  là  gì?  Mạng 

Internet  nội  dung  là  những  gì?  Đứa  trẻ  mới  sinh  ra  đôi  mắt  vừa  mở  thì  nhìn  thấy 

truyền hình, ấn tượng ban đầu sẽ làm chủ, nó tiếp nhận sự hun đúc của truyền hình, 

dần dần lớn lên. Học vi tính thì ngày ngày tiếp nhận sự hun đúc của máy vi tính. Cho 

nên ngày nay có rất nhiều rất nhiều phụ huynh đến nói với tôi:  “Pháp sư à! Con cái 

 không có nghe lời”.  Rất nhiều thầy cô giáo đến nói với tôi là học sinh không nghe giáo 

huấn.  Tôi  gật  đầu  bảo:   “Không  sai!  Nếu  như  con  cái  nghe  lời,  học  sinh  nghe  giáo 

 huấn,  vậy  mới  là  lạ” .  Vì  sao  mà  lạ?  Chúng  không  phải  là  người  phàm,  chúng  nhất 

định  là  Phật  Bồ  Tát  tái  lai.  Người  phàm  thì  làm  gì  có  đạo  lý  không  bị  ô  nhiễm  bởi 

hoàn cảnh xã hội. Chúng vì sao không thể nghe lời, không thể chăm sóc dạy dỗ? Vì 

ngày ngày bị xã hội ô nhiễm, bị truyền hình ô nhiễm. Vì thế nhà Phật thường nói đến 

ma, trên “Kinh Lăng Nghiêm” nói với chúng ta hiện tại xã hội này là Ma Vương nắm 

quyền, yêu ma quỷ quái tràn ngập cả xã hội này. Yêu ma quỷ quái là cái gì? Truyền 

hình,  điện  ảnh,  mạng  Internet  chính  là  yêu  ma  quỷ  quái.  Hiện  tại,  tôi  thấy  người  trẻ 

tuổi mặc áo có in hình đều là yêu ma quỷ quái, nhìn thấy thật đáng sợ. Từ những chỗ 

này đã phản ánh được những gì? Đã phản ánh được tâm lý của thanh thiếu niên hiện 

tại, đáng sợ. Đây là giáo dục xã hội. 

- 246 - 

“Giáo dục tôn giáo” thì bộc lộ sự mê tín. Trong Kinh điển bao nhiêu là thứ tốt như vậy 

mà  không  đem  ra  để  nghiên  cứu  thảo  luận,  bản  thân  lại  không  thể  tu  học  cho  tốt, 

không thể đi khuyên bảo người khác cho tốt. Cho nên ngày nay, bốn loại giáo dục đều 

không  còn  nữa,  thiên  hạ  sao  có  thể  không  loạn,  chúng  sanh  sao  có  thể  không  khổ? 

Chúng tôi nhìn thấy, trong lòng thương xót, tâm thương xót là có, không phải không 

có. Chúng tôi dùng toàn tâm toàn lực để giúp đỡ xã hội này, biết rõ không thể làm mà 

vẫn  làm,  chỉ  cần  còn  sống  một  ngày,  tôi  vẫn  còn  làm  một  ngày.  Chúng  tôi  tại 

Singapore bốn năm này, nhờ có sự giúp đỡ, sự ủng hộ của cư sĩ Lý Mộc Nguyên, mà 

chúng tôi có thể giảng Kinh mỗi ngày tại Singapore, khiến chúng tôi có thể bồi huấn 

nhân tài giảng Kinh hoằng pháp tại Singapore. Bốn năm trở lại đây đã có được thành 

quả,  các  đồng  học  trong  lớp  bồi  huấn  của  chúng  tôi,  đã  giảng  Kinh  hoằng  pháp  lưu 

động  ở  rất nhiều  Tịnh  Tông  Học  Hội tại Malaysia, được  đánh  giá  cao. Đây  chính  là 

nói, thành tích của chúng tôi đã được xã hội đại chúng công nhận. Gần đây, tôi có liên 

lạc với Pháp sư Ngộ Đạo tại Đài Loan, cũng đã nhận được thư của ông rồi, hy vọng 

Đài  Loan  sẽ  mời  các  vị  qua  bên  đó  để  giảng  Kinh.  Chúng  ta  giảng  Kinh  thời  gian 

không  nên  quá  dài,  tuyệt  đối  không  nên  vượt  quá  một  tháng,  mọi  người  luân  phiên 

nhau mà giảng. Tiếp đến thì tôi sẽ sắp xếp cho mọi người đi đến Úc, Mỹ, Canada và 

Nam Mỹ. Hy vọng sau khi được bồi huấn xong, các vị sẽ là những pháp sư quốc tế, 

phải hoằng dương Phật pháp, hoằng dương Tịnh Tông trên toàn thế giới. Chúng ta đến 

đâu  cũng  khuyên  người  làm  thiện,  khuyên  người  hồi  đầu,  khuyên  người  giác  ngộ. 

Trong tháng mười tôi đi thăm nước Mỹ và Canada, mục đích là đi dọn đường cho các 

vị. 

Phía trước đã nói qua với các vị, đời người ở thế gian nhất định phải có một mục tiêu 

thật rõ ràng. Chúng ta đã chọn ngành nghề này chính là giáo dục xã hội, nghĩa vụ dạy 

học. Chúng ta không  mong cầu báo đáp. Là nghĩa vụ dạy học, chúng ta phải tận hết 

trách nhiệm này, đem giáo huấn của Phật Đà, đem những đạo lý về vũ trụ nhân sanh 

mà Phật Đà đã dạy bảo chúng ta, chân tướng sự thật của vũ trụ nhân sanh, chúng ta 

phải đem tuyên dương với cả thế giới, sẽ giúp ích cho thế giới hòa bình, giúp ích cho 

xã hội an định, giúp ích cho nhân dân hạnh phúc. 

Hôm kia, tôi từ Úc Châu trở về. Tại Úc Châu, chúng tôi xây dựng đạo tràng nhỏ. Tôi ở 

tại nơi  này  làm  một  báo  cáo  đơn giản với  quý  vị, chính  phủ  Úc Châu  đã  chính thức 

phê chuẩn “Tịnh Tông Học Viện” của chúng ta, cái này đại khái chính là giáo dục Phật 

giáo, trên toàn thế giới được quốc gia công nhận là lần đầu tiên. Chúng ta không phải 

làm  một trường học bình thường, chúng ta là làm trường học Tịnh Độ Tông. Đây là 

Chính  phủ  Úc  Châu  đã  công  nhận  chúng  ta,  cho  nên  chúng  ta  bây  giờ  phải  hết  sức 

chăm chỉ đào tạo giáo viên. Tương lai trường học xây xong rồi, thì giáo viên ở đâu? 

Không có giáo viên thì không được, cho nên hy vọng các vị chăm chỉ nỗ lực. Dự tính 

của tôi là ba năm, sau hai năm thì tôi cho xây dựng trường học, vì tôi dự tính thời gian 

xây  trường  học  là  một  năm.  Sau  khi  trường  học  xây  xong  thì  chúng  ta  bắt  đầu  khai 

giảng. Chúng ta chiêu sinh trên toàn thế giới. Số lượng học sinh chúng ta dự định là 

100 người, vẫn là dùng quy chế lớp nhỏ, mỗi lớp chỉ có năm người, cho nên 100 người 

thì thành 20 lớp, vậy tôi cần có 20 vị giáo viên, là 20 vị trợ giáo. Đương nhiên không 

thể chỉ đặt định có 20 người như vậy, nếu như thầy giáo bị bệnh xin nghỉ phép thì phải 

làm sao? Cho nên chúng ta hy vọng có thể có được 30 vị giáo viên, là 30 vị trợ giáo. 

Tương  lai  ngôi  trường  học  này  đại  khái  tổng  cộng  người  làm  việc  và  cả  học  sinh  là 

- 247 - 

200 người, tôi dự tính là 200 người. Học sinh của chúng ta toàn bộ đều được miễn phí, 

ăn mặc ngủ nghỉ tôi đều phụ trách cúng dường. Trong thời gian chúng ta học tập, lớp 

bình thường là hai năm, lớp chánh khoa thì ba năm, lớp nghiên cứu thì bốn năm. Cho 

nên, trong  tương  lai  đến  Úc Châu, ngôi  trường này  có  thể  lấy  học sinh  để làm  kiểm 

chứng. Những sự việc này Chính phủ Úc Châu đều giúp đỡ chúng ta, đây là một tin 

tức vô cùng tốt lành. Bởi vì Tịnh Tông trên toàn thế giới, những đất nước khác không 

ít nơi đã thành lập Tịnh Tông Học Hội, nhưng Tịnh Tông Học Viện không có, thuộc 

về giáo dục thuần túy cơ cấu vẫn chưa có. Chúng ta nhận được sự giúp đỡ của Chính 

phủ  Úc  Châu,  thứ  nhất  là  Tịnh  Tông  Học  Viện  tại  Úc  Châu  thành  lập,  thật  sự  bồi 

dưỡng  nhân  tài  giảng  Kinh  hoằng  pháp  cho  Phật  môn.  Nhìn  trên  nhu  cầu  thực  tế, 

chúng ta ngoài Tịnh Độ tông ra, những tông phái khác cũng có thể mở lớp. Tương lai 

học viện này có thể phát học vị, có thể trao học vị. Cũng bởi vì sự liên hệ như vậy mà 

tôi ở Úc Châu thời gian sẽ dài một chút. Lần trước đã có hẹn qua với các vị, chúng tôi 

đến giờ vẫn không thay đổi gì, cứ mỗi ba tháng thì tôi sẽ ở tại Úc Châu hai tháng, thời 

gian một tháng còn lại, tôi sẽ đến Singapore nửa tháng, còn nửa tháng thì đến Hồng 

Kông.  Nửa  tháng  trở  lại  đây,  tôi  giảng  Kinh  ở  nơi  đây  là  giảng  liên  tục  mỗi  ngày, 

giảng  nửa  tháng,  cho  nên  thời  gian  giảng  Kinh  vẫn  là  dài  như  nhau,  không  có  gián 

đoạn. Bởi vì chúng tôi hiện tại là mỗi một tuần giảng một lần, lần tới thời gian tôi trở 

lại chính là một lần giảng hai tuần, sau đó đến Hồng Kông giảng luôn hai tuần liền, rồi 

tôi về lại Úc Châu. Tôi dự tính mỗi ngày giảng Kinh 4 tiếng đồng hồ, thời gian này 

thảy thảy đều ở trong phòng thu, ở trong phòng ghi hình. Tôi dự định trước khi tôi 80 

tuổi, tôi vẫn còn có thể lực như vậy, vẫn còn có tinh thần như vậy, mỗi năm giảng 300 

ngày, mỗi ngày giảng 4 giờ đồng hồ. Trong vòng năm năm này tổng cộng là có 6000 

giờ.  6000  giờ  đồng  hồ,  tôi  sẽ  đem  “bát  thập  Hoa  Nghiêm”,  “tứ  thập  Hoa  Nghiêm”, 

“Kinh Pháp Hoa”, “Kinh Lăng Nghiêm”, Tịnh Độ năm Kinh một luận, tất cả giảng lại 

một  lần,  lưu  vào  trong  băng  ghi  hình  để  cho  mọi  người  làm  tham  khảo.  Đồng  thời 

trong khi giảng những Kinh này, có thể phát ở trên rất nhiều đài truyền hình trên toàn 

thế giới. Hiện nay chúng ta đều biết, nước Mỹ có bảy đài truyền hình đang phát chiếu 

Kinh  giảng  của  chúng  ta,  mỗi  ngày  bình  quân  chiếu  khoảng  một  giờ  đồng  hồ.  Ở 

Hawaii cũng đang phát. Hawaii hình như là mỗi một tuần phát hai ngày, Ma Cao thì 

một tuần có đến bốn ngày. Đài Loan nhiều nhất, Đài Loan đại khái mỗi ngày có bốn 

tiếng đồng hồ, họ thì không có gián đoạn. Cho nên hiện tại chúng ta phải cung cấp cho 

họ  những  băng  ghi  hình  này.  Ngoài  ra  thì  chúng  ta  làm  đĩa  VCD  lưu  hành.  Đây  là 

chiều  hướng  hoạt  động  hoằng  pháp  lợi  sanh  về  sau  của  bản  thân  tôi.  Các  vị  sẽ  thắc 

mắc tại sao lại làm như vậy? Tôi xin nói với các vị, là Phật Bồ Tát đã an bài, cả đời tôi 

đều  là  Phật  Bồ  Tát  thay  tôi  an  bài.  Visa  của  Úc  Châu  là  một  việc  ngoài  sức  tưởng 

tượng,  chúng  tôi  không  nghĩ  là  lấy  được  Visa  Úc  Châu.  Thành  lập  Tịnh  Tông  Học 

Viện cũng là việc chúng tôi không dám tưởng tượng, đều là thành tựu rất tự nhiên, vì 

vậy chúng tôi biết đây là Phật Bồ Tát đã âm thầm sắp đặt tất cả, tuyệt đối không phải 

người có thể làm. Tôi quen biết rất nhiều bạn bè ở Úc Châu, thậm chí là quen biết các 

vị  quan  chức  cũng  rất  nhiều,  tôi  lấy  được  giấy  Visa  này  cũng  không  ai  dám  tưởng 

tượng. Bản thân tôi cũng không tin nổi Chính phủ Úc Châu lại cấp cho tôi, cho nên tôi 

vô cùng cảm tạ Chính phủ Úc Châu. Có thể nói, ở Úc Châu thiên thời địa lợi nhân hòa 

thảy đều đầy đủ. Ba điều này quan trọng nhất là “nhân hòa”. Mối quan hệ nhân sự, tôi 

cùng với  chính quyền  liên  bang, chính quyền  địa  phương  của  họ  có  mối  quan  hệ vô 

cùng tốt đẹp, cho nên học viện của chúng ta nhất định phải làm thành công, quyết định 

không thể nào thất bại. Họ có sự kỳ vọng rất lớn đối với chúng ta, chúng ta cũng phải 

- 248 - 

giữ thể diện cho người Trung Quốc, không thể làm ra việc mất mặt ở hải ngoại, cho 

nên nhất định phải làm cho tốt ngôi học viện này. 

Hôm nay tuy không có giảng đến Kinh văn, chỉ làm sự tổng kết cho một đoạn lớn phía 

trước. Trong sự tổng kết này điều vô cùng quan trọng, đó chính là chúng ta nhất định 

phải  phát  tâm,  phải  chân  thật  giác  ngộ  trở  lại,  phải  chân  thật  thức  tỉnh  trở  lại.  Đời 

người ở tại thế gian này thời gian vô cùng ngắn tạm, không nên so đo tính toán quá 

đáng. Phật dạy chúng ta tùy duyên sống qua ngày, hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công 

đức,  quan  trọng  nhất  là  làm  sao  để  nâng  cao  cảnh  giới  của  chính  mình,  đoạn  ác  tu 

thiện, chuyển mê thành ngộ, chuyển phàm thành Thánh, đây mới là sự thành tựu vĩnh 

hằng.  Cổ  nhân  Trung  Quốc  thường  hay  nói  là  sự  nghiệp  bất  hủ  của  đời  người.  Kỳ 

thực, cổ nhân Trung Quốc nói “tam bất hủ”, đó vẫn không phải là vĩnh hằng. Vì sao 

vậy? Địa cầu còn sanh diệt, tương lai địa cầu hủy diệt rồi, bạn lập công, lập đức, lập 

ngôn  cũng  đều bị  tiêu  mất  theo  nó luôn. Phật  pháp  dạy  cho  chúng  ta tam  bất hủ, đó 

mới  thật  sự  là  bất  hủ.  Tại  vì  sao?  Cái  thế  giới  này  hoại  rồi,  chúng  ta  có  thể  đến  tha 

phương thế giới, đích thực là có thể di dân đến tha phương thế giới, thế giới vô lượng 

vô  biên  đều  là  không  gian  sinh  sống  của  chúng  ta.  Cho  nên  nâng  cao  cảnh  giới  của 

chính mình, nâng cao đạo đức của chính mình, làm rộng lớn trí tuệ chính mình, đây là 

mục  tiêu  chân  thật  của  cuộc  đời  chúng  ta,  chúng  ta  phải  nỗ  lực  ở  ngay  chỗ  này.  Ý 

nghĩa của cuộc đời chính là giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn của thế gian này. Trong 

sự giúp đỡ này thì quan trọng nhất là giúp đỡ họ giác ngộ. 

Thích Ca Mâu Ni Phật, chúng ta biết lịch sử của Ngài, Ngài là thái tử, Ngài vì sao lại 

từ bỏ  vương vị?  Vì Ngài biết giúp đỡ tất  cả  chúng  sanh  khổ nạn  thì  chính  trị  không 

làm được cứu cánh, không làm được viên mãn. Chúng ta cũng thấy được trên các Kinh 

điển,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  khi  còn  trẻ  võ  nghệ  cao  cường, Ngài  có  thể  làm  tướng 

quân, có thể làm nguyên soái, nhưng Ngài cũng không làm, vì Ngài biết giúp đỡ chúng 

sanh khổ nạn, quân sự làm không được. Sau cùng Ngài nghĩ được một phương pháp, 

Ngài theo đuổi công tác giáo dục xã hội, cả một đời là người làm công tác giáo dục xã 

hội đa nguyên văn hóa. Điều này thật quá hay, tinh thần dạy học của Ngài càng đáng 

để cho chúng ta noi theo. Ngài tại thế gian này trong suốt 49 năm, ngày ngày đều dạy 

mọi người học không hề gián đoạn. Ngài mỗi ngày lên lớp 8 giờ đồng hồ. Thể lực của 

chúng ta không bằng Ngài. Tôi hiện tại chỉ có thể lên lớp 4 giờ đồng hồ, 8 giờ thì tôi 

làm không nổi. Ngài đích thực là tấm gương tốt của chúng ta, 49 năm dạy học chưa hề 

gián đoạn qua. Cho nên, chúng ta là lấy việc dạy học làm chủ yếu nhất, trong xã hội 

những  sự  nghiệp  phúc  lợi  khác  là  trợ  hạnh  của  chúng  ta,  chúng  ta  cũng  làm,  nhưng 

chúng ta chủ yếu vẫn là làm công tác giáo dục, chủ yếu là dạy học. Có thể có được cái 

duyên phận, tại Úc Châu chính thức làm một ngôi trường, đây đích thực là nhân duyên 

hiếm có. Phật Bồ Tát an bài cho chúng ta, vậy thì chúng ta nhất định phải chăm chỉ nỗ 

lực mà làm. 

Về  việc  có  lòng  chăm  chỉ  tu  học  pháp  môn  này,  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  tại  Singapore 

những năm gần đây đã có rất nhiều trường hợp, chúng ta tận mắt nhìn thấy. Vào hai 

tháng trước, chúng ta còn có một vị liên hữu biết trước ngày giờ vãng sanh, tên gì thì 

tôi không nhớ. Cư sĩ Lý Mộc Nguyên nói với tôi, người nhà của bà thì tôi đã có gặp 

qua,  con  gái  và  con  dâu  của  bà  tôi  đã  có  gặp  qua.  Lão  bà  đã  nói  với  người  nhà  của 

mình, đúng năm giờ sáng ngày mai bà sẽ vãng sanh Cực Lạc Thế giới, đặc biệt thông 

- 249 - 

báo với người nhà của bà. Bà không phải là chết, bà đi đến Cực Lạc Thế giới, đúng 5 

giờ sáng ngày mai sẽ đi. Đến buổi sáng ngày hôm sau, tôi nghe nói hơn 3 giờ thì bà đã 

thức dậy rồi, tắm gội sạch sẽ thay y phục, tất cả chuẩn bị xong rồi, quả thực là đúng 5 

giờ thì bà ra đi, vì vậy cả nhà bà đều đã tin Phật. Những sự việc như vậy mấy năm gần 

đây ở Singapore có rất nhiều. Còn có trường hợp cao minh hơn nữa là có thể kéo dài 

rút ngắn thời gian. Năm ngoái, có một vị vãng sanh, một lão bà đến tìm cư sĩ Lý Mộc 

Nguyên và nói rằng, sau khi bà đi rồi, xin Lý cư sĩ giúp bà lo hậu sự. Thời gian này 

đúng vào lúc ông phải đi ra nước ngoài, cho nên cư sĩ Lý Mộc Nguyên đã nói với bà: 

 “Hay là bà đi sớm vài ngày đi, tôi thay bà lo liệu xong hậu sự rồi tôi mới đi, hoặc là 

 đợi đến lúc tôi quay trở về nước rồi giúp bà lo hậu sự” . Bà cụ này rất hiếm có, nói là 

sẽ  đi  sớm  hơn.  Lý  Mộc  Nguyên  giúp  bà  lo  liệu  xong  mọi  sự,  đại  khái  là  làm  xong 

trước ngày ông xuất ngoại là ba ngày, rồi ông đi nước ngoài lo việc. Đây là sanh tử tự 

tại, muốn dời lại mấy ngày sau cũng làm được, muốn sớm hơn vài ngày cũng không 

chướng ngại, đây gọi là chân thật thành tựu trong việc học Phật. Bà vì sao mà có thể tự 

tại như vậy? Chúng ta tỉ mỉ mà quan sát trở lại, vị đồng tu này thường ngày xử sự đối 

người  tiếp  vật, lúc  bà còn  chưa vãng  sanh, chúng  ta  không  có chú  ý, không  có  nghĩ 

đến; sau khi bà đi rồi chúng ta suy nghĩ kỹ lại, người này có tâm địa thanh tịnh, bình 

đẳng, từ bi. Chúng tôi nghe nói con dâu của bà đối xử với bà vô cùng tệ, người con 

dâu  chính  mình  cũng  thừa  nhận,  nhưng  bà  lại  khen  ngợi  con  dâu  đối  với  người  bên 

ngoài, con dâu tôi tốt lắm, rất là hiếu thuận, xưa nay chưa hề nói một câu ác ý đối với 

con dâu bà. Chúng ta từ chỗ này nhìn thấy được là tâm thanh tịnh, chỉ nhớ việc thiện 

của người, không nhớ việc ác của người, ở điểm này bà đã làm được. Nói  một cách 

khác, quyết định không thể đem những việc bất thiện của người khác để ở trong lòng 

của mình, thì thông minh đến cùng cực, đây là trí tuệ chân thật. Thanh tịnh, bình đẳng, 

từ bi, bà vãng sanh có thể tự tại, có cái đạo lý tự tại của bà. 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng tôi chỉ giới thiệu đến đây. 

A Di Đà Phật… 



Tập 244 

PHẨM THỨ MƯỜI MỘT 

QUỐC GIỚI NGHIÊM TỊNH 

Kinh văn: “Phật ngữ A Nan: “Bỉ Cực Lạc giới, vô lượng công đức, cụ túc trang 

nghiêm””. 

Một câu này là nói tổng quát. Kinh văn từ đây trở đi, vì chúng ta mà giới thiệu hoàn 

cảnh tốt đẹp của Thế giới Tây Phương Cực Lạc, là nói đến hoàn cảnh sinh sống, hoàn 

cảnh công việc, hoàn cảnh học tập của các cư dân ở bên đó. Phàm là người có chí cầu 

sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  Thế  giới,  đối  với  phần  Kinh  văn  này,  đương  nhiên  rất 

muốn  biết  nhiều  thêm  một  chút.  Đây  là  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  vì  chúng  ta  mà  giới 

thiệu. Chúng ta tin tưởng sâu sắc năng lực của Phật, cũng chính là chúng ta thường nói 

năng lực của sáu căn cùng với phàm phu chúng ta hoàn toàn không giống nhau. Năng 

- 250 - 

lực phàm phu chúng ta rất có hạn, cho nên gặp được những người có đặc dị công năng, 

chúng ta sẽ cảm thấy vô cùng kinh ngạc, vô cùng hiếu kỳ, cũng vô cùng ngưỡng mộ. 

Phật nói với chúng ta, năng lực sáu căn của chư Phật Như Lai, mắt có thể thấy tận hư 

không khắp pháp giới, đây là không gian, còn trên thời gian, các Ngài vừa có thể thấy 

quá khứ, vừa có thể thấy vị lai. Hay nói cách khác, sự chướng ngại của thời gian và 

không gian, các Ngài đều có thể đột phá, người thế gian chúng ta thường hay tán thán 

là  thần  thông  quảng  đại  không  thể  nghĩ  bàn.  Phật  ở  trên  Kinh  đã  nói  với  chúng  ta, 

những năng lực này trong mỗi một người chúng ta vốn đều có đầy đủ, tuyệt đối không 

phải chỉ riêng các Ngài có, không phải độc quyền, mà tất cả mỗi chúng sanh đều có. 

Trên “Kinh Hoa Nghiêm”, ở trong “Phẩm Xuất Hiện” đã nói rất hay:  “Tất cả chúng 

 sanh đều có trí huệ đức tướng của Như Lai” . Phật giảng Kinh cho chúng ta mỗi ngày 

8 tiếng đồng hồ, giảng suốt 49 năm không nhàm không chán, giảng mãi cũng không 

hết, đây là trí tuệ, là đức tướng. Đức là năng lực, năng lực của mắt thấy, năng lực của 

tai  nghe,  năng  lực  của  mũi  ngửi.  Năng  lực  của  mắt  -  tai  -  mũi  -  lưỡi  -  thân  của  các 

Ngài đều dung thành một thể với hư không pháp giới. Tây Phương Cực Lạc Thế giới ở 

trong sự cảm quan của phàm phu chúng ta thì quả là rất xa xôi, mà ở trong cảnh giới 

của chư Phật Bồ Tát thì như ngay trước mắt, thì giống như ở ngay trước mắt vậy. Đức 

là nói đức năng của các Ngài, năng lực của các Ngài. Tướng là nói tướng hảo. 

Chúng  ta  tại  chỗ  này  nghe  được  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  giới  thiệu  Tây  Phương  Cực 

Lạc Thế giới cho chúng ta, ở trên “Kinh Hoa Nghiêm” đã giới thiệu cho chúng ta cảnh 

giới của Tỳ Lô Giá Na Như Lai vô cùng thù thắng. Vậy chúng ta sẽ hỏi, sự việc này 

rốt cuộc là thật hay là giả? Hay là Thích Ca Mâu Ni Phật tưởng tượng ra? Nói các vị 

biết, không những là chư Phật Như Lai, mà Bồ Tát tưởng tượng cũng không có. Vì sao 

vậy? Tưởng tượng là vọng tưởng, đó không phải là thật. Phàm phu chúng ta có vọng 

tưởng, có phân biệt, có chấp trước, cho nên không nhìn thấy được cảnh giới chân thật. 

Phật đã nói rằng, chúng ta và chư Phật Như Lai có trí tuệ giống như nhau, năng lực 

giống như nhau, tướng hảo giống như nhau, vì sao ngày nay chúng ta lại thành ra như 

vậy?  Năng  lực  của  con  mắt  chúng  ta,  một  tờ  giấy  còn  nhìn  không  xuyên  qua  nổi, 

khoảng  cách  xa  thì  nhìn  không  thấy  rõ  ràng,  phải  dùng  đến  kính  viễn  vọng,  dù  cho 

dùng thêm những loại máy móc khoa học này, thì khả năng nhìn của chúng ta vẫn có 

hạn.  Đây  là  nguyên  nhân  gì  vậy?  Phật  đã  vì  chúng  ta  mà  nói  ra,  bởi  vì  vọng  tưởng 

phân  biệt  chấp  trước  mà  không  thể  được  chứng  đắc.  Câu  nói  này  chúng  ta  phải  ghi 

nhớ. Trí tuệ đức tướng của chúng ta vì sao đã mất đi rồi? Chính là bởi vì bạn có vọng 

tưởng  phân  biệt  chấp  trước.  Thực  sự  mà  nói  thì  không  có  mất  đi,  nó  chỉ  bị  chướng 

ngại mất, tuy có nhưng không khởi tác dụng. Chúng tôi biết được một số điều về Thổ 

dân Châu Úc ở bên đó, họ nhìn thấy chúng ta dùng điện thoại di động thì cảm thấy rất 

hiếu  kỳ,  rất  kinh  ngạc,  bạn  nói  chuyện  với  bạn  bè  ở  nơi  xa  tại  vì  sao  phải  dùng  tới 

những thứ này? Họ nói chuyện với bạn bè của mình ở phương xa không cần dùng đến 

những thứ này, họ dùng cái gì vậy? Dùng cảm ứng tâm linh. Trong sự cảm ứng tâm 

linh, họ ngồi ở đó nhắm mắt lại không nói một câu nào, có thể là họ đang nói chuyện 

với bạn bè. Không những có thể nói chuyện, mà tình hình hiện trạng của địa phương 

bên kia, họ cũng nhìn thấy được, giống như là truyền hình của chúng ta vậy, bạn đang 

làm gì ở bên đó, bên cạnh bạn còn có những gì, họ đều có thể nhìn thấy được một cách 

rõ  ràng  minh  bạch.  Không  phải  dùng  mắt  để  nhìn,  họ  là  dùng  tâm  nhãn  chứ  không 

phải dùng nhục nhãn, trong Phật pháp chúng ta gọi là thiên nhãn, huệ nhãn, pháp nhãn. 

Từ chỗ này đã chứng minh những lời mà Phật giảng rất đáng tin. Thổ dân Châu Úc vì 

- 251 - 

sao có năng lực này? Họ ít vọng tưởng phân biệt chấp trước, ít hơn so với chúng ta rất 

nhiều,  cho  nên  có  một  số  người  vẫn  còn  năng  lực  này.  Đương  nhiên  năng  lực  này 

không phải là rất lớn, có thể đủ dùng trong cả cuộc đời của họ, chí ít là nói chuyện với 

bạn  bè  ở  xa  không  cần  dùng  điện  thoại.  Chúng  ta  từ  chỗ  này  đã  chứng  thực  được, 

những gì Phật Bồ Tát giới thiệu với chúng ta, chúng ta có thể tin tưởng, không hoài 

nghi. 

“Quốc giới”, danh xưng này là Phật tùy thuận phàm phu chúng ta mà nói. Phàm phu 

chúng  ta  luôn  luôn  chấp  trước  vào  một  cái  giới  hạn,  có  một  cái  quốc  độ.  Bạn  có  sự 

phân biệt, chấp trước như vậy thì Phật tùy thuận bạn mà nói, trên thực tế quyết định là 

không  có  giới  hạn.  Tại  vì  sao  không  có  giới  hạn?  Tất  cả  toàn  bộ  giới  hạn  đều  là  từ 

trong vọng tưởng, phân biệt, chấp trước mà sanh ra. Mọi người có thể tỉ mỉ suy nghĩ 

xem, Singapore và Malaysia, giữa hai quốc gia này có ranh giới hay không? Các vị nói 

có, ở trên bản đồ đã vẽ màu sắc không giống nhau. Có là do người vẽ mà, trên cái bản 

đồ đó không có ranh giới, mà cái ranh giới này chính là dựa theo Trung Quốc mà nói. 

Quốc  gia  Trung  Quốc  này  rất  lớn,  mỗi  một  triều  đại,  lãnh  thổ,  ranh  giới  đều  không 

giống nhau, thường thường hay thay đổi là do con người, nhưng trên thực tế không có 

ranh giới. Chúng ta phải hiểu rằng không có ranh giới là thật, đã vẽ ra ranh giới là giả, 

không phải là thật, ranh giới mà vẽ ra thì thật sự liền mất đi. Cho nên, Thế Tôn ở chỗ 

này tùy thuận tục đế mà nói quốc giới với chúng ta, giới thiệu hoàn cảnh cư trú của A 

Di Đà Phật thanh tịnh trang nghiêm. 

Đoạn Kinh văn mở đầu:  “Phật ngữ A Nan” . Phật gọi và nói với Ngài A Nan. 

 “Bỉ Cực Lạc giới” . Cực Lạc Thế giới là nơi cư trú và dạy học của A Di Đà Phật. 

 “Vô  lượng  công đức  cụ  túc  trang  nghiêm” . Ở phía  trước  chúng  ta đã đọc qua phẩm 

thứ sáu, 48 đại nguyện của A Di Đà Phật, trong nguyện đầu tiên là “quốc vô ác đạo”. 

Rất nhiều, rất nhiều cõi nước chư Phật, trong nước đều có sáu cõi, đều có mười pháp 

giới. Mười pháp giới nếu đem so sánh với nhất chân pháp giới thì mười pháp giới là ác 

đạo.  “Quốc vô ác đạo”  chính là nói với chúng ta, Tây Phương Cực Lạc Thế giới chỉ 

có  nhất  chân  pháp  giới, không  có  thập  pháp  giới.  Việc  này  thật  không  thể  nghĩ  bàn. 

Trong  48  nguyện,  nguyện  thứ  39  là  “trang  nghiêm  vô  tận”.  Những  lời  này  của  Phật 

chính là nói với chúng ta, Pháp Tạng Bồ Tát 48 nguyện trang nghiêm quốc độ, tất cả 

nguyện vọng đều đã thực tiễn, đều đã thực hiện, cho nên nói  “vô lượng công đức cụ 

 túc trang nghiêm” . Trong sự việc này chúng ta nên suy nghĩ đạo lý nằm ở chỗ nào? 

Tại vì sao đức Bổn sư Thích Ca Mâu Ni Phật của chúng ta giáo hóa quốc độ này lại 

không thể so sánh với Cực Lạc Thế giới? Nguyên nhân nằm ở đâu, chúng ta không thể 

nào không biết. Thế giới Ta Bà là một cái thế giới đã xưa cũ, không cần nói gì khác, 

Phật  đã  giảng  cho  chúng  ta  “Kinh  Tam  Thiên  Phật  Danh”, ngàn  vị  Phật  quá  khứ đã 

qua trong quá khứ rồi, hiện tại ngàn vị Phật thì Thích Ca Mâu Ni Phật là vị thứ tư, Bồ 

Tát Di Lặc là vị thứ năm, đều thành Phật tại Thế giới Ta Bà. Một ngàn vị Phật này qua 

đi  rồi, tương  lai  còn  có  một  ngàn vị  Phật  nữa,  thì  chúng  ta biết  được,  cái  nơi này  là 

một  nơi  chốn  đã  rất  cổ  xưa  rồi,  những  cư  dân  ở  địa  phương  này  đã  nhiều  đời  nhiều 

kiếp rồi. Ngày nay các nhà khoa học của chúng ta đã khảo chứng tuổi tác của địa cầu 

này và khởi nguồn của nhân loại như thế nào, họ còn quá non kém. Vì sao vậy? Nhà 

khoa học, nhà khảo cổ học chỉ thấy được một đoạn nhỏ này, còn đoạn phía trước thì 

- 252 - 

họ không nhìn thấy được. Thế giới này đã trải qua thành - trụ - hoại - không, năng lực 

của khoa học chỉ có thể ở trong trụ kiếp, còn trong kiếp thành, kiếp hoại, kiếp không 

thì họ không có cách nào để biết, mà thế giới này không biết là đã trải qua bao nhiêu 

lần thành - trụ - hoại - không rồi, vì vậy cư dân ở thế giới này tập khí rất sâu rất sâu, 

chư Phật Như Lai giáo hóa ở nơi này cũng không biết phải làm sao. Trên “Kinh Địa 

Tạng”  nói là   “chúng  sanh  Diêm Phù Đề can  cường khó giáo hóa” . Đây  là  chúng ta 

biết về tình trạng của Thế giới Ta Bà. 

Thế giới Cực Lạc thì không như vậy, Cực Lạc là mới xây dựng. Cũng giống như là hai 

ngôi  nhà  vậy,  một  ngôi  nhà  thì  là  nhà  cổ,  nhà  cổ  mấy  nghìn  năm,  bên  trong  sẽ  khó 

tránh  khỏi  việc  sinh  sôi  nảy  nở  rất  nhiều  những  thứ  như  kiến,  gián,  chuột,  tuy  rằng 

ngày ngày đều dọn dẹp, nhưng dọn không sạch, không có cách nào trừ tận gốc. Tây 

Phương Cực Lạc Thế giới là ngôi nhà mới vừa xây dựng xong, những thứ như vậy tất 

cả đều không có. Chúng ta từ trong ví dụ như vậy, về cơ bản có thể hiểu được, hai thế 

giới vì sao lại không giống nhau. 

Phật A Di Đà xây dựng Cực Lạc Thế giới đến nay mới được mười kiếp, thọ mạng của 

Phật, thọ mạng của cư dân ở Cực Lạc Thế giới, người người đều là vô lượng thọ. Tuổi 

thọ vô lượng mà so với mười kiếp thì thời gian mười kiếp là quá ngắn ngủi. Hiện tại 

chúng ta phát nguyện, nếu quả nhiên sanh đến Tây Phương Cực Lạc Thế giới rồi, thì 

tương  lai  tại  Cực  Lạc  Thế  giới  đều  là  thân  phận  huynh  trưởng  lão  luyện,  vì  đã  đến 

sớm, thế giới này mới thành lập được mười kiếp thì bạn đã đến rồi. Không giống như 

Thế giới Ta Bà này của chúng ta, lịch sử đã ức vạn kiếp rồi. Từ chỗ này các vị nên tỉ 

mỉ mà thể hội, vì sao mà hai thế giới không giống nhau. Tuyệt đối không thể nói, năng 

lực trí tuệ của Thích Ca Mâu Ni Phật không bằng A Di Đà Phật, không phải như vậy. 

Giáo  hóa  chúng  sanh ở  trong  một  quốc  độ  đã  quá  xưa cổ,  một  cái  là  mới  xuất  hiện, 

quốc độ mới xây dựng xong này, đặc biệt nhất là sau khi A Di Đà Phật xây dựng xong 

thế giới, thì thế giới đó không có cư dân bản xứ, không như khu vực xưa cổ này của 

chúng  ta,  cư  dân  bản  xứ  rất  nhiều,  còn  bên  đó  không  có.  Cực  Lạc  Thế  giới  những 

người bên đó là từ đâu mà đến? Đều là từ thế giới mười phương chư Phật di dân đến 

đó.  Điều  kiện  di  dân  của  Ngài  rất  hà  khắc,  kiểm  soát  rất  nghiêm  ngặt,  hay  nói  cách 

khác,  phiền  não  tập  khí  của  bạn  quyết  định  không  thể  nào  được  mang  đến  Thế  giới 

Cực Lạc. Bạn mà mang đến Thế giới Cực Lạc thì Thế giới Cực Lạc sẽ bị ô nhiễm, vậy 

thế giới bên đó cùng thế giới này của chúng ta có gì khác biệt? Chúng ta di dân qua 

bên đó thì có ý nghĩa gì đâu? Nên Ngài kiểm soát rất chặt chẽ. Cần có điều kiện như 

thế  nào  thì  mới  có  thể  đến  được  bên  đó?  Trên  “Kinh  Di  Đà”  đã  nói  với  chúng  ta, 

không thể dựa vào  chút  thiện  căn  phước đức nhân duyên  mà  được  sanh  cõi  ấy. Cho 

nên,  di  dân  qua  bên  đó  là  phải  qua  sự  tuyển  chọn.  Những  cư  dân  ở  bên  đó  là   “chư 

 thượng thiện nhân câu hội nhất xứ” . Cho nên chúng ta phát tâm muốn được di dân đi 

đến Cực Lạc Thế giới, trước tiên chúng ta phải biết được những điều kiện nào là cần 

và đủ. Việc này không thể nào không biết. 

Tịnh Độ ba Kinh đều phải đọc, xem một bộ thì không được, xem có một bộ thì sẽ vẫn 

còn có một số điều kiện mà bộ Kinh này không nói đến, mà lại nói đến ở trên bộ Kinh 

khác,  như là  thiện  căn  phước đức nhân duyên  đã nói  ở trên  “Kinh  Di  Đà”,  mà  thiện 

căn phước đức nhân duyên là gì thì trên “Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật” nói được rất 

rõ ràng. “Phước đức” ở trong “Quán Kinh” nói ba loại Tịnh Nghiệp, Tịnh nghiệp tam 

- 253 - 

phước. Phước đức mà trên “Kinh Di Đà” đã nói thì chính là “Tịnh nghiệp tam phước”. 

“Thiện  căn”  mà  trên  “Kinh  Di  Đà”  nói  thì  chính  là  đại  bổn  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”, 

quyển mà hiện tại chúng ta đang đọc. Tất cả những lý luận mà trong Kinh này đã nói, 

những đạo lý này, chúng ta đều đã hiểu được, đều đem những đạo lý này biến thành tư 

tưởng  kiến  giải  của  chính  mình,  đây  mới  là  thiện  căn.  “Tịnh  nghiệp  tam  phước”  ở 

trong “Quán Kinh”, chúng ta thảy đều thực tiễn được rồi thì đó là phước đức. 

Thế nào là “nhân duyên”? Hiện tại quyển Kinh này chúng ta vẫn chưa đọc đến. “Tam 

bối vãng sanh”, “vãng sanh chánh nhân”, hai phẩm này đích thực là nói nhân duyên. 

Chúng ta tất cả đều đầy đủ rồi, di dân đến Tây Phương Cực Lạc Thế giới thì chúng ta 

mới thật sự nắm chắc. Phải nhớ kỹ, thế giới bên đó thượng thiện mới có thể vãng sanh. 

Vậy chúng ta nói Phàm Thánh Đồng Cư Độ, những người hạ hạ phẩm vãng sanh này 

có phải thượng thiện không? Phải, không hề sai, đích thực là thượng thiện. Làm sao 

biết  được  họ  là  thượng  thiện?  Nếu  họ  không  phải  thượng  thiện  thì  không  thể  vãng 

sanh. Bình  sinh dù có  tạo  nhiều  nghiệp  tội, đến lúc  lâm  chung  khi hơi  thở  còn  chưa 

dứt, chí thành sám hối thì nghiệp chướng liền có thể tiêu trừ, huống hồ còn được oai 

thần bổn nguyện của A Di Đà Phật gia trì. Việc này là thật, không phải là giả. 

Chúng ta trong Đại Tạng Kinh nhìn thấy trong “Kinh A Xà Thế Vương”, thực tại mà 

nói, vua A Xà Thế cũng là làm ra cho chúng ta một tấm gương. Ông giết cha hại mẹ, 

phá hòa hợp tăng, cấu kết với Đề Bà Đạt Đa, ngũ nghịch thập ác ông đều làm trọn. Đề 

Bà  Đạt  Đa sẽ đọa địa  ngục  A  Tỳ. Ông  cũng  rất hay, lúc lâm  chung nghe được pháp 

môn  Tịnh  Độ,  chí  thành  sám  hối,  ông  được  vãng  sanh,  không  những  vãng  sanh,  mà 

Thích Ca Mâu Ni Phật còn nói với chúng ta, ông là thượng phẩm trung sanh. Chúng ta 

lúc mà mới bắt đầu học Phật, xem đến Kinh văn như vậy thì hoài nghi không hiểu nổi, 

cứ nghĩ rằng tạo nhiều tội nghiệp như vậy, sám hối vãng sanh đại khái luôn là hạ hạ 

phẩm  vãng sanh, đâu  thể ngờ được ông là thượng phẩm  trung sanh. Thế là  chúng ta 

mới thể hội được, năng lực của sự sám hối không thể nghĩ bàn, còn phải xem bạn có 

phải thật lòng sám hối không. Do vậy, ở đây chúng ta hiểu được vãng sanh, một là như 

xưa nay chúng ta vẫn tu hành pháp môn Tịnh Độ, một là hạng tạo tác ác nghiệp lâm 

chung sám hối được vãng sanh. Chúng ta đối với tất cả những người tạo tác tội nghiệp 

không dám  xem  thường. Tại  sao  vậy?  Nếu  như họ  đến  lúc lâm  chung  sám  hối được 

vãng sanh, có thể phẩm vị còn cao hơn ta. Đây là dạy bảo chúng ta, đối với người ác 

không thể khinh mạn, không thể xem thường. Ngạn ngữ có câu:  “Người có lỗi hồi đầu 

 còn quý hơn cả vàng” . Kẻ ăn chơi trác táng không việc ác gì không làm, những người 

như vậy một khi hồi đầu thì thật sự là một người tốt, người tốt trong những người tốt. 

Vua A Xà Thế vãng sanh chính là một ví dụ cho việc này, không phải là người thông 

thường  có  thể  so  sánh  được  với  ông.  Chúng  ta  đối  với  sự  việc  này  phải  có  sự  nhận 

thức, phải có sự lý giải, nhưng không thể mang cái tâm lý cầu may. Đề Bà Đạt Đa và 

vua A Xà Thế không từ việc ác nào, chúng ta ngày nay làm ra một chút việc xấu thì có 

sao đâu, lâm chung sám hối cũng có thể vãng sanh. Trên lý mà nói thì nói được thông, 

không sai, nhưng mà bạn có chắc là giữ cho đầu óc của mình lúc lâm chung được tỉnh 

táo hay không? 

Lâm chung sám hối được vãng sanh phải có ba điều kiện, bạn có dám bảo đảm lúc lâm 

chung sẽ có đầy đủ ba điều kiện này hay không? 

- 254 - 

Điều kiện thứ nhất là thần trí rõ ràng, không một mảy may mê hoặc. Điều kiện này bạn 

có  chắc  được  không?  Chúng  ta  nhìn  thấy  có  rất  nhiều  người  còn  chưa  chết,  tuổi  tác 

cao rồi thì bị chứng mất trí nhớ. Bị chứng mất trí nhớ thì quyết định không thể vãng 

sanh. Bạn dám đảm bảo khi bạn già bạn không bị chứng mất trí nhớ không? Dám đảm 

bảo sát na lúc bạn ra đi đầu óc tỉnh táo được hay không? Khó lắm, thật quá khó. 

Điều kiện thứ hai, đến  lúc nguy  cấp  quan  trọng nhất  ấy  cần gặp  được thiện  tri  thức, 

một  người thật sự  hiểu  rõ  đối  với pháp môn  Tịnh  Độ, người thông đạt,  người có tín 

nguyện  kiên  định  nhắc  nhở  cho  bạn.  Bạn  nghĩ  xem,  bạn  có  thể  có  được  cơ  hội  này 

không? 

Điều  kiện  thứ  ba,  thiện  tri  thức  vừa  nhắc  nhở  thì  liền  lập  tức  tin  tưởng,  quyết  định 

không có hoài nghi, liền tiếp nhận, liền sám hối, thật sự ăn năn, như vậy thì niệm Phật 

có thể vãng sanh. 

Ba  điều  kiện  này  thật  không  dễ  dàng,  vì  thế  chúng  ta  từ  bây  giờ  phải  buông  bỏ  vạn 

duyên,  càng  phải  buông  bỏ  ác  niệm,  buông  bỏ  triệt  để  ác  niệm  ác  hạnh,  quyết  định 

không thể tùy thuận theo phiền não tập khí của chính mình. Phải tùy thuận theo giáo 

điều của Phật Bồ Tát, trên Kinh Phật đã dạy chúng ta làm như thế nào thì chúng ta làm 

như thế ấy. 

“Tịnh  nghiệp  tam  phước”  là  căn  bản  cho  chúng  ta  tu  hành.  Nói  rõ  ràng  tường  tận 

“Tịnh nghiệp tam phước” thì là “Kinh A Nan Vấn Sự Phật Kiết Hung”, “Kinh Thập 

Thiện  Nghiệp  Đạo”,  hai  bộ  Kinh  này  là  nói  rõ  Tịnh  nghiệp  tam  phước.  Trong  Kinh 

Đại thừa, “Kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện” cũng là nói rõ ràng tường tận về Tịnh 

nghiệp tam  phước. Phật dạy  bảo  chúng ta phải  thâm  nhập  Kinh  tạng, phải thâm  giải 

nghĩa  thú. “Tịnh  nghiệp tam  phước”  chỉ  có  11  câu, mỗi  câu  nói  trong  11  câu đều là 

một  cái  đề  mục,  nội  dung  tường  tận  phân  tán  ở  trên  các  Kinh  luận  Đại  Tiểu  thừa. 

Chúng ta cần tỉ mỉ mà nghiên cứu đối với giáo huấn của Ngài, chúng ta mới thật sự có 

thể thể hội được. Thế nào là hiếu dưỡng cha mẹ, thế nào mới là phụng sự sư trưởng, 

làm  thế  nào  bồi  dưỡng  tâm  từ  bi,  làm  thế  nào  để  tu  thập  thiện  nghiệp?  Không  phải 

hình  thức,  mà  thực  chất  mới  là  quan  trọng  hơn  bất  cứ  thứ  gì.  Sau  đó  bạn  mới  biết 

được,  chúng  ta  ở  trong  cuộc sống  thường  ngày, ở  trong  công việc,  làm  thế  nào  đem 

Kinh  luận  của Phật Đà,  những lý luận, cảnh  giới,  phương  pháp  mà  trong  đây  đã  nói 

hoàn toàn thực tiễn, hoàn toàn có thể làm được, đây mới là đệ tử Phật, như vậy thì mới 

có thể chân thật được vãng sanh đến Tây Phương Cực Lạc Thế giới. Cho nên, chúng ta 

hiện tiền nhất thiết phải làm đến được công phu tự khắc chế. Khổng Lão Phu Tử đã 

nói,  khắc  phục  tập  khí  tự  tư  tự  lợi  của  chính  mình,  khắc  phục  tập  khí  danh  văn  lợi 

dưỡng của chính mình vô cùng quan trọng, khắc phục tập khí ham muốn ngũ dục lục 

trần  thế  gian  của  chính  mình,  khắc  phục  tham  sân  si  mạn  trong  nội  tâm  của  chính 

mình. Nếu chúng ta không chăm chỉ làm đến công phu tự khắc chế này thì làm sao có 

thể thành tựu? 

“Tự khắc chế”, người xưa có hỏi qua, khắc chế từ chỗ nào? Từ nơi tập khí xấu nhất 

của bạn mà bắt đầu làm, đem nó khắc phục trước. Nếu như bạn tham danh thì bạn hãy 

bắt đầu từ đây trước tiên. Bạn có thể đem danh phận, có thể đem địa vị nhường cho 

người khác, bạn quán sát thấy quả thực là có năng lực thay thế cho bạn thì tức khắc 

phải nhường lại, tuyệt đối không tham luyến danh vị. Bạn làm từ chỗ này. Nếu tham 

- 255 - 

tiền thì bạn nên đem tài vật của mình đi cứu tế một số chúng sanh khổ nạn, họ đang 

cần đến, bạn giúp đỡ họ, bạn được buông xả. Bạn không chịu thực tiễn thì tập khí tật 

xấu của bạn không trừ được. Bạn phải thật làm. 

Vào thời triều nhà Đường, cư sĩ Bàng Uẩn đã làm ra cho chúng ta một tấm gương. Cái 

gương này của ông có dụng ý rất sâu. Gia đình của ông rất là giàu có, ông đem tất cả 

của cải trong nhà mình bỏ hết lên trên một chiếc thuyền lớn, chèo thuyền ra giữa dòng 

sông lớn, đục cái lỗ giữa thuyền để nhấn chìm mọi thứ. Ông cái gì cũng đều không cần 

nữa. Người khác nhìn thấy sự việc như vậy liền hỏi ông, tài sản của ông nếu đã không 

còn cần đến nữa, tại vì sao không đem đi làm một số sự nghiệp từ thiện cứu tế. Ông đã 

trả lời một câu nói:  “Việc tốt không bằng không việc gì” . Bạn hãy suy nghĩ điều thú vị 

của câu nói này, “việc tốt không bằng không việc gì”. Nếu bạn thật sự không hiểu thì 

có thể từ cái tỉ dụ lúc trước tôi đã nói. Việc tốt, dùng điện thoại di động là việc tốt, vô 

sự là dùng tâm linh cảm ứng, bạn nói xem, cái nào tốt? Vô sự là tốt, vô sự là chân thật 

đang hưởng phước. Nếu làm thế nào có thể đem hảo sự và vô sự gộp lại với nhau thì 

đây là Bồ Tát. Nói các vị biết, “hảo sự chi bằng vô sự” là bậc A La Hán, là Bích Chi 

Phật, không phải Bồ Tát. Bồ Tát thì hảo sự và vô sự là hợp lại thành một thể, trên sự là 

làm việc hảo sự, trong lòng thì vô sự. Việc này thì A La Hán không làm được, Bích 

Chi Phật cũng không làm được. Trên hình tướng, cả một ngày bận rộn đến đầu tắt mặt 

tối để giúp đỡ hết thảy chúng sanh khổ nạn, nhưng trên thực tế, ở trong tâm thì cái gì 

cũng không có. Đây gọi là làm mà không làm, không làm mà làm. Đây là siêu việt, là 

chân công phu, không phải là giả. Người thế gian hiếu sự, ưa thích công việc, ưa thích 

quyền lực, ưa thích địa vị, ưa thích vinh dự, đây là người thế gian sánh không bằng A 

La Hán. A La Hán sánh không bằng Bồ Tát. Trên hiện tướng thì Bồ Tát cùng người 

thế  gian  không  có  khác  biệt,  nhưng  trong  tâm  tưởng  thì  thanh  tịnh  hơn  A  La  Hán. 

Chúng  ta  phải  hạ  công  phu  từ  chỗ  này.  Thế  giới  Cực  Lạc  hoàn  cảnh  vô  cùng  trang 

nghiêm, hoàn cảnh tốt xấu là từ nhân tâm mà biến hiện. 

Cư  dân  thế  giới  này  của  chúng  ta  lòng  người  bất  thiện,  có  lòng  tham,  lòng  tham  thì 

chiêu cảm là nạn lụt. Phật ở trên “Kinh Phạm Võng” nói chúng ta nghe về tham, ví dụ 

như nói ăn ngon, kể cho bạn nghe về một số món ăn ngon, sau khi bạn nghe xong liền 

chảy nước miếng, vậy chứng tỏ tham là nước, tham là dục thủy, cho nên lòng tham mà 

nặng thì có thủy tai nạn lụt. Lòng sân hận là nạn hỏa tai. Con người vừa nổi giận mặt 

liền đỏ cả lên, toàn thân đều phát nhiệt, tâm sân sẽ cảm ứng là nạn lửa cháy. Ngu si 

chính là đối với hết thảy người sự vật đều hồ đồ ngớ ngẩn, thị phi thiện ác đều không 

thể phân biệt rạch ròi. Ngu si cảm ứng chính là gió bão. Ba tai nạn nước gió lửa của 

thế gian này là do tham sâm si cảm ứng ra. Nếu như người dân ở địa phương này đều 

đã đoạn dứt tham sân si, thì nạn nước gió lửa ở địa phương này đều sẽ không có. 

Có người hỏi tôi:  “Pháp sư! Vậy động đất là từ đâu đến?”.  Động đất là từ bất bình mà 

đến. Tâm bất bình, tâm có cao thấp thì sẽ có tai nạn động đất. Phật nói với chúng ta là 

đạo lý khoa học thật sự, “cảnh tùy tâm chuyển”, “tất cả pháp là từ tâm tưởng sanh”, 

đây là chân lý. Hiện nay các nhà khoa học chỉ bắt đầu từ trên mặt vật lý, không hiểu 

được tâm lý, đâu ngờ rằng vật lý là từ tâm lý mà biến hiện ra. Do vậy nhà khoa học đã 

dùng những phương pháp này để thay đổi hoàn cảnh tự nhiên, vĩnh viễn cũng là làm 

không được. Vì sao vậy? Họ không hiểu được nguồn gốc của hoàn cảnh tự nhiên là từ 

tâm tưởng sanh. Những đạo lý này thì trên Kinh giáo Đại Thừa đã nói quá nhiều rồi. 

- 256 - 

Người ở Tây Phương Cực Lạc Thế giới tham sân si mạn đều không có, cho nên ở địa 

phương bên đó của họ quả thật là mưa thuận gió hòa, bất cứ tai nạn gì cũng đều không 

có, tâm địa thiện lương, tâm địa chân thành, tâm địa thanh tịnh bình đẳng từ bi. Phật A 

Di  Đà  cũng  vậy,  Ngài  lựa  chọn  chúng  sanh  trong  mười  phương  thế  giới  cũng  là  từ 

những chỗ này mà lựa chọn. Bạn phù hợp với tiêu chuẩn này thì hoan nghênh bạn đến 

Cực Lạc Thế giới, Ngài đến tiếp dẫn bạn, hoan nghênh bạn. Nếu như có một số tập khí 

tật xấu nho nhỏ thì cũng không sao, đây gọi là đới nghiệp vãng sanh. Đến Tây Phương 

Cực  Lạc  Thế  giới  có  khởi  tác  dụng  hay  không?  Không  khởi  tác  dụng.  Tại  sao  mà 

không khởi tác dụng? Ở nơi đó không có duyên. 

Ví dụ như nói người thế gian này của chúng ta, họ có lòng tham, tham tài vật, Cực Lạc 

Thế giới có cần tham tài vật hay không? Không cần thiết, vì sao vậy? Trong tâm của 

bạn nghĩ muốn có thứ gì, thì thứ đó liền biến hiện ra ở trước mặt, tùy theo ý muốn, bạn 

không muốn nữa, không cần nữa thì nó sẽ biến lại thành năng lượng, không thấy nữa, 

tự tại đến như vậy. Chúng ta hiện tại nếu muốn có một thứ gì đó, còn phải tìm nơi để 

mà  cất  giữ  nó,  bạn  nói  xem  có  phiền  phức  không?  Tây  Phương  Cực  Lạc  Thế  giới, 

trong ngôi nhà mà người ta ở rất trống trải sạch sẽ, cái gì cũng đều không có, chỉ có 

một cái ghế để họ tọa thiền. Họ ưa thích thì họ có, họ có một cái. Nếu có khách đến thì 

làm sao? Nếu có một người khách đến thì lại hiện thêm một cái, họ là biến hóa làm ra. 

Đến  hai người khách thì biến  ra  hai  cái, không  còn ai thì tất  cả  đều không  còn. Bản 

thân họ không có ở nhà thì cái ghế đó của họ cũng biến mất. Bạn xem việc này tốt biết 

bao nhiêu, tự tại biết bao! Muốn gì có nấy, cho nên họ cái gì cũng không tham. 

Người thế gian này của chúng ta tham muốn vàng ròng bảy báu, người ở Cực Lạc Thế 

giới nhìn thấy những thứ này, họ không thèm để ý, vàng ròng là dùng để đắp đường đi, 

thì cũng như là chúng ta hiện nay dùng dầu hắc vậy, dùng để trải đường đi, bạn cần cái 

thứ đó để mà làm gì. Còn bảy báu là những vật liệu dùng để xây dựng ngôi nhà của 

bạn, ai lại đem xi măng sắt thép trong nhà, đất sét dưới đất để mà làm những thứ đeo 

trên tai, đeo trên người chứ, làm gì có đạo lý như vậy chứ? Bởi vì nguồn tài nguyên 

của họ quá phong phú, lấy không thể hết, dùng không thể cạn, họ cần những thứ này 

để làm gì? Muốn mặc bộ áo quần như thế nào, ý niệm vừa khởi thì quần áo hiện ra lên 

trên người rồi, không cần phải đi mua vải, cũng không cần phải đi may nữa, rất là vừa 

người. Muốn ăn uống một thứ gì, vừa động cái ý niệm thì dụng cụ bàn ăn những món 

ăn ưa thích đều bày ra ngay trước mặt bạn, không muốn ăn nữa thì hoàn toàn đều biến 

mất, trống không. 

Đây không phải là thần thoại. Các nhà khoa học của chúng ta hiểu được, trên lý luận 

thì họ đã hiểu rồi, nhưng hiện tại khoa học kỹ thuật làm không được. Đây chính là sự 

chuyển biến giữa năng lượng và vật chất mà nhà khoa học đã nói. Hiện nay dùng cái 

phương  pháp  vô  cùng  vụng  về  để  làm  cho  vật  chất  biến  thành  năng  lượng,  chính  là 

phát  minh  vũ  khí  hạt  nhân.  Bom  hạt  nhân  là  đem  vật  chất  biến  thành  năng  lượng. 

Dùng phương pháp gì để đem năng lượng biến thành vật chất thì họ chưa có nghĩ ra 

được phương pháp. Thế giới Tây Phương người người đều làm được, cho nên người 

người đều là những nhà khoa học lớn số một, họ không cần phải dùng đến máy móc, 

không cần phải dùng đến thiết bị, họ dùng tâm linh để biến. Có thể đem năng lượng 

biến thành vật chất, năng lượng tận hư không khắp pháp giới, dùng không cùng tận. 

Không cần những vật chất này nữa thì những vật chất này lập tức giải phóng thành ra 

- 257 - 

năng  lượng,  không  còn  nữa.  Cho  nên  năng  lượng  và  vật  chất  chuyển  biến  lẫn  nhau. 

Trong khoa học ngày nay của chúng ta là một lý luận, biết việc đó là có thể, nhưng mà 

hiện tại vẫn chưa nghĩ ra cách, không có cách gì để thực hiện. Tây Phương Cực Lạc 

Thế giới thực hiện được. Cho nên, năm xưa tôi giảng Kinh tại nước Mỹ, nhà khoa học 

của Mỹ rất nhiều, tôi đều khuyên họ đi đến Tây Phương Cực Lạc Thế giới để du học, 

bởi  vì  khoa  học  kỹ  thuật  mà  họ  học  chỉ  là  trình  độ  của  mẫu  giáo,  không  cách  gì  so 

sánh với Thế giới Tây Phương. Nhà khoa học cần nên cầu sanh Tịnh Độ, thì mới thật 

sự  đạt  được  đỉnh  cao  của  khoa  học  kỹ  thuật.  Cho  nên,  sự  tốt  đẹp  ở  thế  giới  bên  đó, 

Phật ở trên Kinh điển chẳng qua cũng chỉ giới thiệu một cách sơ lược, nếu mà nói cho 

hết thì không thể nói cùng tận được. Một câu này là nói tổng quát, phía sau lại đưa ra 

cho chúng ta ví dụ. 

Chúng ta xem phần cuối đoạn thứ hai. 

Kinh văn: “Vĩnh vô chúng khổ, chư nạn, ác thú, ma não chi danh”. 

Chư vị nghĩ xem, ngay cả tên gọi còn không có thì làm sao có thật chứ? 

A Di Đà Phật… 



Tập 245 

“Chúng Khổ”, cái khổ thế gian này của chúng ta thật quá nhiều. Để thuận lợi cho việc 

dạy học, Phật ở trên Kinh đã đem khổ não thế gian quy nạp thành ba loại lớn, đó là 

“khổ khổ”, “hoại khổ” và “hành khổ”. Ba loại lớn này phía sau đều có một chữ khổ, 

chữ “khổ” này là danh từ, chữ phía trước là động từ. 

 Thứ nhất là “khổ khổ” .  “Khổ khổ” chính là nói chúng ta cảm nhận được có khổ não. 

Loại khổ này là gì vậy? Bát khổ chính là giải thích khổ khổ: Sanh, lão, bệnh, tử, cầu 

bất  đắc, ái  biệt  ly, oán  tắng  hội,  ngũ  ấm  xí  thạnh. Những  loại khổ  này,  tất  cả  chúng 

sanh, không có một người nào có thể tránh khỏi được, còn ở trong lục đạo, chưa có ra 

khỏi lục đạo thì thảy đều có cả. Loại khổ này gọi là khổ khổ. 

Nguồn  gốc  của  khổ  là  thân,  không  những  Phật  nói  mà  Lão  Tử  cũng  nói:   “Ta  có  tai 

 họa vì ta có thân” . Thân là gốc của khổ, bạn có thân thì bạn làm sao có thể không chịu 

khổ chứ? Có thân mà không chịu khổ thì cao siêu, không phải người thông thường. Là 

người  như  thế  nào?  Biết  cách  chi  phối  cái  thân  này,  khống  chế  cái  thân  này.  Người 

biết lợi dụng cái thân này thì họ không khổ, họ có thân mà không khổ. Chúng ta không 

hiểu được, chúng ta đem thân này cho rằng là ta, cái quan niệm đầu tiên đã sai, cho 

nên cái thân này  mang cho chúng ta vô lượng vô biên khổ sở. Có  mấy người có thể 

giác ngộ thân này không phải ta? Có thể giác ngộ được đến điểm này thì khổ của họ 

chí ít có thể giảm bớt đến tám mươi phần trăm. Phật ở trên tất cả Kinh luận, mục tiêu 

dạy học đầu tiên chính là cái này, dạy chúng ta nhận thức chính mình, thân không phải 

ta. Không phải ta thì là cái gì? Là vật sở hữu của ta, cũng giống như quần áo vậy, là 

cái ta có, nó không phải là ta. Quần áo mặc hỏng rồi, mặc dơ rồi, sẽ rất dễ dàng cởi bỏ, 

thay một bộ mới. Cho nên người giác ngộ, người đến lúc lâm chung biết được điều gì? 

- 258 - 

Bộ máy này dùng đã hỏng rồi, dùng cũ rồi, không hữu dụng nữa, xả bỏ, đổi một cái 

mới, cho nên xả thân, thọ thân giống như là thay áo cũ, đổi áo mới vậy, một chút đau 

khổ cũng không có. 

Chỉ có chấp trước thân này là ta, họ mới có sanh khổ, họ mới có lão khổ, có bệnh khổ, 

có  tử khổ, sanh  - lão  -  bệnh  - tử họ không  thể tránh khỏi. Người  giác ngộ không có 

sanh - lão - bệnh - tử khổ. Chúng ta phải thật tỉ mỉ mà suy nghĩ, mà quan sát, mới có 

thể đem chân tướng sự thật này làm cho rõ ràng. Người điều khiển cái thân này mới là 

chính mình. Giống như người lái xe, chiếc xe hơi đó giống như là thân của chúng ta, 

đó không phải chính mình, chính mình là gì? Người ngồi điều khiển bên trong đó là 

chính mình. Xe chạy mà hư hỏng rồi thì có thể bỏ, đi đổi một chiếc xe mới, người lái 

chiếc xe không có bị hư hỏng theo chiếc xe. Bạn phải hiểu được đạo lý này. 

“Ta” không sanh không diệt, tồn tại vĩnh hằng. Thân có sanh diệt, “ta” thì không có 

sanh diệt. Trong Phật pháp thì không đem nó nói là “ta”. Vì sao vậy? Sợ người khác 

vừa nhắc đến ta thì chấp trước thân, cho nên nhà Phật thay bằng một tên khác, đó là 

thần thức, người Trung Quốc thì gọi là linh hồn, người phương tây gọi là tâm linh. Tên 

gọi  không  giống  nhau  nhưng  là  cùng  một  sự  việc.  Cái  này  không  sanh  không  diệt, 

không có sanh diệt theo cái thân thể này. Những thứ này có hình tướng hay không? Nó 

không có hình tướng. Nó không phải vật chất, cho nên nó không có hình tướng. Nó là 

hình dáng như thế nào? Hình dáng có thể thể hội, ở trên Kinh Phật nói với chúng ta, 

thấy  ở  nơi  mắt, đây  chính  là hình  dáng  của  nó. Thần thức của  chúng  ta  (hoặc nói  là 

linh hồn), ở mắt nó có thể thấy, ở tai nó có thể nghe, ở mũi nó có thể ngửi, ở lưỡi nó 

có thể nếm. Cái thân thể này của chúng ta tác dụng của kiến văn giác tri. Bạn từ trên 

tác dụng này thì bạn có thể thể hội được. 

Trên “Kinh Lăng Nghiêm”, vua Ba Tư Nặc thỉnh giáo với Thích Ca Mâu Ni Phật vấn 

đề này, Phật lấy một cái tỉ dụ để ông tự thể nghiệm. Đô thành của vua Ba Tư Nặc cách 

sông Hằng không xa, Phật lấy việc này làm ví dụ. Phật nói:  “Đại Vương! Ngài lần đầu 

 tiên nhìn thấy sông Hằng là vào khi nào?” . Vua nói là 3 tuổi mẹ ông dẫn ông đi qua 

sông Hằng, ông đã nhìn thấy dòng sông Hằng. Sau đó Phật lại hỏi ông:  “Ngài hiện tại 

 bao  nhiêu  tuổi  rồi?” .  Ông  nói:   “Ta  năm  nay  đã  62  tuổi  rồi” . Vua  Ba  Tư  Nặc  cùng 

tuổi  với  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  là  62  tuổi.  Phật  nói:   “Ngài  62  tuổi  lại  đi  xem  sông 

 Hằng, cùng việc lúc Ngài 3 tuổi xem sông Hằng, cái năng lực thấy này có giống nhau 

 không?” .  “Là như nhau” . Sau đó Phật liền hỏi ông:  “Ngài hãy suy nghĩ xem, Ngài lúc 

 13 tuổi so với lúc được 3 tuổi thì như thế nào?” . Ông nói:  “Thì đã lớn hơn nhiều rồi, 

 23 tuổi so với 13 tuổi thì lại lớn hơn một chút, mười năm, mười năm một” . Phật nói: 

 “Ngài hiện tại 62 tuổi, Ngài nghĩ xem, khi Ngài được 52 tuổi, tình hình như thế nào?”.  

 “Đã già yếu hơn nhiều rồi” . Phật liền nói với ông:  “Thân thể mỗi năm đang một già 

 yếu,  nó  có  thay  đổi.  Ngài  thấy  sông  Hằng,  cái  thấy  đó  của  Ngài  lúc  62  tuổi  cũng 

 không có thay đổi. Không có thay đổi là tồn tại vĩnh hằng, có thay đổi thì là có sanh 

 diệt, không có thay đổi là bất sanh bất diệt” . Vua Ba Tư Nặc từ chỗ này bỗng nhiên 

đại ngộ, ông mới biết là bản thân ông có một cái “chân ngã” bất sanh bất diệt, ông rất 

hoan hỷ, biết được cái gì gọi là sanh tử. Thân có sanh tử, linh tánh không có sanh tử. 

Hãy tỉ mỉ từ chỗ này mà thể nghiệm thì bạn có thể hiểu rõ. 

- 259 - 

Cũng có người nói, khi tôi còn trẻ, khả năng nhìn rất tốt, những thứ rất nhỏ tôi cũng có 

thể thấy, bây giờ già rồi cần phải mang kính lão. Mang kính lão thì mới có thể nhìn 

thấy được rõ ràng, chứng minh năng lực nhìn thấy của bạn không thay đổi. Chỉ là con 

mắt của bạn, cái công cụ này có vấn đề, không phải năng lực “thấy” này của bạn có 

vấn đề. Năng lực nếu như xảy ra vấn đề thì có đeo kính lão vào cũng vẫn không nhìn 

thấy, đó là cái “thấy” của bạn có vấn đề. Đeo kính lão thì nhìn thấy được như cũ thì cái 

thấy này không có vấn đề, không có khiếm khuyết, là con mắt có vấn đề. 

Tai, sức nghe của chúng ta cũng rất tốt, bây giờ tuổi đã già, lãng tai rồi, nghe không rõ 

nữa, là lỗ tai có vấn đề, dùng máy trợ thính thì nghe được rõ ràng, chứng minh năng 

lực của bạn không có thay đổi. Cái thân thể này là máy móc, máy móc dùng lâu rồi thì 

chỗ nào cũng hỏng. Vấn đề phát sinh từ đây, không phải sinh ra từ bản năng của chính 

mình. Chúng ta từ những chỗ này phải tỉ mỉ mà thể hội. 

Mỗi  một  người  trong  chúng  ta  cùng  Phật  Bồ  Tát  như  nhau,  chính  mình  thật  sự  là 

không  sanh  không  diệt. Chúng  ta  hiện  tại  thành  ra  như thế  này,  không  có  đại trí  tuệ 

như chư Phật Bồ Tát, không có năng lực lớn như vậy, nguyên nhân là gì? Là bản thân 

chúng ta mê mất chính mình, nói cách khác là không nhận thức chính mình. Chư Phật 

Bồ  Tát  từ  bi  giáo  hóa  không  gì  khác  ngoài  việc  dạy  bảo  chúng  ta  nhận  thức  chính 

mình mà thôi. Khi nào bạn nhận thức ra được chính mình một cách rõ ràng rồi, minh 

bạch rồi, thì sự giáo hóa của Phật Đà đã viên mãn. Chỉ như vậy mà thôi. Cho nên, trên 

“Kinh Hoa Nghiêm” mới nói:  “Nhất thiết chúng sanh bổn lai thành Phật”. Trên “Kinh 

Vô Lượng Thọ” nói:  “Nhất thiết giai thành Phật” . Ý nghĩa của từ nhất thiết bao quát 

vô cùng rộng lớn. Những chỗ này chúng ta không thể không tỉ mỉ mà thể hội. Không 

thể nghiên cứu, càng nghiên cứu thì càng sai lầm. Chỉ có thể thể cứu, tham cứu, không 

thể nghiên cứu. Vì sao vậy? Vì bạn đã rơi vào trong vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, 

vậy thì càng làm càng sai. Phải lìa vọng tưởng phân biệt chấp trước. Hiện tại chúng ta 

nói là trực giác, năng lực trí tuệ của chúng ta mới có thể hồi phục, nhất định phải dùng 

trực giác. Chúng ta hiện nay sai ở chỗ nào? Sai ở vọng niệm quá nhiều mà không dùng 

trực giác. Họ dùng phân biệt dùng chấp trước, càng dùng càng sai. Càng dùng những 

thứ này, linh tánh của chúng ta càng bị chôn vùi mất, càng học càng ngu si. 

Trong số đồng học của chúng ta, những người xuất gia cũng có, tôi thấy khi còn chưa 

có  học  Phật  họ  cũng  rất  thông  minh,  sau  khi  học  Phật  càng  học  càng  dốt,  càng  học 

càng  ngu  si.  Nguyên  nhân  là  gì?  Tôi  biết  rõ,  là  vọng  tưởng  quá  nhiều,  dùng  vọng 

tưởng  để  học  Phật,  dùng  chấp  trước  để  học  Phật,  vậy  thì  càng  học  càng  ngu  si.  Lìa 

khỏi vọng tưởng phân biệt chấp trước, càng học càng thông minh, càng học càng có trí 

tuệ. Vì vậy, bản thân chúng ta nhất định phải biết được căn bệnh của chính mình nằm 

ở đâu, phải ra sức mà khắc phục căn bệnh. Bệnh của chúng ta là tâm tham, vậy nhất 

định phải đem tâm tham đoạn dứt. Bệnh của chúng ta là ngu si, thì nhất định phải đem 

ngu si buông bỏ. Bệnh là sân hận, bệnh là đố kỵ, biết được rồi thì phải chăm chỉ buông 

bỏ. Người thông thường tâm lượng quá nhỏ, đó là cái bệnh. Tâm lượng vốn có của bạn 

là  lớn  như hư không khắp  pháp  giới.  Kinh  Phật  thường  nói   “tâm  bao  thái  hư  lượng 

 khắp pháp giới” , đó là tâm lượng vốn có của chúng ta. Hiện nay vì sao mà hai người ở 

chung  nhau  cũng  không  thể bao  dung  lẫn  nhau, tâm  lượng vì sao lại  biến thành  nhỏ 

như vậy? Vẫn không ngoài việc vọng tưởng phân biệt chấp trước nghiêm trọng, bạn 

mới  thành  ra  cái dáng  vẻ như vậy,  mới  trở  nên đáng thương  như vậy. Cho  nên  học 

- 260 - 

Phật, làm học vấn, việc đầu tiên là mở rộng tâm lượng, phải có thể bao dung. Tôi 

thường hay khuyên các vị đồng tu đọc “Liễu Phàm Tứ Huấn”, đọc “Cảm Ứng Thiên”. 

Đọc  “Liễu  Phàm  Tứ  Huấn”  thì  bạn  mới  chân  thật  hiểu  được  lý  luận  và  sự  thật  của 

nghiệp  nhân  quả  báo,  đọc  “Cảm  Ứng  Thiên”  thì  bạn  mới  biết  được  tiêu  chuẩn  của 

thiện ác. Chúng ta ở trong cuộc sống thường ngày phải đoạn ác tu thiện, chuyển mê 

thành ngộ. 

 Thứ hai là “Hoại khổ” . Đây là nói quả báo biến hoại của lạc. Người tu phước trong 

đời  quá  khứ  thì  quả  báo  trong  đời  này  liền  thù  thắng.  Có  người  tại  thế  gian  này  thọ 

khổ, có người tại thế gian này hưởng phước, tuyệt đối không phải ông trời không công 

bằng. Ông trời không có can dự gì. Sanh đến thế gian này được hưởng phước là do đã 

tu phước trong đời quá khứ, sanh đến thế gian này để chịu khổ là vì trong đời quá khứ 

không  có  tu  phước.  Trồng  nhân  thiện  tất  có  quả  thiện,  tạo  ác  nghiệp  thì  khẳng  định 

chịu ác báo. 

Cũng có người hỏi, con người kia không phải người tốt, tâm địa độc ác, khởi tâm động 

niệm tất cả việc làm đều là lừa dối người, hãm hại người, nhưng bản thân họ vẫn rất 

được hưởng phước, làm  quan  rất  to, lại  có  rất  nhiều tiền của,  đây  là  sự việc gì  vậy? 

Nói bạn biết, phước mà họ đang hưởng là do tu từ đời trước, họ đời này tạo ác, đã làm 

cho phước báo từ đời trước giảm còn một nửa. Nếu như không tạo ác thì quả báo đời 

này của họ còn thù thắng hơn. Bởi vì họ tâm địa độc ác, cho rằng lừa gạt người khác 

thì mình có thể được lợi. Đây quyết định là quan niệm sai lầm. Bạn trộm đồ của người 

khác,  cướp đồ  của người khác,  lừa  đồ  của người  khác, những  thứ có được trong  tay 

cũng chỉ là trong số mạng của bạn có được. Số mạng mà không có, bạn đi trộm, bạn 

có trộm được không? Bạn trộm không được. Bạn còn chưa trộm được thì đã bị cảnh 

sát bắt rồi. Vì sao vậy? Vì trong mạng không có. Như vậy thì bạn mới biết, người xưa 

đã nói không sai:  “Người quân tử vui mà làm quân tử, kẻ tiểu nhân oan uổng làm tiểu 

 nhân” . Đã làm những việc ác này một cách oan uổng, họ không hiểu được đạo lý này. 

Họ mà hiểu được đạo lý này thì họ sẽ hưởng phước của mình trong thái bình, không 

phải đi hại người. Có thể giúp đỡ người tu phước, trồng phước, vậy thì họ phước báu 

đời đời kiếp kiếp hưởng không hết. Người thế gian không hiểu được đạo lý này, cho 

rằng hưởng thụ thì nhất định phải ức hiếp người khác, nhất định phải đi lừa gạt người 

khác mới có thể được hưởng thụ, mà không biết phước báo của họ đã bị mất đi hơn 

một nửa, có thể chỉ còn lại hai ba phần. Hưởng hết phước báo này rồi, ác nghiệp liền 

hiện tiền, quả báo ở ba đường ác, ở địa ngục. Đây là chân tướng sự thật. Cho nên, hiểu 

được chân tướng sự thật thì chúng ta nhất định phải tuân theo giáo huấn của Phật Đà. 

Phật dạy bảo chúng ta:  “Ngày đêm thường niệm thiện pháp”  (Thế nào là thiện pháp? 

Lợi ích cho người, không nên muốn lợi ích cho mình);  “tư duy thiện pháp” là suy nghĩ 

thiện;  “quán sát thiện pháp”  là hành vi thiện. Chúng ta có tâm thiện, suy nghĩ thiện, 

hành  vi  thiện,  phước  báo  vô  hạn,  không  có  cùng  tận,  đây  mới  thật  sự  gọi  là  người 

thượng thiện. Vậy thì bạn niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ khẳng định là vãng sanh, bạn 

có đủ điều kiện của Cực Lạc Thế giới. Cực Lạc Thế giới là  “chư thượng thiện nhân 

 câu hội nhất xứ” . Ta có đủ điều kiện này, ta nắm chắc phần, ta khẳng định được sanh. 

Cho nên nhất định phải đoạn ác, nhất định phải tu thiện. 

- 261 - 

Hoại  khổ  là  đến  lúc  bạn  hưởng  hết  phước  thì  khổ  liền  tới, đến  lúc  hoại  thì  khổ  mới 

hiện tiền, loại khổ như vậy thì gọi là hoại khổ. Khi còn chưa hoại thì bạn không cảm 

thấy được khổ, đến khi hoại rồi thì cảm thấy khổ. Cũng như bạn lái xe, bạn mua chiếc 

xe mới, cầm lái rất thuận tiện, bạn không cảm thấy khổ. Chiếc xe này mà dùng mười 

năm, dùng hai mươi năm, chỗ nào cũng bị hỏng, lái được một đoạn thì lại có vấn đề, 

thì bạn sẽ cảm thấy rất khổ sở, bạn vứt bỏ, tâm ái của bạn, vậy thì đau khổ đến. Loại 

này là thuộc về hoại khổ. 

 Loại thứ ba thuộc về “hành khổ” . Hành khổ thực tại mà nói là niệm niệm trôi đi, gọi 

nó là khổ. Người thông thường chúng ta hay nói “tuổi xuân không ở lại”, đây là khổ. 

Con người đều thích 17, 18 tuổi mà không thể giữ mãi được tuổi 17, 18, họ nhất định 

sẽ già yếu, không thể giữ được, cái loại khổ này gọi là hành khổ. Phật nói với chúng 

ta, tam giới của Ta Bà Thế giới cũng chính là lục đạo. Tại vì sao phân thành tam giới? 

Là do ba loại khổ này mà phân ra. 

Chúng sanh Dục Giới, trời, hầu hết mọi người nói trời chung chung thì không được, 

Phật nói rất tường tận, trời có 28 tầng, 6 tầng trời dưới cùng gọi là Trời Dục Giới. 

Trời Dục Giới có khổ khổ, có hoại khổ, có hành khổ. Chúng ta đều ở Dục Giới, ba loại 

khổ này chúng ta ngày ngày đều đang chịu. Nhưng ở Trời Sắc Giới thì khổ khổ không 

có. Vì sao vậy? Họ đã đoạn dứt ngũ dục: tài, sắc, danh, thực, thùy. Năm loại dục vọng 

này họ đã đoạn dứt, cho nên họ không có khổ khổ, nhưng họ có hoại khổ. Vì sao vậy? 

Họ  có  thân.  Các  vị  đồng  tu  phải  biết  rằng,  người  Trời  Sắc  Giới  tuy  có  thân  nhưng 

không cần ăn uống. Vậy cái gì đã duy trì thọ mạng của họ, đã nuôi cái thân thể của họ? 

Trên Kinh nói là “thiền duyệt vi thực”. Thiền duyệt là hai sự việc. Thế nào là “thiền”? 

Ở chỗ này chúng tôi phương tiện nói để mọi người tương đối dễ hiểu, tâm thanh tịnh 

bình đẳng là thiền. “Duyệt”  là gì?  Chúng  ta nói  pháp hỷ  sung  mãn. Hỷ  duyệt  có thể 

dưỡng  thân  sao?  Có  thể.  Ngạn  ngữ  cũng  thường  nói:   “Người  gặp  việc  vui  tinh  thần 

 sảng khoái” . Nếu bạn gặp được chuyện vui, bạn rất vui vẻ thì toàn thân đều có sinh 

lực. Vui sướng dưỡng được thân thể, cho nên người Trời Dục Giới vui sướng, sự vui 

sướng đó không phải là từ bên ngoài mà có, mà là từ nội tâm lưu xuất ra, cho nên gọi 

là duyệt. Thiền duyệt dưỡng thân, không cần đến những thứ từ bên ngoài, cho nên ăn 

uống có thể đoạn dứt, ngủ nghỉ có thể đoạn dứt, đều là thiền duyệt. Nhưng họ có tuổi 

thọ. Tuổi thọ của họ tuy dài nhưng đến lúc thọ mạng hết rồi, thân thể này phải hoại rồi, 

cung điện cũng phải hoại, họ liền cảm thấy khổ. Đây là hoại khổ. Họ có hoại khổ, họ 

có hành khổ, họ không có khổ khổ. 

Đến tầng trời thứ 28, bốn tầng cao nhất, Sắc Giới có 18 tầng, lại lên thêm 4 tầng nữa là 

Trời Vô Sắc Giới. Người trên trời này rất thông minh, họ không cần thân thể, cho nên 

họ không có sắc tướng, không có cung điện, họ không có hoại khổ, nhưng họ có hành 

khổ. Thọ mạng của họ dài, nhưng vẫn có lúc phải hết, vẫn có lúc cùng tận, họ không 

phải bất sanh bất diệt, cho nên họ vẫn có hành khổ. Tam Giới, Dục Giới, ba loại khổ 

đều có, trong Trời Sắc Giới có hai loại khổ, trong Vô Sắc Giới có một loại khổ, cho 

nên Phật nói ba cõi đều khổ, tất cả đều có khổ.  “Tam giới như nhà lửa”  là tỉ dụ nói 

trên “Kinh Pháp Hoa”. Chúng ta hiểu được rồi thì phải học tập, trong Phật pháp gọi là 

tu hành. Vậy thì phải như thế nào? Tận sức giảm bớt dục vọng của chính mình. 

- 262 - 

Giảm bớt dục vọng chính là giảm bớt khổ khổ của chính mình, đây là chúng ta có thể 

làm đến được. Tài, sắc, danh, thực, thùy, chúng ta lấy việc này làm thí dụ để nói. Tài, 

cuộc sống chúng ta ở thế gian này không thể nào thiếu được, nhưng phải dùng thái độ 

gì?  Đủ  dùng  thì  được  rồi,  cần  gì  phải  tham  cho  nhiều?  Đối  với  tài  vật  quyết  định 

không  khởi  tâm  ham  muốn,  chỉ  cầu  đủ  dùng  là  được,  nếu  có  dư  thì  giúp  đỡ  người 

khác, là tu phước, tu tài bố thí. Tu tài bố thí thì được quả báo giàu có, như vậy tiền tài 

của chúng ta mãi mãi sẽ không thiếu hụt. Không nên tự mình tích giữ, đó là sai lầm, 

nhất định phải biết ban phát ra. 

Sắc (chữ sắc này là nói sắc tình nam nữ), nhất định phải biết khống chế, phải biết giữ 

gìn thân thể thì thân thể bạn mới khỏe mạnh, mới trường thọ, bạn đã giảm thiểu bệnh 

khổ, giảm thiểu lão khổ. Ăn uống chỉ cầu đủ no, tuyệt đối không tham cầu cao lương 

mỹ vị, tuyệt đối không nên ăn quá no. Người ham ăn có rất nhiều, người ham ăn rất 

đáng thương, các vị có nhìn thấy không? Vì sao chứ? Họ không hiểu được bảo dưỡng 


thân thể. Sau khi ăn uống vào rồi, mọi người đều biết là chúng phải được tiêu hóa. Cái 

gì  tiêu  hóa  nó?  Ruột,  dạ  dày,  gan,  đây  là  công  việc  của  chúng,  phải  tiêu  hóa  những 

thức ăn này. Nếu như mỗi ngày ăn một lượng thức ăn quá nhiều, quá no, lượng công 

việc  của  chúng  sẽ  tăng  lên,  chúng  rất  đáng  thương,  chúng  ở  đó  kêu  khổ.  Thường 

thường  làm  sự  việc  như vậy  đến  cuối  cùng  năng  lực  làm  việc  của  chúng  không  còn 

nữa, thì biến thành thế nào? Biến thành ung thư ruột, gan, dạ dày, những bệnh này liền 

đến. Nó mà chết thì những cơ quan khác của bạn sẽ cùng chết theo, cho nên bạn phải 

nên hiểu ăn uống quá độ là tự sát từ từ. Tôi nhìn thấy những người ham ăn ấy, tôi thấy 

họ đang tự sát, tự sát từ từ, họ không hiểu được cái đạo của ăn uống. 

Thích Ca Mâu Ni Phật dạy cho chúng ta một ngày ăn một bữa. Vì sao vậy? Giảm nhẹ 

lượng công việc cho chúng, giảm bớt gánh nặng cho chúng, thọ mạng của chúng liền 

lâu dài, chúng khỏe mạnh, chúng sẽ không có vấn đề, bạn sống được tuổi thọ cao hơn. 

Tuổi  thọ  cần  cao,  không  cần  già.  Cư  sĩ  Hứa  Triết  nói,  chúng  ta  cần  thọ  lâu  nhưng 

chúng ta không cần già. Có thể làm được không? Có thể làm được. Vì sao mà bà làm 

được? Bà mỗi ngày ăn một bữa, đạo lý là ở chỗ này. Vả lại bà mỗi ngày chỉ ăn một 

chút rau cải, rau xanh, thông thường bà đều không có nấu, bà không ăn dầu, không ăn 

muối, không ăn đường, tất cả gia vị đều không ăn. Bà năm nay 102 tuổi rồi, mỗi ngày 

còn đi chăm sóc rất nhiều, rất nhiều người già, người bệnh. Tuổi tác đã cao như vậy 

rồi mà vẫn muốn làm một viện dưỡng lão, giúp đỡ người già, nhưng chính phủ không 

cho phép. Vì sao vậy? Bản thân bà quá già rồi. Người thế gian chúng ta thấy bà đã già 

quá  rồi,  thực  tế  thì  năng  lực  của  bà  vẫn  cho  phép  bà.  Trong  pháp  luật  của  chúng  ta 

không  có quy  định điều này. Cụ  Hứa  Triết  tuy  tuổi  tác cao  nhưng  vẫn  còn năng  lực 

của một người thanh niên, vẫn có thể làm việc như thường, nhưng luật pháp không có 

điều này. 

Gần đây tại Trung Quốc, không ít đồng tu cũng đã nhìn thấy, Trường An có một vị lão 

pháp sư năm nay 141 tuổi. Tôi xem thấy tấm hình chụp của ông, cốt cách phi phàm, 

tràn đầy tinh thần, lưng vẫn còn rất thẳng không có bị còng, không bị khòm lưng. Tấm 

hình  chụp  ấy  của  ông  còn  đẹp hơn  cả  của lão  Hòa  thượng  Hư Vân. 141  tuổi, không 

già. 

- 263 - 

Nếu bạn muốn không già thì bạn phải yêu thương các cơ quan trên cơ thể mình, bạn 

phải yêu quý chúng, trân quý chúng, không thể khiến cho chúng phải làm việc nhiều 

quá mức, phải chăm sóc thường xuyên. Việc này quan trọng nhất phải là tâm địa thanh 

tịnh. Tâm thanh tịnh rồi, nhu cầu về năng lượng của bạn giảm xuống. 

Năm xưa, tôi học giáo với lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, đã từng có một lần nói chuyện với 

Ngài về vấn đề dinh dưỡng. Tôi đưa ra nhận định, bởi vì tự mình quan sát mà thể hội 

được.  Tôi  nói,  năng  lượng  tiêu  hao  của  con  người  đại  khái  chừng  95%  tiêu  hao  do 

vọng tưởng, cho dù lao tâm lao lực, nhiều nhất cũng chỉ tiêu hao 5% mà thôi. Lão sư 

nghe thấy lời nói này của tôi liền gật đầu, khẳng định là đúng. Tôi làm sao nhìn thấy 

được? Tôi xem thấy lượng công việc của lão sư Ngài nhiều hơn cả công việc của năm 

người bình thường, vô cùng bận rộn. Ngài mỗi ngày ăn một bữa, chỉ ăn hai cái bánh 

bao nhỏ bằng cái trứng gà. Chỉ ăn một chút như vậy mà Ngài có thể duy trì lượng công 

việc lớn như vậy. Tôi cũng học Ngài một ngày ăn  một bữa, nhưng mà học cách nào 

cũng không đạt đến tiêu chuẩn của Ngài. Chi phí sinh hoạt mỗi ngày của Ngài vào thời 

gian đó chỉ có hai đồng tiền Đài Loan. Vào lúc đó, tiền Đài Loan mà đem đổi thành 

Đô la thì 40 đồng đổi được 1 Đô la. Bạn xem, một ngày Ngài dùng hai đồng, hay nói 

cách khác, một Đô la Mỹ, Ngài có thể dùng được 20 ngày, mà lượng công việc nhiều 

đến vậy. Tôi học Ngài cũng ăn ngày một bữa, tôi mỗi ngày phải dùng hết 3 đồng. Cái 

bánh bao đó tôi phải ăn ba cái, hai cái thì không được, phải ba cái. Bây giờ thì tôi có 

thể đuổi kịp Ngài. Ngài vào khi đó là hơn 70 tuổi, tôi hiện nay 75 tuổi, xấp xỉ bằng 

nhau. Tôi 75 tuổi cùng với lúc Ngài cũng 75 tuổi thì không thua Ngài, không kém gì 

Ngài.  Cho  nên,  phải  giảm  thiểu  hết  sức  lượng  công  việc  cho  các  cơ  quan  như  ruột, 

gan, dạ dày, đây  mới thật sự là hiểu được cái đạo của dưỡng sinh. Không chút động 

lòng  đối  với  sự  mê  hoặc  của  tài,  sắc,  danh,  thực,  thùy,  quyết  định  không  để  bị  mê 

hoặc, chúng ta mới có thể giữ gìn thanh xuân trường thọ, không già không bệnh. Chỉ 

cần  có thể giữ gìn không  già, không  bệnh  thì  đến cuối  cùng khẳng định  không  chết. 

Không  chết  ở  đây  nghĩa  là  không  có  chết  khổ,  đến  khi  chết  thì  giống  như  cởi  một 

chiếc  áo  vậy,  đổi  cái  áo  mới  trong  sự  hoan  hỷ  vui  vẻ  vô  cùng.  Hiểu  được  cái  đạo 

dưỡng sinh. 

Mỗi  một  người  trong  chúng  ta  đều  mong  cầu  chính  mình  được  giàu  có,  được  thông 

minh trí tuệ, được khỏe mạnh sống lâu. Trong Kinh điển nhà Phật đều có lý luận, đều 

có phương pháp. Y chiếu theo những lý luận, những phương pháp này để học, để làm 

thì nhất định có hiệu quả. Rất nhiều, rất nhiều người tu hành đều đã làm ra tấm gương 

cho chúng ta xem, đây không phải giả, mà là chân thật bất hư. 

Còn như “hành khổ”, cho dù là sanh đến Trời Phi Tưởng Phi Phi tưởng Xứ, thọ mạng 

tám vạn đại kiếp (đây là thọ mạng dài nhất trong ba đường thiện), nhưng khi thời gian 

hết  rồi  thì  vẫn  phải  đọa  lạc  xuống  dưới.  Vì  sao  vậy?  Họ  lên  không  được  nữa.  Lên 

không được thì chỉ còn cách đi xuống. Đây gọi là hành khổ. Họ không thể duy trì mãi 

mãi. 

Đây  là  Phật  đem  chúng  sanh  trong  tam  giới  lục  đạo  đã  chịu  tất  cả  khổ  mà  quy  nạp 

thành ba loại lớn. Đây là báo cáo qua một cách sơ lược với các vị. 

Ở trong khổ khổ thì  thứ nhất là “sinh khổ”,  đây là nghiêm trọng nhất của chúng sanh 

Dục Giới. Khổ của việc sinh ra, mỗi người chúng ta đều đã chịu qua, nhưng mà quên 

- 264 - 

rất nhanh, đều không còn nhớ nữa. Trên các Kinh điển Phật đã hình dung cho chúng ta 

thấy, chúng ta đầu thai vào trong bụng của người mẹ thì không khác gì so với ở trong 

địa ngục, vì vậy người xưa Trung Quốc coi trọng việc thai giáo là vô cùng có đạo lý. 

Vì sao vậy? Vì yêu thương thai nhi, ăn uống ngủ nghỉ đều phải chú ý, đặc biệt là tâm 

tình, hỷ, nộ, ai, lạc đều ảnh hưởng tới tâm lý trẻ nhỏ, ảnh hưởng đến tập khí tương lai 

của chúng. Tập khí của chúng là lương thiện hay thô bạo đều có liên quan vô cùng lớn 

đến  thời  gian  khi  mà  người  mẹ  mang  thai.  Người  hiện  nay  có  mấy  ai  hiểu  được?  Ở 

trên Kinh Phật nói, người mẹ uống ly nước lạnh thì thai nhi như ở trong địa ngục hàn 

băng, khổ lắm! Uống một ly nước nóng thì giống như đang ở trong địa ngục Bạt Nhiệt. 

Mười  tháng  trường  thật  không  dễ  qua.  Trong  mười  tháng  ấy  mỗi  ngày  dài  như  một 

năm. Vừa mới sinh ra tiếp xúc với không khí bên ngoài, da tiếp xúc với không khí bên 

ngoài  thì giống  như gió  đao  cắt  xẻ thân  thể, vô  cùng  đau  đớn! Cho nên đứa trẻ  mới 

sinh  ra, âm  thanh  đầu  tiên là  gì?  “Khổ  quá!  Khổ  quá!”,  “khổ cả  một  đời”, các  vị có 

nghe  thấy  hay  chưa?  Thật  sự  là  khổ.  Chỉ  có  chịu  thống  khổ  đến  cực  độ  thì  nó  mới 

khóc, nó khóc đến thương tâm thống khổ như vậy. Khổ của sinh, nếu như không xem 

Kinh Phật thì không dễ gì mà thể hội được. 

 Thứ hai là có sanh thì nhất định có lão.  Lão vì sao mà khổ? Bởi vì bạn không biết 

bảo dưỡng thân thể của bạn, bạn hủy hoại chính thân thể của mình, cho nên bạn có lão 

khổ. Biết bảo dưỡng, đây là cả một học vấn. Tại Trung Quốc thời xưa, ba nhà Nho - 

Thích - Đạo đều hiểu được đạo dưỡng sinh. Nhà Phật đặc biệt nói được thấu triệt. Phật 

giáo tuy rằng rất xưa cũ nhưng cũng dùng tiêu chí để biểu pháp. Chúng ta hiện nay gọi 

là Mark, trong Phật giáo có, Phật giáo dùng cái gì? Dùng hoa sen, dùng luân, hai thứ 

này đều có thể thể nghiệm được chân đế của dưỡng sinh. Luân chính là tròn. Hình tròn 

thì có tâm. Tâm thì không có hình tướng. Tâm hình tròn là một cái trừu tượng, nhưng 

mà nó quyết định là có, bạn nhất định tìm không thấy. Cho nên, Phật dạy cho chúng ta 

dưỡng tâm thì phải giống như tâm hình tròn, tâm phải trống rỗng, ở trong tâm không 

thể có thứ gì cả, tâm phải trống rỗng. Tâm hư, tâm không thì cái tâm này liền linh, liền 

sanh trí tuệ. Người thế gian thông thường chúng ta không hiểu được, đem tất cả vọng 

tưởng, tạp niệm đều để ở trong lòng, linh tánh của tâm đã chết rồi. Không hiểu được 

dưỡng tâm, trí tuệ của bạn vì sao  mà không còn? Nguyên nhân chính ngay chỗ này. 

Nếu như bạn mãi mãi giữ gìn tâm của bạn như hư không, tâm của bạn tự nhiên liền 

linh mẫn, tâm của bạn tự nhiên liền sanh trí tuệ. Cho nên, chúng ta chính mình có trí 

huệ, chính mình đem nó che mất đi, vọng niệm quá nhiều, phân biệt quá nhiều, chấp 

trước quá nhiều, nên tâm của chúng ta không linh. 

Dưỡng thân, thân phải động, thân là hình tròn, thân phải động. Hiện tại như thế nào? 

Hoàn toàn ngược lại, thân phải thật dễ chịu, phải thật tịnh, trong tâm một ngày sáng tối 

nghĩ  ngợi  lung  tung,  hoàn  toàn  điên  đảo,  bạn  làm  sao  có  thể  không  sanh  bệnh?  Bạn 

làm sao có thể không đoản mạng? 

Cái thân thể này của chúng ta, theo cách nói của người Trung Quốc ngày xưa, theo y 

học của Trung Quốc, nếu bạn biết bảo dưỡng cái thân thể này thì có thể sống đến 200 

tuổi. Nói cách khác, cái thân thể này của bạn không thể sử dụng được 200 năm đều là 

do bạn đã phá hoại, bạn vô tri. Cho nên, tôi nhìn thấy vị pháp sư 141 tuổi, tôi không hề 

thấy  hiếm  lạ, vì  sao vậy?  Cái  thân  thể này  có  thể  sử dụng  200  năm. Nếu  bạn  có thể 

sống đến 250 tuổi thì thật là hiếm lạ. Vì sao chứ? Vì vượt qua rồi, đó là đặc biệt hiểu 

- 265 - 

được  sự  bảo dưỡng, đã  dùng quá niên hạn  rồi  mà  vẫn  còn  dùng  rất  hiệu  quả, đây  là 

công phu hàng bậc nhất. Cho nên, thân thể của chúng ta sử dụng chưa đến 200 năm 

đều là do tự mình phạm phải sai lầm. Phải nên hiểu được cái đạo của dưỡng sinh. 

“Bệnh  khổ”.  Người  xưa  nói  rất  hay:   “Bệnh  từ  miệng  vào,  họa  từ  miệng  ra” .  Phía 

trước tôi nói là ăn uống lung tung, cho rằng những thứ đó là sơn hào hải vị, đâu ngờ 

rằng những thứ đó đều là thuốc độc. Không có trí tuệ, không có năng lực, không phân 

biệt được tốt xấu, cái nào có lợi với chính mình, những cái nào có hại với mình đều 

không hiểu, cho nên nhiều bệnh. Bệnh tật bây giờ nhiều hơn ngày xưa không biết bao 

nhiêu lần. Bệnh từ đâu đến vậy? Đều là từ ăn uống mà đến. Trên Kinh Phật hình dung 

chúng  sanh  ở  Thế  giới  Ta  Bà  là  “ăn  đắng  uống  độc”.  Khi  tôi  còn  trẻ,  đọc  đến  đoạn 

Kinh văn này còn hoài nghi, lời của Thích Ca Mâu Ni Phật không sai, nhưng mà  có 

phần hơi quá đáng. Nhưng hiện tại xem lại câu nói này của Phật, tôi đồng ý Phật đã 

không có nói quá một chút nào, hoàn toàn chính xác. 

 “Tử khổ” . Tử khổ là tham sống sợ chết, tham luyến cái thân thể này, đem lại sự khủng 

bố, đem lại sự căng thẳng, cho nên con người lúc chết rồi toàn thân cứng đờ. Tại vì 

sao lại cứng đờ? Khiếp sợ mà chết, quá khủng bố mà chết. Đây là thật chứ không phải 

giả.  Bạn  xem,  người  niệm  Phật  khi  họ  chết,  qua  mấy  ngày  toàn  thân  đều  mềm,  đây 

chứng tỏ điều gì? Khi họ đi không hề có sợ hãi. Khi xưa tôi ở tại Đài Bắc, Hàn Quán 

Trưởng  của  thư  viện  chúng  ta  vãng  sanh,  hai  tuần  sau  bà  mới  được  nhập  liệm,  đem 

hỏa táng. Khi nhập liệm thì dường như là một tuần mới đóng nắp quan tài, cả tuần mới 

đậy nắp mà thân thể vẫn còn mềm mại, chứng tỏ lúc bà ra đi rất an nhiên, một chút sợ 

hãi cũng không có. Cho nên người sau khi chết toàn thân cứng ngắc là bị dọa sợ mà 

chết, họ bị khủng bố. Đa số người thường là cứng đờ, có mấy người khi chết được an 

tường tự tại như vậy? Là “tử khổ”! 

Thứ sáu là  “cầu bất đắc” . Dục vọng của mình quá nhiều, biển dục khó đầy, thế gian 

việc không như ý có đến tám, chín phần. Cầu không được mà khổ. 

Thứ bảy là  “oán tắng hội khổ” . Oan gia đối đầu không muốn gặp mặt nhau lại thường 

phải gặp nhau, vẫn cứ hay gặp phải. Nguyên nhân gì vậy? Nghiệp đã tạo trong đời quá 

khứ. 

 “Ngũ ấm xí thạnh khổ”  là hiện tại vẫn đang tạo nghiệp, lại đang tạo nhân. Cho nên 

người giác ngộ, người hiểu rõ, họ tốt rồi, họ hiểu được tạo thiện nhân, họ hiểu được 

nên đã đem những quả báo bất thiện này trong một đời tiêu trừ hết toàn bộ. Nhân thiện 

quả thiện cải tạo vận mạng của chính mình, không những đời sau được phước, hiện tại 

có thể được phước. Nếu  như chúng  ta  cải  tạo tốt,  cuối đời  có phước. Cuối  đời được 

hưởng phước là phước báo chân thật. 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

A Di Đà Phật… 



Tập 246 

- 266 - 

Kinh văn: “Phật ngữ A Nan: “Bỉ Cực Lạc giới, vô lượng công đức, cụ túc trang 

nghiêm. Vĩnh vô chúng khổ””. 

Lần trước chúng tôi đã giảng đến câu này, hôm nay chúng ta lại giảng tiếp: 

Kinh văn: “Chư nạn, ác thú, ma não chi danh”. 

“Chư nạn”, ở trên Kinh Phật thường nói đến bát nạn. Định nghĩa của “nạn” là không 

có cơ hội được nghe Phật pháp. Từ đó có thể thấy, chúng sanh trong chín pháp giới, 

đối  với  việc  nghe  Phật  pháp,  nhất  là  đại  pháp  nhất  thừa  cứu  cánh  liễu  nghĩa  là  xem 

trọng đến như vậy. Bất kỳ tai nạn thế gian nào, chúng ta thường nói như tiểu tam tai, 

đại tam  tai  (trong  Kinh  Phật  nói,  nạn  chiến  tranh, nạn  dịch  bệnh, nạn đói  gọi  là tiểu 

tam tai), không có được tính vào trong tám nạn. Tiểu tam tai, trong quá khứ chúng tôi 

không có cách nào để giảng cho được viên mãn, bởi vì Phật nói ở trên Kinh, nạn chiến 

tranh đây nghĩa là gặp kiếp nạn, nạn chiến tranh thời gian bao lâu? Bảy ngày bảy đêm. 

Vậy chúng ta nghĩ thử xem, quả địa cầu này có lịch sử chí ít cũng từ 5.000 năm trở 

lên, là có lịch sử ghi chép lại, lịch sử của thời gian trước đó thì còn dài hơn rất nhiều, 

các nhà khoa học sau khi khảo chứng đã nói với chúng ta, lịch sử của nhân loại ở trên 

quả  địa  cầu  này  ít  nhất  cũng  có  đến  vài  tỉ  năm. Quá  khứ xa  xưa thì  chúng  ta  không 

bàn, chỉ bàn đến trong khoảng thời gian mấy ngàn năm  mà lịch sử có ghi chép, trên 

toàn thế giới đã xảy ra bao nhiêu lần chiến tranh? Thời gian của chiến tranh không chỉ 

là bảy ngày bảy đêm. Chỉ kể đến trong một thế kỷ cận đại này, trên thế giới đã xảy ra 

cuộc  chiến  tranh  thế  giới  lần  thứ  nhất,  chiến  tranh  thế  giới  lần  thứ  hai,  mạng  sống 

thương  vong, tài  sản bị hủy  hoại  không thể tính  đếm,  mà  cũng  không được tính  vào 

trong kiếp nạn chiến tranh, đương nhiên càng không được tính vào trong tám nạn. Vì 

thế, trong lúc chúng tôi giảng  về kiếp  nạn  chiến tranh, rất khó để  có  thể giảng được 

viên mãn. 

Mãi  cho đến  thời  gian  năm  ngoái, tôi  đến thăm  Nhật  Bản, đương nhiên  nhất  định  là 

phải đến thăm Nagasaki và Hiroshima, đã xem thấy họ triển lãm về tình trạng vụ nổ 

của bom hạt nhân, tôi mới bỗng nhiên hiểu ra, thì ra tiểu tam tai mà Thế Tôn đã nói ở 

trên Phật Kinh chính là chiến tranh hạt nhân. Phật nói, chiến tranh hạt nhân thời gian 

bao lâu? Bảy ngày, rất có thể chính là chiến tranh thế giới lần thứ ba. Sau khi bom hạt 

nhân phát nổ thì bụi phóng xạ sẽ gây ra nạn hỏa hoạn. Còn trên Kinh nói bệnh dịch 

thời gian bao nhiêu lâu? Là bảy tháng bảy ngày. Nếu bị bụi phóng xạ dính phải thì da 

của bạn sẽ bị sự tổn thương, tinh thần cũng bị tổn thương. Nếu như có thể chịu đựng 

qua được bảy tháng, có lẽ là bảy tháng rưỡi, thì bạn có thể giữ được tính mạng. Nếu 

như không mà nói, trong bảy tháng rưỡi này không sống sót qua nổi. 

Sau  khi  trải  qua  được  bảy  tháng  rưỡi  thì  là  nạn  đói.  Vì  sao  vậy?  Tại  Nagasaki  và 

Hiroshima, chúng tôi nhìn thấy nơi mà bom hạt nhân đã nổ thì nơi đó cây cối không 

mọc được, quả đúng như là đến năm thứ tám thì mặt đất mới mọc cỏ. Đây chính là nạn 

đói mà trên Kinh Phật đã nói. Mặt đất không có sinh trưởng thì sao không xảy ra nạn 

đói? Nạn đói kéo dài bảy năm bảy tháng lẻ bảy ngày, là tai nạn. 

Vì vậy, tiểu tam tai chính là chiến tranh hạt nhân, không phải là loại chiến tranh bình 

thường. Ba  ngàn  năm  trước,  Thích  Ca Mâu  Ni  Phật  giảng  Kinh  thuyết  pháp đã  đem 

tình trạng này nói cho chúng ta biết rồi. Trước khi chưa có phát minh ra bom hạt nhân, 

- 267 - 

những pháp sư giảng Kinh nghĩ mãi cũng không ra. Sau khi chúng tôi xem thấy tình 

trạng bom hạt nhân nổ, thì đọc Kinh Phật mới bỗng nhiên đại ngộ, thì ra tiểu tam tai 

mà Thế Tôn nói chính là chiến tranh vũ khí hạt nhân. 

Những năm gần đây, Đông - Tây phương đều có rất nhiều lời tiên tri, chúng ta cũng đã 

từng tiếp xúc qua, thậm chí là tờ báo liên hợp buổi sáng của Singapore, tôi cũng nghe 

thấy có người bàn đến những vấn đề này. Nhà khoa học đã tính thử, nếu như nội trong 

bảy ngày này mà có 7.000 quả bom hạt nhân phát nổ, thì số người trên địa cầu đại khái 

sẽ bị tiêu diệt trên hai phần ba. Đây là một sự phỏng đoán bình thường. Nhà tiên tri thế 

kỷ 16 của nước Pháp đưa ra dự đoán, sau khi xảy ra cuộc chiến tranh này thì số lượng 

nhân loại trên địa cầu còn lại chỉ khoảng chừng một phần mười mà thôi. Nói một cách 

khác,  trong  mười  người  thì  có  đến  chín  người  không  thể  vượt  qua  được  tai  nạn  lần 

này. Cho dù con người vượt qua tai nạn này, họ đã nói rất hay:  “Người còn sống sẽ 

 ngưỡng mộ người đã chết” . Câu này ý nghĩa là nói, sống không bằng chết, sống rất là 

đau khổ. 

Tai nạn như vậy mà cũng không được tính vào trong tám nạn, chúng tôi dùng việc này 

so sánh để các vị thể hội được thế nào là tai nạn thật sự. Chúng ta từ trên định nghĩa 

của Kinh Phật mà nói, tiểu tam tai, đại tam tai (đại tam tai là cả một cái tinh hệ bị tan 

vỡ, hệ Mặt Trời bị tan vỡ, hệ Ngân Hà bị tan vỡ, đó là đại tam tai), việc này đối với tất 

cả chúng sanh mà nói đều là việc nhỏ, đều không phải là việc lớn. Bất luận là tai nạn 

có lớn như thế nào, chẳng qua cũng chỉ chết một lần mà thôi. Sau khi chết rồi thân thể 

cũng không còn, hoàn cảnh nơi cư trú cũng không còn, người Trung Quốc nói linh hồn 

không chết, Phật pháp thì nói thần thức của chúng ta vẫn tồn tại, người ngoại quốc thì 

nói là linh tánh, linh tánh là vĩnh hằng bất diệt. Cho nên, đại tam tai, tiểu tam tai đối 

với chúng ta mà nói, xác thực là không đủ để cấu thành tai nạn. 

Tai nạn thật sự là cái gì? Đó là tám loại mà trên Kinh Phật đã nói, tính nghiêm trọng 

của tám loại tai nạn này vượt hơn cả tiểu tam tai, vượt hơn đại tam tai. Vậy định nghĩa 

của tám nạn rốt cuộc là như thế nào? Là chỉ việc không có cơ duyên thấy Phật, nghe 

pháp. Vì thế, tai nạn không có cơ duyên thấy Phật nghe pháp này là vượt hơn cả tiểu 

tam tai và đại tam tai. Từ trong câu nói này, chúng ta mới chân thật thể hội được Phật 

pháp là bảo vật. Tại vì sao gọi là Tam Bảo? Bạn có cơ hội gặp được, bạn có thể lý giải 

như pháp mà tu hành, bạn siêu vượt tam giới, siêu vượt mười pháp giới, đây mới là lợi 

ích vô cùng thù thắng. Ý nghĩa này chúng ta có thể hiểu được, không có cơ duyên thấy 

Phật nghe pháp thì đương nhiên không có cơ hội tu hành. 

TÁM NẠN 

Trong tám nạn, ba nạn đầu tiên là tam đồ.  Thứ nhất là “địa ngục” . Địa ngục thì quá 

khổ rồi, đặc biệt là A Tỳ Địa Ngục, chịu khổ không hề gián đoạn, thời gian rất dài rất 

dài, nên gọi là Vô Gián Địa Ngục. Ở trong địa ngục này thì không có Phật pháp, Bồ 

Tát  Địa  Tạng  cũng không  đến  địa  ngục  này  để  độ  chúng  sanh.  Tại  sao  vậy?  Nghiệp 

chướng tập khí của chúng sanh đã quá nặng, Bồ Tát Địa Tạng có đến cũng không ai 

tin, cũng không có người nào để ý Ngài. Bồ Tát Địa Tạng độ chúng sanh địa ngục, đó 

là địa ngục thông thường, không phải Vô Gián Địa Ngục. Vô Gián Địa Ngục cũng gọi 

là A Tỳ Địa Ngục, đây là một trong tám nạn. 

- 268 - 

 Thứ  hai  là  “súc  sanh” .  Súc  sanh  ngu  si,  tâm  trí  chưa  mở,  do  vì  tội  chướng  mà  đã 

chướng ngại mất đi cái duyên thấy Phật, nghe pháp. Đương nhiên đây đều là chỉ đại đa 

số, cũng có số ít trong súc sanh đạo chúng cũng có thể thấy Phật nghe pháp, thậm chí 

là tu hành vãng sanh. Trong Phật môn, chúng ta nhìn thấy trong quyển sách nhỏ “Vật 

Do Như Thử”, thì những súc sanh này là ngoại lệ, đều là có thiện căn học Phật trong 

đời quá khứ vô cùng sâu dày. Tại vì sao bị đọa vào súc sanh đạo? Vì đã khởi một ý 

niệm sai lầm vào lúc lâm chung, thì người học Phật thiện căn sâu dày đọa tam ác đạo, 

mới có thể được Phật Bồ Tát từ bi cứu bạt. Những người này vẫn xem như là có thiện 

căn, chỉ là lâm chung có một niệm sai lầm. Khi lâm chung mà có một niệm sân hận thì 

liền đi vào trong địa ngục đạo, có một niệm hồ đồ thì đi vào súc sanh đạo. Sự hồ đồ 

này  các  vị  phải  hiểu  được,  hiện  nay  những  người  già  bị  chứng  mất  trí  nhớ  chính  là 

thuộc về dạng như vậy, thần trí không sáng suốt, mơ mơ hồ hồ, vừa dứt hơi thở thì đi 

vào súc sanh đạo. Khi lâm chung mà khởi lên một niệm tham lam thì đi vào ngạ quỷ 

đạo. Nếu không phải là người có thiện căn vô cùng sâu dày, ở trong tam ác đạo sẽ rất 

khó được độ. Dù rằng chư Phật Bồ Tát rất từ bi, thị hiện ở trong tam ác đạo, nhưng có 

thể giác ngộ thì không nhiều, thật sự thì quá ít. Phật giáo hóa chúng sanh ở trong sáu 

cõi, số lượng được độ thì tỉ lệ lớn nhất là ở nhân đạo. Thiên đạo ngược lại không bằng 

nhân đạo, trong việc này là có nguyên nhân. Thiên đạo như thế nào? Trên trời an vui 

tự tại, mọi người đều đã đem việc tu hành lơ là đi mất, cho rằng ta hiện nay rất tốt rất 

tự tại, tu hành  thì  có ý  nghĩa  gì  chứ?  Lơ là  mất. Phật  tuy  là  cũng  giảng  Kinh  thuyết 

pháp  ở  trên  trời,  mọi  người  cũng  rất  hoan  hỷ  đến  nghe,  không  ít  người  thích  nghe 

Kinh, nhưng mà người thật sự tu hành thì rất ít, cho nên cõi trời thành tựu không bằng 

so với cõi người. Do vậy, Bồ Tát thị hiện thành Phật ở trong sáu cõi, không đến năm 

cõi  kia  mà  chỉ  riêng đến  cõi người, đạo  lý  là  ở  chỗ  này. Cõi người là ngôi  nhà bình 

thường,  bậc  trung  trong  sáu  cõi,  cuộc  sống  dù  rất  khổ  nhưng  vẫn  có  một  chút  vui, 

không giống như tam ác đạo. Tam ác đạo là chỉ có khổ mà không có vui, cõi trời chỉ 

có vui mà rất ít khổ, đây đều là những cõi rất khó độ. Súc sanh cũng bằng như là gặp 

kiếp nạn. 

 Thứ ba là “ngạ quỷ”.  Ở trong ngạ quỷ đạo cũng là chịu khổ vô lượng, cho nên chúng 

ta gọi quỷ là quỷ đói. Ngạn ngữ cổ xưa của Trung Quốc thường nói, người sợ quỷ ba 

phần, quỷ sợ người đến bảy phần. Các vị đồng tu phải nhớ cho kỹ những câu nói này, 

bởi vì có rất nhiều người sợ quỷ. Bạn nên biết rằng, quỷ sợ người còn hơn là chúng ta 

sợ  quỷ  rất  nhiều. Chúng  ta  mà  không  sợ thì  chúng sẽ  bỏ  đi  mất, chúng  sợ  chúng  ta. 

Nếu bạn sợ quỷ, bị quỷ dọa cho sợ, có thể thấy bạn thật đáng thương. Khổ nạn của họ 

nhiều, chúng ta đem chữ “đói” thêm vào sau tên gọi của chúng, thường ở trong kiếp 

nạn đói khát, tình trạng phổ biến đều là không có đồ ăn thức uống. Nghiệp nhân của 

họ là tâm tham nặng nề, quả báo của tâm tham là như vậy. Đây cũng là gặp nạn, không 

dễ gì tiếp xúc được Phật pháp. 

 Thứ  tư  là  “trường  thọ  thiên” .  Trường  thọ  thiên  là  Tứ  Thiền  Vô  Tưởng  Thiên,  thọ 

mạng của họ là 500 kiếp, thọ mạng thật sự dài. 500 kiếp họ nhập vô tưởng định, tâm 

thức của họ hoàn toàn đều ngưng hoạt động. Phật nói ở trên Kinh, ngoại đạo tu hành, 

thật  sự  tu  hành  thành  công  thì  đều  đến  nơi  này.  Hay  nói  cách  khác,  trong  500  kiếp, 

thời gian dài như vậy họ đã đoạn mất cái duyên thấy Phật nghe pháp, đây là gặp nạn. 

- 269 - 

 Thứ năm là “Bắc Câu Lô Châu” ở trong Tứ Đại Bộ Châu. Địa cầu này của chúng ta 

gọi là Nam Thiện Bộ Châu. Ở trên Kinh Phật nói với chúng ta, ở nơi này có phước báu 

rất  lớn,  người  thọ  1.000  tuổi,  rất  ít  người  đoản  mạng,  phước  báu  lớn,  tham  trước 

hưởng thụ ngũ dục lục trần, không chịu tiếp nhận sự giáo hóa của Phật, cho nên ở nơi 

đó không có Thánh nhân ứng hóa, không những Phật Bồ Tát không có, mà A La Hán 

cũng không có. Không có Thánh nhân giáo hóa, cho nên cũng đã mất đi cơ duyên thấy 

Phật nghe pháp. Trong các tự viện Phật giáo, chúng ta thường hay nhìn thấy thần hộ 

pháp là Vi Đà Bồ Tát, ở trên am thờ Vi Đà Bồ Tát có một bức hoành phi, là “tam châu 

cảm  ứng”.  Tứ  Đại  Bộ  Châu  mà  Ngài  chỉ  cảm  ứng  có  ba  châu,  Bắc  Câu  Lô  Châu  là 

không có Phật pháp, cho nên Ngài cũng không cần đến để hộ trì. 

 Thứ sáu là Phật đã nói với chúng ta là “Mù đui câm điếc” . Mù là ngày nay chúng ta 

nói là người tàn tật, họ cũng có cơ hội được thấy Phật nghe pháp, nhưng mà tương đối 

khó khăn. Đôi mắt mù rồi không thể thấy, họ vẫn có thể nghe được. Người bị điếc thì 

họ không thể nghe nhưng họ có thể thấy được tượng Phật. Câm thì dù họ có nghi vấn 

không thể hỏi, đối với việc thấy Phật nghe pháp tu hành đều có chướng ngại, cho nên 

mới gọi là “nạn”. 

 Thứ bảy là “thế trí biện thông” . Thế gian có một số người thông minh tài trí, họ có 

một số tà trí huệ không phải chánh trí, không tin tưởng Phật pháp, hoài nghi đối với 

Phật  pháp,  phê  bình  đối  với  Phật  pháp,  đây  cũng  là  gặp  phải  nạn.  Thế  gian  có  rất 

nhiều,  đồng  học  trong  Phật  môn  cũng  có.  Gần  đây  tôi  có  nhìn  thấy  một  số  tư  liệu, 

không biết là từ đâu mà các đồng tu viết cho tôi, sau khi tôi xem xong thì đưa cho các 

đồng học xử lý. Họ thường thường nghe đĩa giảng Kinh của tôi, và đã tìm ra được rất 

nhiều những chỗ mâu thuẫn, đưa ra nghi nan, đây là thuộc về thế trí biện thông. Không 

những tôi giảng Kinh đầy rẫy sự mâu thuẫn, Thích Ca Mâu Ni Phật giảng Kinh cũng 

không  ngoại  lệ.  Vì  sao  vậy?  Một  cái  nguyên  tắc  của  việc  giảng  Kinh  là  giúp  đỡ  đại 

chúng giác ngộ, căn tánh của đại chúng không tương đồng, người mà chấp trước cái 

“có”  thì  nhất  định  phải  giảng  cái  “không”  với  họ,  để  phá  chấp  trước  của  họ;  người 

chấp trước cái “không” thì giảng cái “có” với họ, để phá chấp “không” của họ. Những 

người  thế  trí  biện  thông  này  nghe  thấy,  bạn  sao  có  lúc  nói  là  có,  có  lúc  lại  nói  là 

không, rốt cuộc là không hay là có? Bạn nói pháp không phải tự mình mâu thuẫn rồi 

hay sao? Họ không biết được là nói với những người nào. Cùng một sự việc, nhưng 

đối tượng không giống nhau thì nói pháp không giống nhau. Không những Phật như 

vậy, chúng tôi đọc “Luận Ngữ”, Khổng Lão Phu Tử dạy người thì cũng như vậy. Học 

trò của Khổng Lão Phu Tử hỏi nhân, hỏi hiếu, Khổng Lão Phu Tử giảng giải với người 

này cùng với người khác không giống nhau. Đây là các vị có thể xem thấy được ở trên 

“Luận Ngữ”. Phu Tử cũng có rất nhiều cách giải thích đối với cùng một con chữ. Tại 

sao không thể có một cách giải thích? Không thể được, còn phải xem người đến hỏi 

ấy, dùng cách nói nào có lợi ích đối với người này thì người này lãnh ngộ được, đây 

gọi  là  khế  cơ  khế  lý.  Phật  không  có  định  pháp  để  nói,  Phu  Tử  cũng  không  có  định 

pháp để nói, cho nên nói pháp chúng ta thường nói là quán cơ. 

Cơ, chí ít phải nắm được ba cái trọng điểm. Nhất định phải hiểu căn tánh của họ như 

thế nào? Vấn đề hiện tại của họ là ở chỗ nào? Nên dùng phương pháp gì để giúp họ 

đối  trị?  Nếu bạn không nhận biết được thì  bạn không  có  cách nào  để giúp  đỡ  người 

khác.  Tiếp  đến  còn  phải  xem  trọng  nơi  chốn. Bạn  nói  pháp  với  họ  là  ở  tại  nơi  chốn 

- 270 - 

nào, tại thời điểm nào. Xuân hạ thu đông bốn mùa không như nhau, một ngày sáng và 

tối  cũng  không  như  nhau,  có  thể  thấy,  quán  cơ  không  phải  là  một  sự  việc  dễ  dàng. 

Nắm được quán cơ mà nói pháp thì đối tượng nghe pháp này mới thật sự có thể được 

lợi ích. Những điều này chúng ta ở trong những buổi nghiên cứu giảng tọa giảng thuật 

đều  đã  có  học  qua.  Chúng  ta  học  tập  là  nguyên  tắc  nguyên  lý,  học  tập  phải  có  thể 

dùng. Dùng vào chỗ nào? Trong tất cả thời tất cả chỗ, trong tất cả cảnh duyên, thiên 

biến vạn hóa, như vậy mới có thể chân thật lợi ích chúng sanh. Hiểu rõ đạo lý này mới 

biết được Phật Bồ Tát nói pháp, Khổng Lão Phu Tử dạy học, các Ngài nói ngang nói 

dọc, nói ngắn nói dài đều chính xác, đều không có sai xót, chỉ sợ bạn chính mình nghe 

sai  nghĩ  sai, vậy  thì rơi vào trong thế  trí biện thông, không được  lợi ích. Đây  là nạn 

của họ, họ cũng đã gặp nạn. 

Phật đối trị với vấn đề này đã đặc biệt vì chúng ta mà nói tứ y pháp. Tứ y pháp là nói 

nguyên tắc. Thứ nhất là  “y pháp bất y nhân” , thứ hai là  “y nghĩa bất y ngữ” , thứ ba là 

 “y liễu nghĩa bất y bất liễu nghĩa” . Đây là từ trên hình thức mà nói. Nếu như chúng ta 

hiểu  được  Phật  nói  ba  câu  nói  này,  thì  ngày  nay  đối  với  Phật  pháp  chúng  ta  có  rất 

nhiều những tranh luận đều được hóa giải rồi. Ví dụ như có người nói “Đại Thừa Khởi 

Tín  Luận” là  ngụy  tạo, không phải của Thiên  Thân  Bồ  Tát, “Kinh  Lăng  Nghiêm”  là 

giả  tạo,  không  phải  do  Phật  nói,  nếu  như  chúng  ta  tỉ  mỉ  mà  thể  hội  Tứ  Y  Pháp  của 

Phật, Phật Đà tại thế không có nói, chỉ có Ngài giảng thì mới gọi là Kinh, người khác 

nói  thì  không  thể  gọi  là  Kinh,  Phật  không  có  cách  nói  này,  Phật  tuyệt  đối  không  có 

chuyên  chế,  Phật  tuyệt  đối  không  có  độc  tài.  Phật  đã  nói  một  câu  nói  vô  cùng  khai 

sáng, ngày này chúng ta thường nói là dân chủ tự do ngôn luận. Phật nói, có năm loại 

người nói Kinh, năm loại người này nói thì thảy đều có thể gọi là Kinh, chỉ cần không 

trái  ngược  một  nguyên  lý  nguyên  tắc.  Nguyên  lý  nguyên  tắc  của  Kinh  Đại  Thừa  là 

“thật  tướng”,  sau  này  Phật  môn  chúng  ta  gọi  là  Pháp  ấn.  Thật  tướng  là  gì?  Là  chân 

tướng  sự thật.  Phật nói là  chân tướng sự  thật. Những  gì  đệ tử  Phật  nói  cũng là  chân 

tướng sự thật (trong hàng đệ tử có người xuất gia, có người tại gia). Thiên nhân mà nói 

thì cũng nói chân tướng sự thật. Tiên nhân, còn có hóa nhân, biến hóa thành người. Từ 

đây mà biết, 5 loại người này phạm vi bao gồm thì rất là rộng. Những người nào thuộc 

về  hóa nhân?  Giống như chúng  ta xem  thấy  Dã Can  ở  trong Kinh  Tiểu  Thừa,  vì Đế 

Thích Thiên mà giảng pháp, giảng hoàn toàn đều là Phật pháp, đây là biến hóa thành 

người. Hoặc như người Trung Quốc nói đến Hồ Ly tiên. Chỉ cần họ nói tương ưng với 

thật tướng, Phật đều thừa nhận họ nói là Kinh điển. Trong Tiểu Thừa nói đến tam pháp 

ấn, “Vô Thường”, “Vô Ngã”, “Niết Bàn”, chỉ cần họ nói mà tương ưng với ba cái điều 

kiện  này,  không  hề  trái  ngược,  thì  Phật  đều  thừa  nhận  đây  là  Kinh.  Phật  thừa  nhận, 

nhưng  hiện  tại  hầu  hết  những  người  thế  trí  biện  thông  không  thừa  nhận,  vậy  thì  hết 

cách rồi. 

Đặc biệt là trong khoảng thời gian hiện đại này, tại Đài Loan, tại Trung Quốc đã dấy 

lên việc phản đối bổn hội tập “Kinh Vô Lượng Thọ” của cụ Hạ Liên Cư, nói hội tập là 

sai lầm. Hội tập chúng ta phải dựa vào Tứ Y Pháp của Phật để mà xem, có thể thành 

lập. Hạ lão cư sĩ hội tập hoàn toàn là y pháp. Pháp nghĩa là gì? Năm loại nguyên bản 

dịch, y pháp,  y  nghĩa  bất  y ngữ thì  có  thể hội  tập  rồi.  Ý nghĩa  cùng  với  ý  nghĩa  mà 

Phật đã nói không có sai, ngôn ngữ có nói nhiều vài câu, nói ít vài câu, nói sâu, nói 

cạn, nói dài, nói ngắn không can hệ gì. Huống hồ Tịnh Tông quan trọng nhất chính là 

khuyên mọi người niệm A Di Đà Phật. Chúng ta xem coi, bổn hội tập này của Ngài có 

- 271 - 

phải là khuyên chúng ta niệm A Di Đà Phật cầu sanh Tịnh Độ hay không? Cái đại tiền 

đề, đại nguyên tắc này không có sai, vậy thì hội tập không có sai. Đặc biệt là  “y liễu 

 nghĩa,  bất  y  bất  liễu  nghĩa” .  Thế  nào  là  liễu  nghĩa?  Không  có  một  tiêu  chuẩn  nhất 

định, ta nghe hiểu rồi, ta nghe minh bạch rồi, ta nghe được rất hoan hỷ, ta có được thọ 

dụng đối với ta, đó chính là liễu nghĩa. Nếu như các vị đem ra năm loại nguyên bản 

dịch  của  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”,  bạn  hãy  xem  những  bản  ấy,  văn  chữ  trên  những 

quyển Kinh ấy, sau khi chúng ta đọc xong có rất nhiều câu chữ rất khó hiểu, chúng ta 

không cách nào lý giải được hoàn toàn, những quyển ấy đối với ta mà nói chính là bất 

liễu nghĩa. Hạ lão cư sĩ hội tập dễ hiểu, mà tất cả văn chữ đều là Kinh văn của nguyên 

bản  dịch,  Ngài  không  có  sửa  đổi.  Ý  nghĩa  ở  trong  năm  loại  nguyên  bản  dịch,  tất  cả 

Ngài đều chọn lấy, đều bao gồm, không có bỏ sót. Đây là bản thu gom lại của năm loại 

nguyên  bản  dịch.  Những  câu  trúc  trắc  khó  hiểu  thì  Ngài  không  lấy,  Ngài  lấy  những 

câu đơn giản dễ hiểu, đúng thích hợp với trình độ của chúng ta. Quyển hội tập này đối 

với chúng ta có sự lợi ích rất lớn, đây gọi là liễu nghĩa Kinh. 

Câu  sau  cùng  trong  tứ  y  pháp  là   “y  trí,  bất  y  thức” .  Câu  nói  này  là  dạy  chúng  ta  - 

những đồng học học Phật, các vị phải y theo lý trí, không nên y theo tình cảm. Thức 

chính là tình cảm. Nếu các vị y theo tình cảm thì sai rồi, y theo lý trí mới đúng. Học 

Phật quyết định phải lý tánh. Lý trí vượt qua tình cảm, chúng ta mới có thể được thọ 

dụng thật sự. 

Bốn câu nói này của Phật đối với thời Mạt pháp hiện tại của chúng ta, giúp chúng ta 

giải  quyết  rất  nhiều  chướng  ngại.  Chân  thật  hiểu  được  Tứ  Y  Pháp,  đối  với  một  số 

người phê bình Kinh luận của Phật, chúng ta đều chỉ cười một cái mà không cần phải 

đi  bàn  cãi  với  họ,  cũng  không  cần  phải  đi  lý  giải,  ta  vẫn  giữ  vững  lập  trường,  ta  sẽ 

không bị họ làm cho dao động, sẽ không vì họ mà xoay chuyển. Chúng ta phải có lòng 

tin  kiên  định,  có  tâm  nguyện  kiên  cố, quyết  định được  sanh  Tịnh  Độ. Phật  nói pháp 

không dễ, Tổ sư Đại đức truyền pháp cũng không dễ. Hạ Liên Cư lão cư sĩ ứng cơ mà 

đến, là căn cơ hiện tại của chúng sanh thế gian này của chúng ta, vì chúng ta mà đem 

“Kinh Vô Lượng Thọ” những Kinh văn nghĩa thú này tổ chức chỉnh lý trở lại một lần 

nữa, để tiện lợi cho Thời kỳ Mạt Pháp, về sau vẫn còn nhưng chúng sanh trong 9.000 

năm học tập. Đây không phải là người bình thường, chúng ta đối với việc này phải có 

lòng tin. 

Cho nên, người thế trí biện thông tuy rằng rất thông minh, rất lanh lợi, rất có biện tài, 

lẽ trái cũng có thể nói thành lẽ phải, người chết cũng có thể nói thành người sống, họ 

có  cái  bản  lĩnh  này.  Thế  gian  quả  thật  có  những  người  này,  họ  chính  là  không  tin 

tưởng chánh pháp. Khổng Lão Phu Tử vào thời đại đó cũng gặp phải một người như 

vậy,  không  còn  cách  nào.  Nếu  như  Khổng  Lão  Phu  Tử  biện  luận  với  ông  ta,  e  rằng 

cũng không biện lại ông, tâm trí tràn đầy điều trái lẽ. Phu Tử làm chức quan Đại Tư 

của nước Lỗ, cho người bắt ông rồi đem đi chém. Tội danh gì vậy? Tà tri tà kiến, mê 

hoặc  nhân tâm  xã  hội  đại  chúng. Bây  giờ  thì không có cái tội  danh như vậy. Đây  là 

Thiếu Chánh Mão, là nhân vật có ghi chép trong sử sách. 

 Thứ tám là “nạn sanh ra trước hoặc sau thời của Phật” . Sanh vào thời kỳ Phật chưa 

xuất thế thì thế gian này không có Phật pháp, không có cơ hội thấy Phật nghe pháp. 

Còn nếu sanh ra sau khi Phật diệt độ thì bạn cũng không có cơ hội này. Nhưng mà nói 

- 272 - 

trước và sau thời của Phật, phải nói pháp vận của Phật. Pháp vận của Thích Ca Mâu Ni 

Phật là một vạn hai ngàn năm, quả thật sanh ra vào trước lúc Thích Ca Mâu Ni Phật 

xuất thế, thế gian này không có Phật pháp. Nói cách khác, nếu bạn muốn liễu sanh tử 

xuất tam giới thì không thể được, bạn không có cái cơ hội này. Đây là gặp nạn. 

Tương lai sau khi pháp vận của Thích Ca Mâu Ni Phật đã qua đi, sau khi đã qua một 

vạn hai ngàn năm này, hiện tại là đã qua hết 3.000 năm rồi, vẫn còn có 9.000 năm, sau 

9.000 năm này, pháp của Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế gian này bị diệt tận, tất cả Kinh 

điển tại thế gian này đều bị hủy mất hết, sau cùng chỉ còn lại “Kinh Vô Lượng Thọ”. 

“Kinh Vô Lượng Thọ” vẫn có thể trụ tại thế gian này thêm 100 năm nữa, một thời gian 

rất ngắn. Sau 100 năm này thì “Kinh Vô Lượng Thọ” cũng không còn, chỉ còn lại một 

câu  sáu  chữ  là  “Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật”  vẫn  còn  truyền  một  thời  gian.  Nhưng  con 

người trong khoảng thời gian này căn tánh hạ liệt, cho dù gặp được cũng rất khó tiếp 

nhận, cũng rất khó y giáo phụng hành. Đây là “nạn”. 

Chúng ta từ những điểm này mới có thể thể hội được, Phật pháp chân thật là bảo vật. 

Tiểu tam tai, đại tam tai đều không phải là tai nạn thật sự, mà không có cơ duyên thấy 

Phật nghe pháp mới là tai nạn nghiêm trọng. Chân thật có thể hiểu được đạo lý này, 

thể hội đến tầng bậc này, chúng ta mới biết trân quý đối với Phật pháp. Nếu có thêm 

thời gian một ngày, nhất định phải tu hành cho tốt. 

Thế  nào  gọi  là  tu  hành?  Ý  nghĩa  của  hai  chữ  này  nhất  định  phải  làm  cho  sáng  tỏ, 

không  thể  hiểu  sai. Tu  hành  chính  là  y  chiếu  theo  giáo  huấn  của  Phật  Đà  mà  tu  sửa 

hành vi của chúng ta, đó gọi là tu hành. Chứ không phải là mỗi ngày đi thắp hương 

tụng Kinh, lạy Phật, hay là đi niệm Phật, đi tham thiền. Đây có xem là tu hành không? 

Nói các vị biết, đó là hình dáng của tu hành, chưa chắc là thật. Trên miệng thì niệm A 

Di Đà Phật, nhưng nếu gặp phải người không hợp với ý của mình thì lập tức nổi cáu, 

tức giận mắng người, vậy thì tu hành gì chứ? Gặp người thuận theo ý mình thì khởi 

tham ái, không thuận theo ý mình thì lại nổi giận, vậy là bạn không có tu hành, việc 

bạn tụng Kinh niệm Phật đó đều không tác dụng, đều không hiệu nghiệm. Nhất định 

phải làm cho được những gì Phật dạy chúng ta ở trên Kinh, đây gọi là tu hành. Ví dụ 

như Phật dạy  chúng ta  không  sát  sanh, chúng  ta  ở trong  tất  cả  lúc, tất  cả  chỗ, tất  cả 

cảnh  giới,  chúng  ta  đều  có  thể  tuân  thủ,  tuyệt  đối  không  tổn  hại  đến  sinh  mạng  của 

chúng sanh, chúng ta thật sự làm được thì mới gọi là tu hành. Trước khi chưa có học 

Phật, nhìn thấy con kiến dù vô tình hay cố ý thì bạn sẽ rất dễ dàng giết chúng; ở trong 

nhà  nhìn  thấy  nào  là  gián,  nào  là  chuột,  bạn  nhất  định  sẽ  giết  hại  chúng,  chúng  đến 

quấy nhiễu hoàn cảnh cuộc sống chúng ta. Thường nhìn thấy nhất là muỗi, chúng cắn 

đốt, bạn đập một cái nó chết ngay, giết nó là sát sanh rồi. Tu hành chính là tu chính 

những  hành  vi  này,  những  hành  vi  này  là  sai.  Con  muỗi  bay  đi  khắp  nơi  kiếm  ăn, 

giống như con người chúng ta ở bên ngoài đi mưu sinh kiếm sống, mưu sinh không có 

phạm tội, cho nên con muỗi chích chúng ta một cái thì không phạm tội, không phạm 

tội chết. Nếu bạn không bằng lòng cúng dường nó, không sẵn lòng bố thí thì bạn đuổi 

nó đi là được rồi, đâu có quyền được giết nó. Người chân thật học Phật, nghe theo giáo 

huấn  của  Phật,  bị  muỗi  cắn  chúng  ta  hoan  hỷ  kết  cái  duyên  với  nó,  bố  thí  nó,  cúng 

dường nó, đây là một việc tốt. Hành vi sai lầm, tư tưởng sai lầm của chúng ta sửa chữa 

trở lại, tu chính trở lại, đây gọi là tu hành. Tu chính cái tư tưởng sai lầm của chúng ta, 

tu  chính  cái  kiến  giải  sai  lầm,  tu  chính  cái  hành  vi  sai  lầm, thì  người này  là  chân  tu 

- 273 - 

hành. Tu hành không ở tại hình thức, có hình thức, không có thực chất thì không có 

tác dụng; có thực chất, không có hình thức thì vẫn được chư Phật hộ niệm, thiện thần 

bảo hộ. Phật Bồ Tát thiện thần coi trọng thực chất, không trọng hình thức. Đạo lý này 

chúng ta nhất định phải hiểu. 

A Di Đà Phật… 



Tập 247 

Điều căn bản nhất trong hành môn, Phật ở trên “Quán Kinh” giảng về “Tịnh Nghiệp 

Tam Phước”, hiếu dưỡng phụ mẫu chúng ta đã làm được chưa? Chúng tôi đã từng gặp 

được  rất  nhiều,  rất  nhiều  gia  đình,  cha  mẹ  phản  đối  con  cái  học  Phật.  Tại  sao  chính 

mình học Phật lại dẫn đến sự phản đối của cha mẹ? Chúng ta học chưa có tốt, chúng ta 

chưa có tận hết hiếu đạo. Nếu như sau khi học Phật, càng hiếu thuận hơn đối với cha 

mẹ, chăm sóc còn chu đáo hơn, cha mẹ nhất định vô cùng hoan hỷ, nhất định đi đến 

đâu cũng nói với mọi người:  “Đứa con của tôi rất có hiếu, nó học Phật, nó hiểu được 

 hiếu thuận” , họ sẽ khích lệ tất cả thanh niên đều nên học Phật, không phải đạo lý như 

vậy  sao?  Chúng  ta  học  Phật, không  những  chưa học  đến  nơi,  căn  bản  thì  cũng  chưa 

học được gì, sau khi học Phật thì trong gia đình biến thành như thế nào? Ngày ngày 

nhìn  thấy  cha  mẹ  tạo nghiệp, ngày  ngày  phê bình  họ, ngày  ngày  không hài  lòng với 

họ.  Cha  mẹ  bạn  nhìn  thấy  bạn  như  vậy,  họ  đương  nhiên  thấy  khó  chịu.  Nếu  bạn  hy 

vọng cha mẹ được tốt, có thể ăn trường chay, có thể không sát sanh, có thể không trộm 

cắp, có thể không vọng ngữ, làm được giống như trong Phật pháp đã dạy, thì bạn phải 

dùng  phương  pháp  để  mà  cảm  hóa  họ.  Bạn  không  thể  phê  bình  họ,  không  thể  nói: 

 “Cha  mẹ  cứ  ăn thịt đi, ăn  thịt thì tương lai phải trả giá đó” , không thể  có cách nói 

như vậy được. Tuy rằng đó là sự thật, nhưng bạn phải hiểu được đó là hoàn cảnh như 

thế nào. Như vừa mới nói, lúc mà bạn nói pháp, bạn phải xem là ở nơi chốn nào, bạn 

phải xem là thời gian nào. Cho dù họ đã làm ra rất nhiều ác nghiệp, nhưng không thể 

nói. Không những không thể nói, mà ngay đến cái vẻ mặt không hài lòng cũng không 

được để lộ ra. Hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức, phải từ từ mà dẫn dắt họ, phải 

có thời gian dài khiến họ từ từ giác ngộ, khiến họ hiểu được mà quay đầu. 

Người xưa có một tấm gương tốt là Vua Thuấn. Những gì vua Thuấn đã làm hoàn toàn 

đều là công phu tự xét lấy  mình. Trong thời gian ba năm, ông đã cảm hóa hết tất cả 

người trong gia đình. Nếu bạn có thể học vua Thuấn, sau khi học Phật rồi, nội trong ba 

năm bạn có thể cảm hóa được cha mẹ anh chị em thành người thiện, thì công đức của 

bạn đã thành tựu. Quyết định là không thể phê bình, quyết định không thể hủy báng, 

ngôn từ, dung mạo đều phải khiến cho người khác nhìn thấy, nghe thấy liền sinh tâm 

hoan  hỷ.  Điều  kiện  đầu  tiên  chính  là  phải  kết  hoan  hỷ  duyên  với  chúng  sanh.  Họ 

không thể sanh tâm hoan hỷ đối với bạn, không thể sanh tâm tôn trọng, bạn có nói lời 

hay  thế  nào,  họ  cũng  sẽ  không  nghe,  nghe  không  lọt  tai.  Đạo  lý  này  vô  cùng  quan 

trọng. 

Tóm lại mà nói, Phật nói với chúng ta tám loại kiếp nạn này, ý nghĩa chân thật chính là 

họ  có  sự  chướng  ngại,  không  thể  thấy  Phật,  không  nghe  được  chánh  pháp.  Đây  là 

- 274 - 

trong cảm nhận của chư Phật Bồ Tát, các Ngài cho rằng đây là đại tai nạn, là tai nạn 

thật sự. 

Thế giới Cực Lạc, những loại tai nạn này thì không có, trên Kinh nói với chúng ta là 

 “vĩnh  vô  chúng  khổ” . Hai  chữ  “vĩnh  vô”  này  xuyên  suốt  xuống  phía  dưới,  “vĩnh  vô 

 chư nạn” ,  “vĩnh vô ác thú” ,  “vĩnh vô ma não” . Vì sao mà vĩnh vô vậy?  Người của 

Tây  Phương  Cực  Lạc  Thế  giới  có  nghiệp  nhân  khổ  nạn,  bởi  vì  họ  mang  nghiệp  mà 

vãng sanh, nhưng Thế giới Tây Phương Cực Lạc không có ác duyên. Chúng ta hãy lấy 

tám điều này mà nói, Thế giới Tây Phương không có ba đường ác. Tại vì sao Thế giới 

Tây Phương không có ba đường ác? Người ở Thế giới Tây Phương không có tạo ba 

nghiệp ác. Từ đó cho thấy, hiện tại chúng ta học Phật, trọng yếu nhất là phải học từ 

chỗ nào? Các đồng tu nhất định phải ghi nhớ, phải đoạn tham sân si. Dù rằng tham sân 

si đoạn không hết, thì cũng giảm thiểu tham sân si, phải giảm nhẹ cái ý niệm tham sân 

si này, mỗi năm một nhẹ hơn thì chúng ta có tiến bộ, thì công phu niệm Phật mới được 

đắc lực. Nếu như tham sân si không thể hoàn toàn buông xuống thì quyết định không 

thể vãng sanh. Bởi vì sao? Đúng lúc lâm chung Phật đến tiếp dẫn, vào lúc này bạn vẫn 

còn có chướng ngại, bạn vẫn còn có tham sân si, Phật không có cách nào tiếp dẫn bạn 

đi được. Cho nên ở trong cuộc sống trước mắt, chúng ta nhất định phải đem tham sân 

si giảm nhẹ đi; bất luận là đời sống vật chất hay là đời sống tinh thần, nhất định phải 

biết đủ, có chừng có mực, không nên quá đáng. 

Biết đủ thì thường vui. Thánh nhân đã làm tấm gương cho chúng ta. Thích Ca Mâu Ni 

Phật là tấm gương tốt nhất. Hãy xem đời sống của Ngài, ba y một bát, đêm ngủ gốc 

cây, ngày  ăn  một  bữa, cuộc  sống của Ngài  an  lạc đến  mức tột  cùng. Người  thế gian 

hiện tại không có một người nào có thể so sánh được với Ngài. Nếu như mà bạn hỏi, 

Ngài an lạc rốt cuộc là an lạc ở chỗ nào? Tôi dùng bốn chữ để trả lời bạn là:  “Không 

 thể nghĩ bàn” . 

Hiện tại ở Úc Châu, vùng đất trung tâm Úc Châu là sa mạc, vẫn còn có số ít thổ dân 

trải qua được đời sống như vậy, an lạc vô cùng. Chính phủ Úc Châu cũng muốn giúp 

đỡ họ, nhưng họ không chấp nhận, họ bằng lòng trải qua đời sống hiện tại. Chính phủ 

Úc Châu đã xây cho họ một số ngôi nhà nhỏ, họ đều đem cửa của những ngôi nhà này 

tháo bỏ hết, bên trong ngôi nhà dùng để cất chứa đồ đạc, còn chính họ thì ban đêm ngủ 

ở ngoài sa mạc, ngủ ở trên đất. Họ không chịu sống ở trong các ngôi nhà. Họ không sợ 

nắng  chiếu,  mưa  dập,  gió  vùi.  Chúng  ta  mà  trải  qua  cuộc  sống  của  họ  một  ngày  thì 

chịu không nổi, đến ngày thứ hai nhất định phải vào phòng bệnh  mà nằm. Họ thì từ 

nhỏ đã được rèn luyện rồi, từ lúc mới sinh ra thì đã sống như vậy rồi, thân thể khỏe 

mạnh, không có bệnh tật. Làn da phơi nắng đến nỗi đen cả, nếu bạn sờ kỹ thì thấy da 

của họ rất non, họ không già. Cho nên, họ có một cái quan niệm, những người sống 

trong đô thị như chúng ta trải qua cuộc sống như vậy, những loại văn minh vật chất đã 

làm tổn hại tâm linh của chúng ta. Tâm linh là cái gì? Là trí tuệ. Họ có trí tuệ, chúng ta 

không có trí tuệ, đã làm tổn thương đến khả năng của thân thể, cho nên thân thể này 

của chúng ta không khỏe mạnh bằng họ. 

Tôi đã báo cáo qua với các vị, hiện tại chúng ta muốn thông tin với bạn bè ở nơi xa thì 

phải dùng điện thoại, dùng điện thoại di động, những thổ dân này trông thấy rất buồn 

cười,  “các vị sao lại phải dùng những thứ này chứ?” . Họ thì không cần, họ dùng tâm 

- 275 - 

linh cảm ứng, cao siêu hơn so với chúng ta rất nhiều. Tôi nghe nói sóng của điện thoại 

di động rất mạnh, người mà thường hay dùng điện thoại thời gian lâu rồi, một nửa bên 

đầu sẽ bị tê, là thần kinh não đã bị tổn thương. Họ thì dùng tâm linh cảm ứng, không 

cần dùng điện thoại, cao siêu hơn chúng ta rất nhiều. Tai, mắt tinh thông, tâm linh cảm 

ứng, cho nên niềm vui thú ấy là niềm vui chân thật, chúng ta không thể tưởng tượng. 

Chúng ta ngày nay cái gọi là vui, thật lòng mà nói, tôi thường hay dùng việc hút thuốc 

phiện để hình dung. Hút thuốc phiện, dùng ma túy gây sự kích thích, di chứng sau đó 

của nó không thể tưởng tượng nổi. Đời sống vật chất, đời sống tinh thần của chúng ta 

hiện nay, phải hiểu được đều là vô cùng không bình thường. Nhu cầu cuộc sống càng 

ít càng tốt, có chừng có mực, đem tham sân si tận sức mà giảm thiểu, tuyệt đối không 

thể tăng trưởng. Tăng  trưởng tham  sân  si  thì  tám  nạn  này  không thể nào  tránh  khỏi, 

Thế giới Cực Lạc thì một đời này không có hy vọng rồi. Nếu muốn vĩnh thoát bát nạn, 

thân cận Di Đà, vãng sanh Cực Lạc thì tham sân si ắt phải giảm thiểu. Bên đó không 

có ba đường ác, người được sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc sẽ không khởi lại 

ý  niệm  tham  sân  si  nữa.  Cái  thế  giới  đó  là  Nhất  Chân  Pháp  Giới, không  có  tam  đồ, 

không có lục đạo, cũng không có Trường Thọ Thiên, không có Vô Tưởng Thiên, cũng 

không có Bắc Câu Lô Châu, những tai nạn này đều không có, mỗi ngày thân cận A Di 

Đà Phật, nghe A Di Đà Phật giảng Kinh thuyết pháp. 

Có lẽ có người sẽ hỏi Thế giới Cực Lạc lớn như vậy, nghe nói số lượng người ở nơi đó 

không có cách nào tính đếm, nhân khẩu ở trên địa cầu này của chúng ta hiện tại cũng 

gần bảy tỉ người, nhân khẩu của Thế giới Tây Phương Cực Lạc không có cách gì để 

tính đếm, A Di Đà Phật lại chỉ có một người, chúng ta có thể có được cơ hội gặp mặt 

cùng  Ngài  hay  không?  Cho  nên  liền  có  sự  hoài  nghi.  Cũng  như  năm  xưa  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật còn tại thế vậy, Thích Ca chỉ có một người, trong lòng chúng ta muốn 

được  gặp  mặt  Ngài  thì  có  thể  gặp  được  Ngài  không?  Đừng  nói  địa  cầu  này  có  khó 

khăn, ở ngay tại thành phố nhỏ Singapore này, chúng ta mà muốn gặp một người nào 

thì cũng đã không dễ dàng. Nếu nghĩ như vậy thì phiền phức tới rồi, Thế giới Cực Lạc 

là nên đi hay không nên đi? Tại chỗ này, tôi có thể nói với mọi người: “A Di Đà Phật 

tại Thế giới Tây Phương Cực Lạc, mỗi một người từng thời từng khắc đều không rời 

khỏi  Ngài  nửa bước, đều  gặp  mặt  Ngài”. Đây  là  nguyên  nhân gì  vậy?  Ngài  có  phân 

thân, Ngài có hóa thân, Ngài có thể hóa vô lượng vô biên thân, hóa thân cùng thân của 

Ngài là một không phải hai, cho nên đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, mọi lúc mọi 

nơi đều nhìn thấy A Di Đà Phật đang ngồi nơi đó giảng Kinh thuyết pháp, cũng đều 

thấy có rất nhiều người đang ngồi quây xung quanh. Đây là cảnh giới không thể nghĩ 

bàn.  Phật  có  năng  lực  hóa  trăm  ngàn  ức vạn  thân,  vãng  sanh  Cực  Lạc  Thế  giới  mỗi 

một  người  cũng  có  năng  lực  này,  cũng  có  thể  hóa  trăm  ngàn  ức  vạn  thân,  cho  nên 

những chướng nạn đều không có. Sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, trên Kinh 

đã nói với ta được rất là rõ ràng, không những là trên Kinh nói, ở trong 48 đại nguyện 

cũng đã nói được rất rõ ràng, rất minh bạch, đều là thân Tử Ma Chân Kim Sắc, tướng 

hảo quang minh so với A Di Đà Phật không có sai khác, mù đui câm điếc càng không 

thể tìm thấy ở bên đó, thế trí biện thông cũng không tìm thấy ở bên đó. Người của Thế 

giới  Cực  Lạc  không  những  mỗi  ngày  tiếp  xúc  A  Di  Đà  Phật,  mà  mỗi  ngày  còn  đến 

mười phương chư Phật Sát Độ để đi bái Phật. Không gian sinh hoạt của họ rất lớn, tận 

hư không khắp pháp giới đều là phạm vi sinh hoạt của họ, muốn đi đến thế giới nào, đi 

lễ bái vị tôn Phật nào, ý niệm vừa động thì thân thể liền đã tới nơi. Hiện tại thì vận tốc 

- 276 - 

của điện, của ánh sáng không có cách nào so sánh được với họ. Ý niệm vừa động thì 

thân thể đã đến nơi, đã được thấy Phật, cúng Phật, nghe pháp. Các vị nghĩ xem, hoàn 

cảnh  học  tập  này,  Bồ  Tát  ở  mười  phương  không  ai  không  hướng  về.  Nhưng  có  rất 

nhiều Bồ Tát có chướng ngại, không có nghe được pháp môn này. Bồ Tát làm sao lại 

có chướng ngại này? Sở Tri Chướng của Bồ Tát chưa có đoạn tận, cho nên gặp được 

cái duyên Tịnh Tông thật sự là không dễ dàng. Sự việc này, Thế Tôn đã có nói rõ ràng 

trong phần Kinh văn phía sau. 

Sanh  đến  Thế  giới  Cực Lạc thì  thọ  mạng đồng  như Phật. A Di  Đà Phật  là  vô  lượng 

thọ, nếu như chúng ta vãng sanh đến bên đó thì cũng vô lượng thọ giống như A Di Đà 

Phật, quyết định không có cái nạn trước sau thời của Phật, tám loại nạn này hoàn toàn 

bị tiêu trừ tại Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Không những không có các sự việc này, 

đến cả tên gọi tám nạn này cũng không hề có, Thế giới Cực Lạc “vĩnh vô chư nạn”. 

Thế Tôn ở trên “Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo” đã dạy chúng ta một câu vô cùng quan 

trọng, chúng ta ngay trong một đời phải cố gắng ghi nhớ, dốc hết sức phụng hành. Câu 

nói này là lời đối với Long Vương:  “Bồ Tát có một pháp có thể đoạn tất cả khổ của 

 thế gian”  (tất cả thế gian bao gồm sáu cõi, pháp giới bốn Thánh, Thanh Văn, Duyên 

Giác, Bồ Tát đều bao gồm ở trong đó). “Bồ Tát hữu nhất pháp”  (Bồ Tát này là Pháp 

 Thân Bồ Tát, không phải Bồ Tát thông thường), là pháp nào vậy?  “Ngày đêm thường 

 niệm thiện pháp (là tâm thiện), tư duy thiện pháp (là tư tưởng thiện), quán sát thiện 

 pháp (là hành vi thiện), bất dung hào phân bất thiện gián tạp” . Câu nói này rất quan 

trọng, một mảy may bất thiện cũng đều không thể để ở trong lòng, nhất thiết phải tu 

cái tâm của chúng ta thành thuần tịnh thuần thiện, chỉ có như vậy thì chư ác mới vĩnh 

viễn đoạn dứt, thiện pháp mới viên mãn, mới có thể thành tựu đại đạo. Chúng ta nhất 

định  phải  chăm  chỉ  nỗ lực  mà  tu học.  Hoàng  lão cư sĩ ở  tại đoạn  này  đã  nói  rất hay 

trong phần chú giải, người ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc không tạo tham sân si, cho 

nên  địa  phương  đó  không  có  ba  đường  ác.  Vãng  sanh  đến  Thế  giới  Cực  Lạc,  hoàn 

cảnh tu học ở Thế giới Cực Lạc không giống như thế gian này của chúng ta. Sanh đến 

thế gian này cuộc sống rất khổ sở, phải tự mình mưu sinh, việc gì cũng rất gian nan. 

Thế giới Tây Phương cùng với hoàn cảnh chúng ta nơi đây hoàn toàn không như nhau, 

muốn  ăn  cơm,  ý  niệm  vừa  mới  động  thì  thức  ăn  đã  bày  ra  ngay  trước  mặt  bạn,  thật 

không thể nghĩ bàn, muốn ăn cái gì thì liền biến hiện ra cái đó, không muốn ăn nữa thì 

lập tức liền biến mất, rất là sạch sẽ, cũng không cần phải dọn dẹp bàn ăn, càng không 

cần phải rửa chén bát; muốn mặc quần áo gì thì quần áo liền mặc lên người, không cần 

phải đi mua vải may cắt. Tây Phương Thế giới không có những ngành nghề này, tất cả 

công thương nghiệp đều không có, nông nghiệp cũng không, toàn bộ tất cả thọ dụng 

tùy  niệm  mà  biến  hóa  thành.  Một  cảnh  giới  không  thể  nghĩ  bàn,  làm  gì  mà  có  ba 

đường ác, làm gì mà có tham sân si? Công việc hàng ngày của họ là những gì? Công 

việc  chính  là  nghe  Kinh,  nghe  pháp, đi  thăm  viếng  chư Phật  Bồ  Tát, tìm  thầy, thăm 

bạn mười phương thế giới. Cuộc sống quả thật là rất tự tại, cho nên họ sẽ không đọa 

Vô Tưởng, không có Vô Tưởng Thiên. Đời sống tinh thần và vật chất vô cùng sung 

sướng, do thường thường tiếp nhận sự giáo hóa của tất cả chư Phật Bồ Tát trong mười 

phương, nên họ không có cái nạn Bắc Câu Lô Châu. Sáu căn của họ thanh tịnh, chúng 

ta  vừa  mới  nói  là  thuần  tịnh  thuần  thiện,  cho  nên  không  có  mù  đui  câm  điếc.  Trên 

Kinh nói:  “Chúng sinh sinh giả, giai chánh định tụ” , cho nên thế giới đó không có thế 

trí biện thông.  “A Di Đà Phật hiện tại đang thuyết pháp” , Phật thọ vô lượng, thời gian 

- 277 - 

Phật thuyết pháp cũng vô lượng, tương lai A Di Đà Phật thị hiện nhập Niết Bàn, Quan 

Thế Âm Bồ Tát lập tức liền thị hiện thành Phật, cho nên bên đó không có trước hay 

sau thời kỳ  của  Phật,  cho nên tám  loại  tai  nạn này  ở  Tây Phương  Cực Lạc Thế  giới 

vĩnh  viễn  không  có,  đến  ngay  cả  cái  tên  cũng  không  có.  Chúng  ta  hiểu  được  những 

chân tướng sự thật này, không những hoan hỷ, ngưỡng mộ, quan trọng hơn chính là tu 

hành, làm thế nào có thể tương ưng với Thế giới Tây Phương Cực Lạc Y Chánh Trang 

Nghiêm. Việc này trước mắt chúng ta là vô cùng quan trọng. 

 “Ác thú” , thực ra mà nói chính là ác đạo. Ác thú tại chỗ này là cách nói tương đối, ví 

dụ: so sánh địa ngục với ngạ quỷ thì địa ngục là ác thú, ngạ quỷ là thiện thú; ngạ quỷ 

so với súc sanh thì ngạ quỷ là ác thú, súc sanh là thiện thú; súc sanh so với người thì 

súc sanh là ác thú, người là thiện thú. Ác thú ở đây là cách nói tương đối, Bồ Tát so 

với Phật, Phật là thiện thú, Bồ Tát là ác thú, chúng ta phải nên biết đạo lý này. Chúng 

sanh trong sáu  cõi, trong  mười  pháp giới đều  có  nhân quả,  trong Phật pháp thì  cũng 

không rời nhân quả, thế xuất thế pháp đều không rời khỏi định luật nhân quả. Người 

thế gian chúng ta nói chân lý, cái gì là chân lý? Nhân duyên quả báo là chân lý. Vì sao 

vậy? Thế xuất thế gian đều không nằm ngoài định luật này, đây mới gọi là chân lý. Có 

nhân thì nhất định có quả, bạn tạo tác là nhân thiện, bạn nhất định có thú hướng của 

thiện, tạo tác nhân ác thì bạn nhất định có thú hướng của ác, cho nên chữ “thú” này là 

từ đây mà ra. “Thú” là nói báo ứng, bạn đi tiếp nhận cái báo ứng này, bạn sẽ đi đến nơi 

đó. Ác thú chúng ta thông thường nói là ngạ quỷ, súc sanh, địa ngục, nhưng mà ở chỗ 

này là cách nói nghĩa rộng. 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc không những không có ba đường ác, Phật ở trên Kinh 

nói là có Thanh Văn, có Thanh Văn thì đương nhiên có Duyên Giác, thì đương nhiên 

có Quyền Giáo Bồ Tát, nhưng mà những lời này đều là Phật phương tiện mà nói. Kinh 

văn này phía sau cũng có, nhưng không phải sự thật, mà là phương tiện nói. Phật vì lẽ 

gì dùng những lời này để phương tiện nói? Bởi vì cách nói như vậy chúng ta nghe hiểu 

được, sau khi chúng ta nghe xong sẽ gật đầu, cảm thấy vẫn rất hợp đạo lý. Nếu như 

Phật phải nói lời chân thật, chúng ta sẽ cảm thấy vô cùng kỳ lạ, sẽ ngạc nhiên, sẽ cảm 

thấy  việc  đó  là  không  thể  nào.  Cho  nên,  Phật  thuyết  pháp  là  y  nhị  đế  (nhị  đế  ở  đây 

chính là tùy thuận), có những lời là tùy thuận thường thức của chúng ta mà nói, đó là 

tùy thuận tục đế; có những lời là Phật tự mình thân chứng cảnh giới, đó là tùy thuận 

chân đế. Chúng ta đọc Phật Kinh, nhất định phải có thể nhìn thấy được những lời nào 

là Phật tùy thuận tục đế mà nói, những lời nào là tùy chân đế mà nói. Chúng ta phải có 

khả năng phân biệt, mới có thể đem Kinh văn nói cho được rõ ràng. Nếu như tùy chân 

đế để  nói,  đó  chính  là   “duy  hữu nhất  thừa  pháp, vô  nhị  diệc vô  tam” . Nhất  Thừa là 

thừa gì? Là nhất Phật thừa, không phải Bồ Tát thừa. Đây là nói lời thật với bạn. 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc là nhất thừa pháp, chỉ có nhất Phật thừa, cho nên 

sanh đến Tây Phương Cực Lạc Thế giới một đời thành Phật. Đương nhiên chúng 

ta là đới nghiệp mà vãng sanh, tuy rằng trí tuệ, thần thông, đức năng, tướng hảo của 

chúng ta đều không thua kém Phật là bao nhiêu, nhưng mà đây không phải là tự mình 

tu, mà là do oai thần bổn nguyện của A Di Đà Phật gia trì, không phải chính mình tu 

được.  Đây  không  phải  mình  tự  tu  được,  thế  nhưng  chính  mình  lại  được  hưởng  thụ. 

Đây là thật, không phải giả. Sự hưởng thụ của bạn, bất luận là trí tuệ, bất luận là tài 

nghệ,  bất  luận  là  năng  lực  hay  tướng  hảo,  thật  sự  là  giống  như  Phật.  Thế  giới  Tây 

- 278 - 

Phương là thế giới bình đẳng, thế nhưng phiền não của bạn đích thực là chưa có đoạn, 

chẳng  qua  chỉ  là  không  có  duyên  mà  thôi.  Vậy  phiền  não  có  cần  đoạn  hay  không? 

Đương nhiên phải đoạn, không đoạn phiền não thì bạn không phải chính mình thật sự 

thành tựu. Cho nên, Phật từ trên phương diện đoạn phiền não để nói, có Thiên Nhân, 

có Duyên Giác, có Bồ Tát, có Phật, tùy thuận những nghiệp mà bạn mang ở trong A 

Lại Da mà nói. Nếu như tùy thuận thọ dụng hiện tiền mà nói thì đó chính là Nhất Phật 

Thừa, đó là pháp bình đẳng, Nhất Phật Thừa. Chúng ta đến Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc,  mỗi  ngày  thân  cận  Phật  Đà,  nghe  Phật  thuyết  pháp  thì  vô  tình  đã  đem  những 

phiền não tập khí ở trong A Lại Da Thức của chúng ta đều chuyển thành Bồ Đề trí tuệ. 

Cho nên có thể nói, những lời này là lời thật không phải giả, một đời khẳng định sẽ 

thành Phật. Đây chính là “Ác Thú” trên tương đối. Ở Tây Phương Cực Lạc Thế giới, 

trên thực tế không hề tồn tại, tha phương thế giới thì có, nhưng Tây Phương Cực Lạc 

Thế giới không tồn tại những vấn đề này. 

Tiếp theo là  “Ma  Não” . Ma là gì? Nếu như các vị có thể xem được phiên bản Kinh 

điển cổ xưa, các vị hãy thử xem quyển Kinh được chép trước thời Đường Triều, năm 

ngoái  tôi  đi đến thư viện trường  Đại  Học  Bắc  Kinh thì  có xem  thấy, họ  còn lưu giữ 

cũng  không  ít,  cách  viết  cái  chữ  “Ma”  ở  trong  những  quyển  này  cùng  với  cách  viết 

ngày nay không giống nhau. Ở phía dưới chữ “Ma” này không phải là chữ “Quỷ” mà 

là chữ “Thạch” (là hòn đá). Người thời xưa nói ma, ý nghĩa là một hòn đá, là chiết ma, 

nghĩa là dày vò, khiến chúng ta chịu khổ chịu nạn; dày vò, dằn vặt thì gọi là ma. Đem 

chữ thạch sửa thành chữ quỷ, đây là một chữ mới, chữ cổ của Trung Quốc đều không 

có. Chữ này là do ai tạo ra? Không phải ông Thương Hiệt, mà là Lương Võ Đế tạo ra. 

Lương Võ Đế cho rằng sự dày vò, dằn vặt này thật đáng sợ giống như là quỷ vậy, cho 

nên  ông  đã  sửa chữ thạch  thành  chữ quỷ.  Ý nghĩa  đó  cũng  hay, cũng  giống như ma 

quỷ vậy, đây là cách gọi tắt của từ “Ma La” trong tiếng Phạn. 

Ý nghĩa của từ “Ma La” trong tiếng Phạn là chướng ngại, dày vò. Thứ nhất là nó có 

thể hại mạng sống của chúng ta, bất luận sự việc gì có thể hại đến mạng sống chúng ta 

thì là ma. Có thể chướng ngại thiện hạnh, việc thiện của chúng ta, đây cũng là ma, là 

ma chướng. Còn có một loại nhiễu loạn sự hứng thú của chúng ta, nhiễu loạn thân tâm 

của chúng ta thì cũng là ma. Ý nghĩa thứ tư là phá hoại; thiện hạnh của chúng ta, việc 

tốt  của  chúng  ta,  nó  ở  trong  đó  dùng  các  loại  phương  pháp  để  chướng  ngại,  khiến 

chúng  ta  không  thể  thành  tựu.  Phàm  mà  thuộc  về  những  loại  như vậy  thì  đều  gọi  là 

ma. Cho nên ý nghĩa của chữ ma này rất rộng, phạm vi rất rộng lớn. 

Thực  tại  mà  nói,  ma  nạn  nghiêm  trọng  nhất  trong  các  ma  nạn  các  vị  có  biết  là  ai 

không?  Tuyệt  đối  không  phải  quỷ  thần,  nhất  định  không  phải  yêu  quái,  mà  đáng  sợ 

nhất là con người. Ở trong quyển “Duyệt Vi Thảo Đường Bút Ký” của Kỷ Hiểu Lam 

có  ghi  chép  một  câu  chuyện,  tôi  còn  đặc  biệt  trích  lục  trở  lại.  Hồ  Tiên  là  Hồ  Ly  tu 

thành Tiên. Hồ Tiên này cũng rất có đạo hạnh, thường hay cùng nhau qua lại xã giao 

với mọi người, họ cũng có thể làm thơ, làm câu đối, cùng xã giao qua lại với những 

văn nhân này. Có một hôm cùng nhau uống rượu thì có người hỏi, có người thỉnh giáo 

với vị Hồ Tiên này rằng:  “Các vị sợ nhất là cái gì?” . Hồ Tiên nói:  “Chúng tôi sợ nhất 

 chính là Hồ Ly” . Thế là mọi người thấy lạ liền hỏi:  “Ông là Hồ Tiên mà sao lại sợ Hồ 

 Ly?” . Ông đã nói ra một đạo lý chân thật vì sao ông sợ Hồ Tiên. Ông nói ra đạo lý, 

con người sợ nhất là người cùng ngành nghề, cùng ngành nghề thì đố kỵ nhau, họ đến 

- 279 - 

đoạt  mạng, họ đến  chướng  ngại,  họ  đến  nhiễu  loạn, họ đến  để  phá  hoại, chính là  kẻ 

cùng ngành nghề. Ông nói lời này rất có đạo lý. Không cùng ngành nghề với bạn, họ 

sẽ không đến chướng ngại bạn. Vì sao vậy? Vì không có liên quan đến lợi ích của họ. 

Cho  nên,  nếu  bạn  mà  hỏi  tôi:   “Hòa  thượng  các  vị  sợ  ai?” .  “Hòa  thượng  sợ  hòa 

 thượng” , cư sĩ sợ cư sĩ. Cùng ngành nghề thì sẽ có xung đột lợi ích, thế là họ mới nghĩ 

hết mọi phương pháp để chướng ngại bạn, không phải là đạo lý như vậy hay sao? Vì 

sao mà họ lại tạo nghiệp, lại dày vò bạn? Đều là vì không có buông bỏ tự tư tự lợi, đều 

không có buông bỏ danh văn lợi dưỡng. Cho nên chướng nạn, ma chướng là từ đâu mà 

phát sinh? Tôi thường nói đến 16 chữ:  “Tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục 

 trần, tham sân si mạn” . Vì vậy, nói tới nói lui vẫn là ở bên trong chứ không phải bên 

ngoài, bên trong có ma bên ngoài liền tạo nghiệp. Chúng ta có thể đem phiền não tập 

khí  đoạn  dứt  thì  ma  chướng  mới  thật  sự  lìa  khỏi.  Tâm  lượng  phải  lớn,  người  xưa 

thường nói lượng lớn phước lớn. Người có tâm lượng nhỏ làm gì có phước? Học Phật 

rồi, hiểu rõ chân tướng sự thật, chúng ta khởi tâm động niệm quên mình vì người, vì 

chúng sanh tạo phước. Vì những chúng sanh nào? Vì một gia đình, vì một đoàn thể, vì 

một quốc gia, vì một cái địa cầu thì quá nhỏ. Các vị xem chư Phật Bồ Tát, phạm vi của 

các Ngài là tận hư không khắp pháp giới. Chúng ta phải có cái tâm lượng như vậy thì 

đời  này  mới  có  thể  làm  Phật  được,  mới  có  thể  được  sanh  Tịnh  Độ.  Không  có  tâm 

lượng  lớn  như  vậy  thì  không  được.  Nhất  định  phải  mở  rộng  tâm  lượng.  Bạn  có  tâm 

lượng bao lớn, bạn mới có thể thành tựu được sự nghiệp bao lớn, bạn  mới có thể tu 

được phước báo bao lớn, quyết định là có tỷ lệ thuận với tâm lượng của bạn. 

Mở rộng tâm lượng, đầu tiên phải làm từ  khoan dung. Phải có thể bao dung, đặc 

biệt là phải bao dung những người thường gây phiền phức cho ta, những người đố kỵ 

làm  hại,  trước  tiên  phải  bao  dung  yêu  ma  quỷ  quái,  đây  mới  gọi  là  chân  công  phu. 

Chúng ta bao dung họ, chúng ta giáo hóa họ, cảm hóa họ, giúp đỡ họ phá mê khai ngộ, 

giúp đỡ họ quay đầu là bờ, cái tâm này mới là chân tâm, mới là tâm của Phật Bồ Tát. 

Trong Kinh Phật thường hay nói đến ma vương, đây là trên Kinh nói đến biệt danh của 

ma Ba Tuần. Ba Tuần là Ma Vương, ông có đại phước báo, cũng có đại thần thông, 

cũng rất có trí tuệ. Vì sao ông lại biến thành ma vậy? Không có buông bỏ tự tư tự lợi, 

không có buông bỏ danh văn lợi dưỡng, nơi nơi đều chướng ngại người tu hành chân 

chánh, cho  nên trở thành  ma. Chúng ta  đọc  đến  chỗ  này, bản  thân phải  có  tâm  cảnh 

giác,  ta  hôm  nay  học  Phật,  học  giảng  Kinh  ở  nơi  này,  tương  lai  ta  rốt  cuộc  là  đệ  tử 

Phật  hay  là  đệ  tử  ma?  Nếu  như  ta  giảng  Kinh  thuyết  pháp  rất  giỏi,  nhìn  thấy  người 

khác còn giỏi hơn ta thì liền đố kỵ họ, ta liền tìm phương pháp để hại họ, để chướng 

ngại họ, thì ta đã biến thành ma rồi. Đó không phải là Phật. Phật thì quyết định không 

có tâm đố kỵ, Phật Bồ Tát nhìn thấy người khác giỏi hơn mình thì sanh tâm hoan hỷ, 

nhìn thấy người khác giỏi hơn mình thì sanh tâm cung kính, toàn tâm toàn lực thành 

tựu cho người khác, thì đây là Phật Bồ Tát. Nếu như chúng ta còn có đố kỵ, còn muốn 

chướng ngại người, nhiễu loạn người, tự mình nhất định phải biết là đã biến thành ma 

rồi, bạn chính là con cháu của ma vương Ba Tuần. Bạn đến thế gian này để làm gì? 

Bạn là đến để tiêu diệt Phật pháp, quả báo của bạn là ở đâu? Nhất định là ở A Tỳ Địa 

Ngục. Trong một cuộc đời ngắn ngủi mấy mươi năm này, nhờ vào phước báo của bạn, 

bạn tận sức để chướng ngại. Sau khi mấy mươi năm này qua đi, thì A Tỳ Địa Ngục sẽ 

chờ  bạn. Phật và  ma  chính tại  một  niệm  ở  trong  tâm  của  bạn,  một  niệm  giác  thì ma 

liền  thành  Phật,  một  niệm  mê  thì  Phật  liền  biến  thành  ma.  Nói  lời  thật  với  bạn  là 

“không có Phật cũng không có ma”, chỉ là một niệm giác hay mê mà thôi. Câu nói này 

- 280 - 

vô  cùng  quan  trọng,  hy  vọng  chúng  ta  phải  thường  thường  giác  ngộ.  Điều  đầu  tiên 

trong Tam Quy Y là giác mà không mê. Ngày đêm thường niệm, tư duy, quán sát thiện 

pháp thì bạn không mê, không bị đọa lạc vào ma đạo. Một niệm không giác thì một 

niệm liền đọa rồi. Một niệm giác thì quay đầu trở lại, xoay chuyển trở lại. Chúng ta 

học Phật, các đồng tu xuất gia, mỗi ngày vẫn chính là chuyển qua chuyển lại giữa ma 

và Phật, một lúc là Phật một lúc lại là ma. Cái việc này cần phải tính toán cho kỹ, rốt 

cuộc  ngày  hôm  nay  ta  làm  ma  thời  gian  dài  hơn  hay  là  làm  Phật  thời  gian  dài  hơn? 

Nếu như thời gian làm ma dài hơn thời gian làm Phật thì tiền đồ rất nguy hiểm, thời 

gian làm Phật dài hơn thời gian làm ma thì bạn còn có thể được cứu. Sự tu hành của 

bạn có nắm chắc được hay không? Không đáng tin. Vì sao vậy? Đến lúc lâm chung, 

một ác niệm khởi lên thì biến thành ma, nên không đáng tin. Chúng ta phải luôn ghi 

nhớ. 

Vị đồng học An Thế Cao ấy, nói lời chân thật, chúng ta không bằng ông, chúng ta còn 

kém ông rất xa. Ông là một người xuất gia tốt, minh Kinh hảo thí, thông hiểu Kinh, là 

pháp  sư  giảng  Kinh  thuyết  pháp  lại  ưa  thích  bố  thí.  Việc  sai  trái  là  ở  chỗ  nào?  Mỗi 

ngày ra ngoài đi khất thực (bạn cũng biết đời sống của người xuất gia ba y  một bát, 

thật sự đêm ngủ gốc cây, ngày ăn một bữa, làm một người tu hành như vậy), đi khất 

thực  mà  được  thức  ăn  không  như  ý,  thì  trong  lòng  liền  có  một  chút  không  vui,  bữa 

cơm này không được ngon cho lắm mà vẫn phải ăn. Chỉ có một chút không được vui 

như vậy mà đọa vào trong súc sanh đạo. Chúng ta ngày nay có việc gì làm cho thấy 

không vui hay không? Bởi vì ông là pháp sư giảng Kinh lại ưa thích bố thí, có trí tuệ, 

có phước đức, cho nên ông đọa trong súc sanh đạo được làm Long Vương. Chúng ta 

nghĩ xem, liệu rằng chúng ta tương lai mà đọa súc sanh đạo thì biến thành gì? Thành 

tôm tép, chúng ta không thành Long Vương được, vì trí tuệ, phước đức, tu hành của 

chúng ta không bằng ông, những nghiệp chướng mà ta đã tạo ra nhiều hơn ông không 

biết  bao  nhiêu  lần.  Chúng  ta  phải  đem  sự  thật  này  để  mà  so  sánh,  nghĩ  xem  tiền  đồ 

chúng ta là gì. Không cần phải hỏi người, hỏi chính mình thì sẽ rõ ràng, minh bạch. 

Chúng ta có thật sự nắm chắc vãng sanh Thế giới Cực Lạc hay không, đều phải xem 

ngay  trong cuộc sống thường  ngày  của  chúng  ta, chúng ta nghĩ  là những gì,  niệm  là 

những  gì,  làm  là  những  gì.  Phật  pháp  không  lừa  gạt  người,  Kinh  Đại  thừa  nói  với 

chúng ta chân tướng sự thật. Chúng ta trải qua đời sống như thế nào, vì sao chúng ta 

lại đến thế gian này, sống để làm gì và tương lai sẽ đi về đâu, chúng ta có từng chú 

tâm suy nghĩ qua chưa? Nếu như để tâm suy nghĩ nhiều hơn thì đối với việc học Phật 

của chúng ta có lợi ích rất lớn. Không thể trầm luân sanh tử. Ngày ngày trải qua cuộc 

sống hồ đồ lầm lẫn, đây không phải là cách, đây gọi là tâm luân hồi, vẫn là tạo nghiệp 

luân  hồi; học  Phật,  tụng  Kinh, giảng  Kinh  vẫn  là đang  tạo nghiệp  luân  hồi.  Vị đồng 

học An Thế Cao này không phải tạo nghiệp luân hồi hay sao? 

Chúng ta có phương pháp gì để có thể không tạo nghiệp luân hồi không? Đó chính là 

phải chăm chỉ làm, tu luyện cái tâm; trong cuộc sống thường ngày phải học tùy duyên, 

tuyệt  đối  không  phan  duyên;  mỗi  ngày  chúng  ta  gặp  phải  tất  cả  người  sự  vật, người 

khác cúng dường chúng ta tốt hay xấu không nên phân biệt, không nên tính toán, vui 

vẻ hoan hỷ, vĩnh viễn sống trong thế giới cảm ân, chúng ta mới được cứu. Đối với sự 

việc này hoan hỷ, đối với sự việc kia thì chán ngán, đây là tâm luân hồi, đây là nghiệp 

luân hồi, giải quyết không được vấn đề, niệm Phật cầu vãng sanh đến lúc lâm chung 

- 281 - 

có thể tạo thành chướng ngại. Người chân thật muốn cầu vãng sanh thì nhất định phải 

đem những chướng ngại này bài trừ. Đây là nói sơ lược về Ma Vương. 

Trong “Kinh Bát Đại Nhân Giác” còn nói với chúng ta bốn loại ma: Ngũ ấm ma, phiền 

não ma, tử ma, thiên ma. Đây là Phật thường nói ở trên Kinh. 

 “Ngũ ấm”  là sắc - thọ - tưởng - hành - thức. Sắc - thọ - tưởng - hành - thức có thể sanh 

ra đủ loại phiền não, cho nên cũng có thể gọi nó là ma. Chúng ta ở Dục Giới, ở Sắc 

Giới thì có thân, có thân thì bạn có loại chướng ngại này, thì có những cái khổ này. Vô 

Sắc  Giới  thì  không  có  ngũ  ấm  ma.  Sắc  Giới,  Dục  Giới  thì  không  có  cách  nào  tránh 

khỏi. Cái thân này của ta là thân ngũ ấm, làm thế nào để giảm bớt sự đau khổ cho cái 

thân này của chúng ta? Nhất định phải chú ý hơn nữa đối với việc ăn uống trong cuộc 

sống  thường  ngày.  Người  xưa  thường  nói:   “Bệnh  từ  miệng  vào,  họa  từ  miệng  ra” . 

Phật  dạy  chúng  ta  giữ  mồm  giữ  miệng,  không  những  nói  chuyện  phải  giữ  mồm  giữ 

miệng,  mà  ăn  uống  cũng  phải  giữ  mồm  giữ  miệng, không  thể  tham  ăn.  Tham  ăn  thì 

thân sẽ sinh ra đủ loại bệnh. Đây là ngũ ấm ma. 

 “Phiền não”  là ma, cái này thì mọi người dễ hiểu. 

 “Tử”  là ma. Thọ mạng ngắn ngủi, chúng ta muốn học thứ gì mà vẫn chưa có học xong 

thì thọ mạng hết rồi, đời sau tuy rằng có duyên, nhưng gián đoạn một khoảng thời gian 

ở giữa thì không dễ gì tiếp nhận. 

 “Thiên ma” , thiên ma là ý nói sự mê hoặc của hoàn cảnh bên ngoài. Sức mạnh của sự 

mê hoặc này rất lớn, bạn có thể không bị mê hoặc hay không? 

Đây là sơ lược bốn loại ma. Lần sau tôi sẽ báo cáo tỉ mỉ hơn với các vị, bởi vì chúng 

tổn hại đến chúng ta quả thật là rất nghiêm trọng, chúng ta phải nhận biết chúng, mới 

có thể ngăn ngừa chúng. 

Tốt rồi, hôm nay chỉ nói đến đây thôi. 

A Di Đà Phật… 



Tập 248 

Kinh văn: “Phật ngữ A Nan: “Bỉ Cực Lạc giới, vô lượng công đức, cụ túc trang 

nghiêm, vĩnh vô chúng khổ, chư nạn, ác thú, ma não chi danh”. 

Đoạn này ở phía trước đã báo cáo qua với quý vị rồi, ý nghĩa nói vẫn chưa hết, đối với 

việc tu học của chúng ta có thể thành tựu hay không là một mấu chốt rất quan trọng, 

cho nên có thể nói nhiều một chút. 

Khổ  nạn,  chúng  ta  đã  thọ  chịu  rất  nhiều  rồi,  ác  thú  thì  chúng  ta  cũng  hiểu  được,  có 

nhân tất phải có quả, cho nên nhân của ác thú thì quyết định không thể tạo. Nhân của 

“ác thú” thì vô cùng phức tạp, trong các Kinh luận Phật nói với chúng ta, suy cho cùng 

- 282 - 

cũng không ngoài tham sân si. Phạm vi của tham sân si thì rộng sâu vô hạn, chúng ta 

nhất  định  phải  chú  ý  cẩn  thận  ngay  trong  cuộc  sống  hàng  ngày,  bởi  vì  có  rất  nhiều 

người  đã bị  đọa  lạc  vào  trong  tham  sân  si, bản thân  họ  hoàn  toàn  không thể nhìn  ra 

được. Không thể phát giác thì làm sao có thể thoát ly, do vậy vô tình hay cố ý thì đều 

đi vào trong ba đường ác. Loại tình hình này không những là vào hiện nay, mà từ khi 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  còn tại  thế cũng đã  vô  cùng nghiêm  trọng. Vì  vậy, trong các 

Kinh luận Ngài nói với chúng ta, hiện tại những đại chúng này ở thế gian, sau khi mất 

đi thân người rồi, đời sau còn có thể được thân người là con số rất ít. Trên Kinh Phật 

đã lấy rất nhiều ví dụ để nói rõ cho chúng ta. 

Vì  sao  ta được thân người,  sau khi  mất  đi  thân  người thì lại không  được thân người 

nữa? Vấn đề này chúng ta đã từng suy nghĩ qua hay chưa? Đầu óc mà hơi tỉnh táo một 

chút, suy nghĩ nhiều thì có thể phát hiện. Một số người trong hoàn cảnh xung quanh 

chúng ta  mất  đi thân người, đời sau không  thể nào  được  lại thân người,  chúng  ta  dễ 

dàng  nhìn  thấy  được  rõ  ràng.  Nhưng  nhìn  thấy  chính  mình  thì  khó.  Quan  sát  chính 

mình  như thế  nào? Nhìn vào người khác, sau đó quay  đầu nhìn  lại  chính  mình, đem 

người khác làm thành tấm gương thì dễ dàng phát hiện chính mình. Nhìn thấy người 

khác thì suy nghĩ lại mình, ta cùng họ có giống nhau hay không. Nếu như là giống y 

như họ, thấy tương lai của họ là ở tam đồ, vậy thì chính chúng ta cũng sẽ đi chung con 

đường với họ rồi. Thế gian luôn là nhìn thấy người khác thì dễ, thấy bản thân thì khó. 

Nếu như có thể đem chính mình xem cho rõ ràng, xuất ly lục đạo luân hồi thì quả thật 

nắm chắc được vài phần, thì có hy vọng. Công phu này thì phải quan sát tỉ mỉ ở trong 

cuộc sống thường ngày. Nhất định phải nhớ là trồng nhân thiện được quả thiện, tạo ác 

nghiệp thì tiền đồ nhất định là đen tối. 

Tiêu chuẩn của thiện ác là những gì? Trong “Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo”, Thế Tôn 

nói với chúng ta rất rõ ràng, rất minh bạch. “Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo” vô cùng 

quan trọng, chúng tôi đã dùng không ít thời gian để đem bộ Kinh này giảng kỹ càng 

qua một lần, chúng tôi cũng hy vọng đĩa VCD của bộ Kinh này có thể sớm được lưu 

hành, giúp đỡ đại chúng xây dựng một tiêu chuẩn về thị phi thiện ác ở trong tâm của 

mình, khiến chúng ta biết được làm sao để đoạn ác hướng thiện, làm sao tích công lũy 

đức, làm sao để cải tạo vận mạng của mình, tạo dựng cho mình tiền đồ hạnh phúc mỹ 

mãn. Phật Đà giáo hóa chúng sanh, căn bản là trong bộ Kinh này. Ngoài ra chúng tôi 

cũng  đã  chọn  một  bộ  “Kinh  A  Nan  Vấn  Sự  Phật  Kiết  Hung”,  hiện  tại  đang  bắt  đầu 

giảng. Hai bộ Kinh nhỏ này là căn bản tu hành của chúng ta, nhất định không thể được 

lơ là. 

Còn như “Ma não”, ở trong thế xuất thế gian pháp, xưa nay trong ngoài nước, có thể 

nói  không  có  cách  nào  tránh  khỏi  được,  cũng  là  điều  mà  chúng  ta  nhất  định  sẽ  gặp 

phải. Những thứ ma não này trong tám khổ chính là oán tắng hội khổ, ái biệt ly khổ, 

cầu bất đắc khổ, ma  não là từ đây  mà đến. Ở trong  “Kinh Bát Đại Nhân Giác”, Thế 

Tôn đã đem ma não quy nạp thành bốn loại lớn, chúng ta rất dễ dàng nhớ, rất dễ dàng 

phân biệt. Ở trong “Kinh Lăng Nghiêm”, Phật đã nói rất nhiều, chỉ một điều là ngũ ấm 

này mà trong “Kinh Lăng Nghiêm” đã nói thành 50 loại. Trong ngũ ấm, mỗi một ấm 

nói cho chúng ta là 10 loại. Mười loại là mười cái chủng loại, trong mỗi chủng loại ấy 

lại không biết có đến bao nhiêu nữa, cho nên bao vây xung quanh chúng ta đều là ma. 

Bản thân chúng ta phải có tâm cảnh giác cao độ. Chúng ta không thể sợ hãi ma não, 

- 283 - 

chúng ta phải dũng cảm tiếp nhận ma não, phải nhận thức ma não, chúng ta mới 

có thể ở trong ma não thành tựu chính mình. Thành tựu cái gì? Cái thứ nhất, thành 

tựu  chính  mình  nhẫn  nhục  Ba  La  Mật,  thành  tựu  chính  mình  thiền  định  Ba  La  Mật, 

thành tựu chính mình Bát Nhã Ba La Mật. Nếu như không có ma não thì Bồ Tát lục độ 

đến nơi nào để tu? 

Tâm tịnh thì Phật độ tịnh, đây là nhân tố đầu tiên vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc. Vãng sanh Tịnh Độ, nhân tố thứ hai là thập thiện. Nếu như chúng ta ở ngay trong 

một đời chân thật làm được thuần tịnh, thuần thiện (thuần tịnh là tâm thanh tịnh, thân 

tâm của chúng ta nhất định không bị ô nhiễm, ở Tây Phương Tịnh Độ thì làm được); 

lại  thêm  thuần  thiện,  Thế  Tôn  vì  chúng  ta  giới  thiệu,  Thế  giới  Tây  Phương  là   “chư 

 thượng  thiện  nhân  câu  hội  nhất  xứ” ,  thượng  thiện  chính  là  thuần  thiện.  Cho  nên, 

chúng ta nhất định phải ghi nhớ sự giáo huấn của Phật Đà, chúng ta  “ngày đêm thường 

 niệm thiện pháp, tư duy thiện pháp, quán sát thiện pháp, không để cho chút nào bất 

 thiện gián tạp” . Bản thân chúng ta phải hiểu được, không nên để cho tâm của mình bị 

ô nhiễm ác pháp, vì như vậy thì chúng ta thiệt thòi lớn rồi. 

Ô  nhiễm  ác  pháp  thì  dễ  dàng,  nhưng  đem  cái  ô  nhiễm  này  gột  rửa  cho  sạch  thì  thật 

không dễ dàng. Cho nên, phương pháp tốt nhất chính là chúng ta cự tuyệt ô nhiễm ác 

pháp, như vậy đối với chúng ta vô cùng lợi ích. Cách làm thế nào? Chúng tôi trong lúc 

giảng  dạy  thường  có nói:   “Chỉ  nhớ  điều  thiện  của  người,  chỉ  nghe  điều  thiện  của 

 người  khác,  nhất  định  không  nên  nhớ  lỗi  lầm  của  người,  nhất  định  không  nên 

 nghe lỗi lầm của người” . Có một số người ưa thích ở trước mặt bạn nói thị phi, nói 

tốt nói xấu, tình trạng như vậy xưa nay trong và ngoài nước đều không tránh khỏi. Có 

rất  nhiều  người  vô  cùng  ưa  thích  nói  những  lời  này.  Những  người  này  đang  tạo 

nghiệp,  nghiệp  họ  tạo  là  thiện  nghiệp  hay  là  ác  nghiệp,  hoàn  toàn  ở  tại  chúng  ta. 

Chúng ta dùng tâm thiện để tiếp nhận thì họ tạo là thiện nghiệp, chúng ta lấy tâm ác để 

tiếp nhận thì họ tạo là ác nghiệp. Do đây mà biết, thiện - ác không phải là định pháp, 

hoàn toàn ở tại giác và mê của chính chúng ta. Chúng ta mê rồi thì thiện pháp có thể 

biến  thành  ác  pháp.  Nếu  như  chúng  ta  giác  ngộ  rồi,  ác  pháp  cũng  có  thể  biến  thành 

thiện pháp, quảng độ chúng sanh, ta và người đều lợi. 

Những điểm này, tôi học Phật thời gian lâu hơn so với mọi người, tôi giảng Kinh thời 

gian cũng dài hơn các vị, kinh nghiệm cả đời tôi gặp phải rất là phong phú, có thể đưa 

ra cho mọi người làm tham khảo. Tôi từ trong vô lượng vô biên ma não đi ra như thế 

nào. Ma không có não hại đối với tôi, chỉ có giúp đỡ đối với tôi, ma đến giúp đỡ tôi. 

Mỗi một lần ma não nghiêm trọng thì thành tựu nhẫn nhục, thiền định, bát nhã cho tôi, 

đều làm cho tôi nâng cao lên thêm một khoảng rất lớn. Ma có được lợi ích hay không? 

Ma cũng được lợi ích. Mọi người sẽ hỏi, chỗ tạo tác của ma tương lai có phải chịu quả 

báo không? Khẳng định là có. Đề Bà Đạt Đa năm xưa tại thế luôn luôn chướng ngại 

Thích Ca Mâu Ni Phật, ông cũng là học trò của Thích Ca Mâu Ni Phật, lừa thầy phản 

đạo.  Ông  là  người  đang  sống,  không  phải  chết,  thân  đang  sống  mà  đất  nứt  ra,  đọa 

xuống địa ngục, vì tội mà ông tạo quá nặng. Phật nói với chúng ta, ông quả thật sự là 

đọa A Tỳ Địa Ngục. Ông ở trong A Tỳ Địa Ngục có chịu tội hay không? Không có 

chịu tội, những ngày tháng mà Đề Bà Đạt Đa ở trong A Tỳ Địa Ngục thì cũng giống 

như ở trên Trời Đao Lợi vậy, ông ở dưới đó hưởng phước. Ở trong địa ngục vẫn có 

người hưởng phước trời. Vì sao chứ? Ông là tâm ác làm ra việc thiện, như trong “Liễu 

- 284 - 

Phàm  Tứ  Huấn”  nói  đến  Thiên  trung  Chánh.  Ông  đã  làm  việc  thiện  gì?  Thành  tựu 

nhẫn nhục, thiền định, bát nhã cho Thích Ca Mâu Ni Phật, làm cho trí tuệ, đức hạnh, 

phước báo của Thích Ca Mâu Ni Phật nâng lên cao một khoảng rất lớn. Ông đã làm ra 

việc  thiện  này,  nhưng  việc  thiện  này  không  phải  là  ông  cố  ý  làm,  ông  là  muốn  hại 

Thích Ca Mâu Ni Phật, ai ngờ rằng đã làm cho đức hạnh trí tuệ của Thích Ca Mâu Ni 

Phật được nâng lên cao hơn, cho nên từ cái chủ tâm đó của ông mà ông phải đọa địa 

ngục A Tỳ. Ông giúp đỡ Thích Ca Mâu Ni Phật, thành tựu cho Thích Ca Mâu Ni Phật, 

ông được nhận là quả báo tốt, ở trong địa ngục vẫn được hưởng phước báo như người 

trên trời. Những cảnh giới này đều thuộc về cảnh giới không thể nghĩ bàn, người phàm 

chúng ta rất khó nghĩ đến. Chúng ta phải học tập Thích Ca Mâu Ni Phật ở những chỗ 

này. 

Khi đạo nghiệp đức hạnh của chính mình còn chưa thành tựu, chúng ta phải lập chí, 

phải  chăm  chỉ  học  tập. Con  người  tại  thế gian, tuyệt  đại  đa số  người  trong  cuộc đời 

mình không có mục tiêu, không có phương hướng, cho nên là mê lầm sanh tử, trải qua 

một cuộc đời mê muội hồ đồ. Việc này thật sự vô cùng đáng tiếc. Người thông minh, 

người có trí tuệ, khi họ còn trẻ tuổi thì họ đã có phương hướng, có mục tiêu, họ cả đời 

hướng về mục tiêu của mình, không rời xa phương hướng của mình. Những người này 

là nhân vật thành công của thế gian, bất luận là thế pháp, bất luận là Phật pháp, họ đều 

thành công. Nhà Nho nói lập chí, nhà Phật nói là phát nguyện, chí và nguyện là một ý 

nghĩa. Cho nên trong nhà Phật,  bạn không có nguyện thì không thể có thành tựu, bất 

luận là bạn khổ tu như thế nào, cuối cùng công phu đều là uổng phí, công phu uổng 

công. Người thế gian không  lập chí, một đời  họ không  thể nào  thành  tựu sự  nghiệp. 

Người thế gian hiện tại nói là mục tiêu phương hướng, ta đến cái thế gian này là để 

làm gì? Vì sao mà đến? Phật đã nói khái quát với chúng ta là “kiếp người vay trả”, bạn 

là vì vay trả nghiệp báo của bạn mà đến; trong đời quá khứ bạn tu thiện thì đời này bạn 

đến để hưởng phước báo; trong đời quá khứ tạo nghiệp ác thì đời này bạn đến để chịu 

tội,  chịu  khổ,  chịu  nạn.  Cách  nói  này  chính  là  túc  mạng  luận  mà  ngày  nay  chúng  ta 

nói. Đây là Phật nói, người thông thường đều là bị số mạng trói buộc. Quả thật Phật 

nói không có sai, nhưng đây không phải Phật pháp, đây là thế gian pháp, Phật là tùy 

thuận tục đế mà nói. Phật pháp thì sao? Phật pháp có thể cải tạo vận mạng của chúng 

ta. Không những Phật có thể cải tạo vận mạng, mà Nho, Đạo, toàn bộ tất cả tôn giáo 

thế gian đều có thể cải tạo vận mạng của chúng ta. Đây chính là nói bản thân chúng ta 

phải xác định một mục tiêu, xác định một phương hướng, một đời bền gan vững chí. 

Chúng  ta  nhất  định  đạt  đến  mục  tiêu  của  chúng  ta  thì  vận  mạng  sẽ  thay  đổi.  Người 

không thể thay đổi vận mạng là phàm phu, người thay đổi được vận mạng thì người 

này có trí tuệ, người này có phước đức. Cho nên, tại vì sao chúng ta học Phật? Tại vì 

chí ít cũng thay đổi được vận mạng của chúng ta. 

Muốn thay đổi vận mạng không phải là một sự việc dễ dàng. Vì sao vậy? Vô lượng 

kiếp đến nay, đời đời kiếp kiếp oan gia trái chủ của chúng ta (đây chính là ma chướng) 

muốn đến chướng ngại, nợ mạng thì họ đến để đòi  mạng, nợ tiền thì họ đến đòi nợ, 

những sự việc như vậy quyết định không có cách nào tránh khỏi, cho nên bốn loại ma 

này, ngũ ấm ma, phiền não ma, tử ma, thiên ma, ai có thể thoát ra khỏi? Đối  trị  với 

ngũ ấm ma như thế nào? Biết điều được tâm, biết điều được thân, chúng ta dùng 

hết khả năng để tránh khỏi năm loại ấm ma này, giảm thiểu chướng ngại của nó. 

- 285 - 

Ngũ ấm là sắc - thọ - tưởng - hành - thức. Điều thứ nhất là nói sắc thân của chúng ta, 

bốn điều phía sau là nói tâm lý của chúng ta, cũng là nói thân này của chúng ta là sự tổ 

hợp của vật chất và tinh thần. Chúng ta phải chú ý vệ sinh thân thể. Có thể chú ý vệ 

sinh thì giảm thiểu bệnh tật. Lần này tôi đến Hồng Kông, nghe nói Thánh Nhất Pháp 

sư bệnh trạng nghiêm trọng, rời khỏi Đại Dữ Sơn, đang nghĩ dưỡng tại nhà một vị cư 

sĩ trên đỉnh núi Hồng Kông, cách chỗ tôi ở không xa. Tôi liên lạc với ông và đến thăm 

ông. Ông rất hoan hỷ. Thần trí của ông còn rõ ràng, đầu óc vẫn còn rất minh mẫn, sức 

ghi  nhớ  không  có  suy  giảm,  nhưng  mà  thân  thể  thể  lực  rất  kém,  da  thịt  vàng  vọt, 

không thể đi lại, đành phải ngồi xe lăn, khi đứng dậy phải có hai người trợ giúp. Tôi 

suy nghĩ, một vị pháp sư tốt như vậy, là một Đại đức thật sự trong Phật môn chúng ta, 

là một vị pháp sư giảng Kinh, là một vị pháp sư tham thiền, quả thật là rất có đạo tâm, 

trong cuộc đời của tôi nhìn thấy đây là người thứ hai. Người đầu tiên mà tôi nhìn thấy 

là lão Pháp sư Đạo An, còn ông là người thứ hai. Ông không có tâm đố kỵ, nhìn thấy 

người khác có chỗ tốt, ông hoan hỷ, thật là hiếm có. Tôi đến Hồng Kông giảng Kinh 

vào năm 1977, không ít lần ông đến nghe. Sau khi nghe xong, tôi nghe tín đồ của ông 

nói với tôi, sư phụ của họ khuyên bảo họ đến Thư Viện Phật Giáo nghe Pháp sư Tịnh 

Không giảng Kinh. Ông quay lại khuyên tín đồ của ông nghe tôi giảng Kinh. Tôi biết 

được việc này thì rất cảm động. Có một số pháp sư sợ tín đồ của họ chạy mất, vẫn cứ 

luôn  khuyên  họ  không  nên  đi  nghe  Kinh,  chướng  ngại  rất  nhiều.  Ông  không  những 

không chướng ngại mà còn khuyên tín đồ của mình đến nghe Kinh. Tôi ở Hồng Kông 

đã cùng ông kết giao thành bạn tốt. Sau này, mỗi một lần đến Hồng Kông tôi đều đi 

đến thăm ông. Ông ở trên Đại Dữ Sơn, khi đó giao thông còn chưa thuận tiện, đến Đại 

Dữ Sơn phải ngồi thuyền, ông đều ra đến bến sông đón tôi. Ông ở tại chùa Bảo Lâm 

phía sau núi, ở chỗ đó không có làm đường đi. Xe có thể đi đến chùa Bảo Liên, đến 

chùa Bảo Liên xuống xe, muốn đi đến chỗ của ông thì phải đi bộ khoảng 40 phút. Ông 

không chịu mở con đường, để tránh du khách tới thăm, cho nên là một hoàn cảnh tịnh 

tu  rất  tốt.  Nhưng  hiện  tại  sân  bay  Hồng  Kông  đã  làm  đến  Đại  Dữ  Sơn,  đã  phá  hoại 

toàn bộ phong cảnh nơi đó. Tôi muốn tìm bác sĩ để giúp ông điều trị bệnh. Tôi kể cho 

bác sĩ nghe về tình trạng bệnh của ông, bác sĩ đã suy đoán, nguồn gốc căn bệnh của 

ông có thể là do không khí lạnh và ẩm thấp. Bác sĩ vừa nói, tôi liền nghĩ đến, tôi nói: 

 "Chính xác, không sai. Ông sống phía sau núi Đại Dữ Sơn, nơi đó rất là ẩm ướt, ở đó 

 sương  mù  nhiều,  mưa  cũng  nhiều" .  Vị  bác  sĩ  khi  nghe  được  những  lời  này,  ông  nói 

vậy  là  ông  phán  đoán  đã  chính  xác.  Có  thể  trị  được  hay  không?  Có  thể  trị  được,  có 

cách  trị.  Đầu  tiên  dùng  thời  gian  khoảng  ba  tháng  để  trị  bệnh,  bởi  vì  ông  không  bị 

bệnh tiểu đường, ông không có cao huyết áp, vậy thì dễ trị. Sau đó lại dùng thời gian 

nửa năm đến một năm để giúp ông điều dưỡng, ông có thể hồi phục. Tôi nghe xong rất 

là vui mừng. Ông năm nay 80 tuổi, hy vọng ông có thể dưỡng bệnh chóng khỏi, về sau 

hoằng pháp lợi sanh vẫn còn cần đến ông. Đây là nói đến sắc ấm ở trong ngũ ấm ma. 

Chúng ta đối với hoàn cảnh cư trú không thể không chú ý, không nên sống lâu dài ở 

nơi quá ẩm ướt. Vậy thì phải làm sao? Phương pháp tốt nhất là trong hai - ba tháng ẩm 

ướt nhất trong năm thì ông không nên sống ở nơi đó. Vậy đến nơi nào để ở? Tìm một 

nơi  khô  ráo  để  mà  ở  thì  sinh  lý  sẽ  được  điều  hòa,  nơi  ở  lý  tưởng  nhất  là  thành  phố 

Phenix của Mỹ. Thành phố Phenix, thủ phủ của bang Arizona, nếu như bạn bị phong 

thấp hoặc là liên quan đến viêm khớp, những loại bệnh như vậy đến ở nơi đó chừng 

hai tháng là sẽ khỏe, không cần phải đi khám bác sĩ, cũng không cần phải uống thuốc. 

Nơi  đó  là  một  khu vực sa  mạc  nhiệt đới.  Tôi  đã  từng  sống  ở nơi  đó  hơn  một  tháng. 

Cho nên, bị không khí lạnh mà đến nơi đó ở một thời gian thì tự nhiên sẽ khỏe lại. Sức 

- 286 - 

nóng ở nơi đó làm cho cả thân nóng bừng, nhưng mà không có mồ hôi, mồ hôi đã bốc 

hơi khô hết, cho nên cũng rất dễ chịu, tuy là rất nóng mà lại thấy dễ chịu, mồ hôi đều 

bị bốc hơi đi hết. Khí lạnh tích tụ trong người bạn nhiều năm không có cách nào để trị, 

đến  sống  ở  nơi  đó  chừng  ba  tháng  đảm  bảo  sẽ  khỏe lại. Cho  nên, chúng  ta  phải tìm 


những nơi ở như vậy. Bên đó là một nơi rất lý tưởng, đặc biệt là thành phố Phenix thủ 

phủ  của  bang  Arizona,  hoàn  cảnh  cư  trú  rất  tốt.  Ở  khu  vực  sa  mạc  Úc  Châu  đương 

nhiên  cũng  có  hoàn  cảnh  như  vậy,  thế  nhưng  sống  ở  đó  rất  khổ,  chúng  ta  sẽ  chịu 

không nổi. Cho nên, tôi sẽ đề nghị với Thánh Nhất lão pháp sư, sau khi thân thể ông 

hồi phục trở lại, thì tôi mời ông đến thành phố Phenix sống hai tháng. Chúng ta bên đó 

cũng  có  Tịnh  Tông Học  Hội, có thể giảng  Kinh  ở  tại  nơi  đó. Ở tại  nơi  đó  sống  một 

thời gian, thân thể của ông sẽ có thể hoàn toàn hồi phục. Sống ở nơi quá ẩm ướt thì 

cũng không sao, nhưng mỗi năm nhất định phải có một khoảng thời gian để điều hòa. 

Đây là chúng ta ngày trước đã lơ là, chúng ta không có nghĩ đến. 

Bệnh cũng là ma, là bệnh ma, chúng ta phải nhận biết chúng, thì chúng ta có phương 

pháp đối trị chúng, để chúng không đến nỗi gây ra sự tổn hại nghiêm trọng. Năm xưa, 

tôi ở Canada, hoằng pháp tại Vancouver, ở địa phương đó tôi cũng vô cùng ưa thích. 

Khi  tôi  sống  ở  Mỹ,  mỗi  năm  đều  đến  bên  đó  sống  một  tháng.  Các  đồng  tu  bên  đó 

muốn  giữ  tôi  lại  mà  tôi  không  dám  ở.  Tại  vì  sao?  Ở  Vancouver,  mỗi  năm  có  năm 

tháng là mùa mưa, rất ẩm ướt, đến bức tường cũng đều bị rỉ nước, quần áo chăn mền 

đều bị ẩm hết. Sau khi tôi biết được, tôi không dám sống ở nơi đó. Tôi nói, hay là mỗi 

năm  tôi  chọn  một  khoảng  thời  gian  thích  hợp,  sẽ  đi  đến  bên  đó  để  giảng  Kinh  một 

tháng. Miền Tây nước Mỹ thì tương đối khô ráo, cho nên tôi sống tại Texas. Texas là 

một nơi có khí hậu rất tốt. Cho nên các đồng tu học Phật của chúng ta phải nên biết 

những nơi này, phải biết điều thân như thế nào, làm sao để tránh được bệnh tật. Bệnh 

tật tốt nhất là không nên dùng y dược, y dược đều có tác dụng phụ, tác dụng phụ của 

thuốc  tây  lớn  hơn  so  với  thuốc  trung  y  không  biết  bao  nhiêu  lần.  May  mà  Pháp  sư 

Thánh Nhất không tin tưởng thuốc tây, ông hoàn toàn dùng trung dược để điều dưỡng, 

điều này đối với sự hồi phục khỏe mạnh của thân thể ông trong tương lai quả thật là có 

sự giúp ích rất lớn. Bởi vì loại bệnh này của ông thì tây y không có cách gì để trị liệu, 

tây y gọi là bệnh hiểm nghèo, không có cách trị, trung y có cách trị. 

Ngoài việc này ra, chướng ngại do con người làm ra thì quá nhiều. Chướng ngại của 

con người phần nhiều đều là xuất phát từ đố kỵ chướng ngại. Tâm đố kỵ không cần 

phải học, vốn có từ khi sanh ra. Bạn phải tin điều này. Bạn có thể kiểm chứng đối với 

đứa trẻ con chưa biết nói chuyện, đứa trẻ năm, sáu, bảy, tám tháng tuổi, chúng chưa 

biết nói chuyện mà chúng đã có tâm đố kỵ. Hai đứa trẻ ngồi lại với nhau, bạn cho đứa 

kia một viên kẹo, thì đứa trẻ này liền sẽ không vui, biểu lộ bên ngoài của nó bạn hoàn 

toàn có thể nhìn thấy được. Đố kỵ chướng ngại có từ lúc mới sinh ra, đến khi chúng 

lớn và tùy theo độ tuổi mà sự phân biệt đố kỵ sân hận này có thể nói là tăng trưởng 

theo tuổi tác, đang tăng trưởng, bởi vì chúng không có tiếp nhận giáo huấn của Thánh 

Hiền. Đặc biệt là trong xã hội hiện nay, trường học hiện nay dạy cho người trẻ tuổi là 

dạy những gì? Dạy cạnh tranh. Hiện tại cạnh tranh vẫn còn chưa đủ, còn dạy bạn liều 

mình dốc sức, nếu bạn không liều thì tương lai bạn sẽ rất khó sống. Kiểu giáo dục như 

vậy thì làm sao mà được chứ! Cho nên từ cạnh tranh, từ liều mình, từ dốc sức, thì nhất 

định biến thành đấu tranh, thì nhất định biến thành chiến tranh, thì nhất định sẽ biến 

thành ngày tàn của thế giới. Loại tư tưởng, loại quan niệm lý luận này, dạy dỗ như vậy 

- 287 - 

là đưa chúng sanh tới ngày tàn của thế giới, đưa tới sự hủy diệt địa cầu. Đây là sự giáo 

dục tiêu cực. Cho nên, chúng ta sinh sống ở trong thời đại hiện nay, tự mình học Phật, 

đặc  biệt  là  muốn  hoằng  pháp  lợi  sanh,  thì  nhất  định  là  không  thể  tránh  khỏi  đố  kỵ 

chướng ngại. Khi chúng ta đang cầu học, thì đồng học đố kỵ. Trong quyển “Duyệt Vi 

Thảo Đường Bút Ký” nói đến hồ ly tinh, cái đoạn đó tôi có nghi chép lại, cũng có nói 

cho các vị nghe qua. Người ta hỏi hồ ly tiên:  “Hồ tiên, ông sợ cái gì?” .  “Chúng tôi sợ 

 hồ  ly” .  Người  ta  nghe  xong  thấy  lạ,  "ông  là  hồ  ly  tiên,  tại  vì  sao  sợ  hồ  ly?" .  Cùng 

ngành  nghề  thì  đố  kỵ  nhau, hồ  ly  không  sợ  hồ  ly  thì  sợ  ai?  Do  đó  mà  chúng  ta  biết 

được, người  ta hỏi tôi  sợ ai,  “pháp  sư  Ngài sợ  ai?” . Tôi  sợ  pháp  sư, hòa thượng  sợ 

hòa thượng. Vì sao họ lại đố kỵ? Việc này có liên quan đến lợi và hại, liên quan đến 

lợi hại thì họ sẽ tìm đủ mọi cách để tổn người lợi mình, tất cả các chướng nạn đều liền 

sanh  ra.  Cho  dù  chúng  ta  không  tranh  lợi  với  người,  không  tranh  danh  với  người, 

nhưng họ vẫn lo sợ, họ vẫn cứ hoài nghi, họ vẫn sẽ đố kỵ. Đây là việc trong cuộc sống 

của chúng ta, cho đến nay đều chưa có cách nào để tránh khỏi. Nhưng tôi thì có cách, 

tôi đã gặp phải những sự đả kích nghiêm trọng, những chướng ngại này, tôi tuyệt đối 

không trách người ta, không có một chút tâm oán hận nào, tôi cảm thấy việc họ làm 

đều là đúng đắn. Vì sao vậy? Nếu như tôi không học Phật, thì tâm đố kỵ của tôi còn 

lợi hại hơn họ, có khi là thủ đoạn của tôi còn kịch liệt hơn cả họ. Không nên cho rằng 

đáng trách, con người đều có cùng tâm lý như vậy. Sau khi tôi học Phật thì mới thay 

đổi, mới giác ngộ. 

Phải biết được, cách làm này cho dù hiện tại được một chút lợi ích, nhưng tương lai 

quả báo là ở ba đường ác, cho nên những việc như vậy chúng ta quyết không thể làm. 

Ba đường sáu cõi là có thật, không phải là giả. Đây là chân tướng sự thật ở trong vũ 

trụ  này,  bất  luận  là  bạn  tin  hay  không  tin,  không  thể  nói  là  tin  thì  có,  không  tin  thì 

không có, không tin nó vẫn có, vậy thì sự việc này phiền phức rồi. Cho nên chúng ta 

trong một đời này quyết định phải hướng lên trên, bày ra trước mắt chúng ta là mười 

con  đường,  mười  pháp  giới.  Chúng  ta  đi  là  con  đường  thành  Phật.  Bồ  Tát,  ta  cũng 

không làm. Nhất định đi con đường Phật đạo, nhất định dùng tiêu chuẩn của Phật để 

nhìn tất cả chúng sanh, dùng trí tuệ Phật để chung sống với tất cả chúng sanh, toàn bộ 

tất cả tai nạn của chúng ta đều tiêu trừ. 

Cho nên tôi gặp phải có người đến hỏi, người nào đó bàn chuyện thị phi của các pháp 

sư, tôi lập tức liền ngăn chặn, tôi không nghe. Tôi biết cách bảo vệ tâm thanh tịnh của 

chính mình, bảo vệ tâm thiện của chính mình, tôi tuyệt đối không để cho họ tiếp tục 

nói  ra. Bất luận sự  tổn hại  nghiêm  trọng cỡ  nào, tôi  đều không  cho phép họ  ở trước 

mặt tôi nói chuyện thị phi của tôi và của người khác, nhất định ngăn chặn. Gặp phải 

đồng học có thể chỉ bảo, tôi vẫn chỉ bảo cho họ vì sao lại làm như vậy. Tôi phân tích 

cho họ nghe, người nói chuyện thị phi của ta, người phá hoại ta, người chướng ngại ta, 

họ không có lỗi lầm; không những không có lỗi lầm, họ còn có công đức, cũng chính 

là nói họ tuy rằng tâm bất thiện, nhưng họ làm ra một việc tốt đối với ta, khiến cho ta 

vào lúc này phải chăm chỉ phản tỉnh, chăm chỉ xét lại mình, có thể con đường ta đi là 

sai, ta  bây  giờ  phải  thay  đổi  phương  hướng. Cho  nên  trong  một  đời  này,  con  đường 

của tôi càng đi càng thù thắng, càng đi càng sáng lạng. 

Có một số đồng tu đều biết, Hàn Quán trưởng năm xưa còn sống, chúng tôi đã hợp tác 

30 năm, chuyện thị phi trong 30 năm trời, tin đồn đủ kiểu thì quá nhiều, quá nhiều. Bà 

- 288 - 

có  trí  tuệ,  bà  rất  cao  minh.  Phương  pháp  của  bà  chính  là  “truy  xét  ngọn  ngành”. 

 “Chuyện thị phi này là bạn nói phải không? Tôi sẽ đi nghe người khác nói” . Bà liền đi 

tìm người kia đến,  “là bạn nói phải không?” .  Bà truy tìm cho ra người đầu tiên đã nói 

chuyện này. Đi tìm người này, sau đó thì hỏi họ:  “Bạn làm như vậy là có ý gì? Vì sao 

 lại đi tuyên truyền tin đồn như vậy?”.  Cho nên về sau không còn có người nào dám 

nói chuyện thị phi trước mặt bà nữa. Vì sao vậy? Bà sẽ truy rõ ngọn ngành, bà sẽ tìm 

cho ra bạn. Chiêu này quả thật lợi hại, đã ngăn chặn được người nói chuyện thị phi ấy 

từ tận gốc, không còn tạo điều sinh sự nữa, cho nên sau khi nghe xong thì cười một cái 

rồi thôi. 

Năm xưa, tôi thân cận lão sư Lý tại Đài Trung mười năm, những ngày tháng ấy cũng 

không dễ dàng gì, tôi có thể nhẫn nại. Người khác đến làm nhục tôi, tôi đều nhẫn chịu. 

Họ  muốn  tôi  rời  khỏi  Đài  Trung,  nhưng  lão  sư  Lý  không  có  chính  miệng  bảo  tôi  là 

 “con rời khỏi đây đi”  thì tôi quyết định không đi. Chỉ cần lão sư Lý không có bảo tôi 

rời khỏi, người khác  có  dùng phương  pháp  gì  để dày  vò tôi, để  đuổi tôi  đi, tôi  cũng 

quyết không đi. Vì sao vậy? Tôi chưa có học xong. Mục đích của tôi là đến học Kinh 

giáo, Kinh giáo còn chưa có học thành công thì tôi quyết định là không rời đi, có làm 

nhục tôi như thế nào, tôi đều không để ý. Lão sư Lý cũng nhìn thấy được. Trong lúc 

mọi người đang nói chuyện với nhau, tôi không có ở đó, các bạn học đã nói lại với tôi 

là lão sư Lý có tán thán tôi, nói tôi đã làm được hai điều trong sáu Ba La Mật rồi; bố 

thí thì tôi đã làm được rồi, nhẫn nhục cũng đã làm được rồi. Chúng tôi mới có thể ở đó 

được mười năm, mới có thể tiếp nhận được những điều lão sư Lý đã dạy. Chính chúng 

tôi được thọ dụng, và còn có thể đem chúng phát dương quang đại. Thứ mà lão sư Lý 

trao  tặng lại  cho  tôi chính  là bộ  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ” mà  Ngài đã  từng giảng  qua, 

chính Ngài có thêm một số ghi chú nhỏ phía bên trên. Quyển sách gốc này đang trong 

tay tôi. Học trò của Ngài rất nhiều, tại sao không giao cho người khác? Bây giờ thì tôi 

biết, nếu giao cho người khác, người ta sẽ đem cất vào trong tủ sách, không khởi được 

tác dụng. Khi Ngài đưa cho tôi quyển sách này, thì tôi liền muốn giảngngay. Lão sư 

nói với tôi:  “Không được! Con hiện tại tuổi còn quá trẻ, uy tín con chưa có, con không 

 có  đủ  năng  lực  để  chống  đỡ  phản  kháng.  Có  không  ít  người  phản  đối  bản  hội  tập 

 này” . Cho nên, tôi đợi cho đến khi Ngài vãng sanh; quyển sách này nằm trong tay tôi 

mười mấy năm, lão sư vãng sanh, tôi mới đem sách in ra làm kỷ niệm. Rất nhiều đồng 

tu sau khi xem quyển sách này sanh tâm hoan hỷ, mời tôi giảng, cho nên lần đầu tiên 

bắt đầu giảng “Kinh Vô Lượng Thọ” là tại Hoa Kỳ, tại Canada, chân thật là  “từ nước 

 ngoài truyền về Trung Quốc” . Trước sau tôi đã giảng được mười lần, lần này là giảng 

lần thứ mười một. Lần này giảng kỹ càng hơn, bởi vì không bị hạn chế về thời gian, 

tôi có thể từ từ mà giảng, có thể nói kỹ hơn. Cho nên, phải hiểu được là chướng nạn 

quá nhiều. 

Gần đây có người nói với tôi rằng, chúng ta dạy trong, dạy ngoài, thậm chí là có cả 

người của chúng ta đang tạo ra tin đồn, tạo chuyện thị phi ở Trung Quốc, dẫn đến rất 

nhiều,  rất  nhiều  sự  hiểu  lầm,  cho  nên  đối  với  việc  chúng  ta  giúp  đỡ  Trung  Quốc  đã 

sinh  ra  rất  nhiều  chướng  ngại.  Sau  khi  tôi  nghe  xong  thì  nói  với  họ:   “Phật  pháp 

 thường nói là nhân duyên, không nên để ý” . Ở Trung Quốc thì có chướng ngại, ở nước 

ngoài không có chướng ngại, vì vậy tôi nói, rất có khả năng đây đều là Phật Bồ Tát an 

bài, muốn chúng ta mở rộng thị trường ra hải ngoại. Lớp bồi huấn của chúng ta đang 

đào tạo pháp sư giảng Kinh, sau khi đào tạo ra rồi, nếu như không có nơi tiếp nhận, 

- 289 - 

vậy  thì  cũng  hết  cách  thôi. Chúng ta  phải  đẩy  mạnh  công tác  quảng  bá, tìm  nơi  tiếp 

nhận. Bởi vì nhân duyên như vậy, bạn xem xem, không phải đã khiến chúng ta được 

thăng cấp rồi hay sao? Tôi đem các băng ghi hình giảng Kinh của các đồng học chúng 

ta, mỗi người làm một đĩa, tôi đem gom hết lại, đại khái là mấy mươi đĩa. Tổng vụ cư 

sĩ Lý Văn Phát nói với tôi, có khoảng mấy mươi đĩa. Chúng ta đem chúng làm thành 

một  túi  có  dây  kéo,  một  bộ  làm  thành  một  túi,  làm  100  bộ.  Tôi  mang  đến  Hoa  Kỳ, 

mang đến Canada, mang đến Nam Mỹ, rồi đến Châu Âu, để triển lãm thành tích của 

các đồng học chúng ta. Chúng ta đến triển lãm ở nước ngoài, để cho mọi người thấy 

được, các bạn hoan hỷ thì sẽ đến Singapore thỉnh mời pháp sư của chúng ta đi hoằng 

pháp trên toàn thế giới. Tôi đi xúc tiến, đi giới thiệu, đi thúc đẩy quảng bá, tôi đi làm 

những sự việc như vậy. Cho nên, vào tháng 9 tôi đến Đài Loan, tháng 10 tôi đến Hoa 

Kỳ và Canada. Các đồng tu Châu Nam  Mỹ và Châu Âu đều đã đến bàn bạc với tôi. 

Tôi nói, có thể tôi sẽ sắp xếp thời gian để đi qua bên đó một chuyến, đem những thành 

tựu dạy học của lớp bồi huấn chúng ta giới thiệu với toàn thế giới, đồng thời hy vọng 

người có lòng muốn học giảng Kinh trên toàn thế giới, bất luận là tại gia hay xuất gia 

đều đến tham gia lớp bồi huấn của chúng ta. Càng hy vọng hơn trên thế giới, các Tịnh 

Tông Học Hội và cả các Đạo tràng Phật giáo khác đều sẽ thỉnh mời các đồng học của 

chúng ta hoằng pháp giảng Kinh trên toàn thế giới. Đó là một việc tốt. Trung Quốc, 

con đường bên đó không thông, toàn thế giới đều đã thông. Nếu như không có những 

sự chướng ngại như vậy thì tôi đã toàn tâm toàn ý ở lại Trung Quốc. Tôi không có tâm 

trí để đi khắp thế giới, đặc biệt là những năm cuối đời không muốn đi nhiều nơi nữa. 

Đây là tôi đã tự phản tỉnh một cách sâu sắc, phương hướng của chúng ta phải thay đổi. 

Người  trên  khắp  thế  giới  đều  đến  mời  đồng  học  của  chúng  ta  đi  giảng  Kinh  thuyết 

pháp, tôi  tin  tưởng  Trung  Quốc  cũng  sẽ  mời, đây  là  điều  phản  tỉnh  thứ nhất  của  tôi. 

Điều phản tỉnh thứ hai của tôi thì sâu sắc hơn, tôi thì cũng đã già rồi, nghĩ đến Phật 

giáo chúng ta vẫn còn có một việc lớn cần phải làm, đó chính là rất nhiều rất nhiều lão 

pháp  sư  và  cả  một  số  cư  sĩ  đại  đức  vẫn  luôn  mong  muốn  tôi  giảng  “Kinh  Hoa 

Nghiêm” qua một lần, ghi hình lại, cung cấp cho thế hệ sau làm tham khảo. Tôi từ lâu 

cũng có nguyện vọng này, cho nên sau khi đến Singapore, cư sĩ Lý Mộc Nguyên khải 

thỉnh tôi giảng bộ Kinh này. Từ khi bộ Kinh này bắt đầu giảng đến nay cũng đã được 

hơn 600 giờ đồng hồ. Tôi hỏi các đồng tu Kinh văn đã giảng được bao nhiêu rồi? Họ 

nói với tôi là được ba quyển rồi. Ba năm giảng được ba quyển, tôi nghe mà giật mình. 

“Bát Thập Hoa Nghiêm” lại thêm “Tứ Thập Hoa Nghiêm”, trừ đi các phần trùng lặp, 

tổng cộng còn 99 quyển. Một năm giảng một quyển, vậy không phải là giảng 99 năm 

hay sao? Vậy cũng được sao? Cho nên càng nghĩ thấy vấn đề này càng nghiêm trọng. 

A Di Đà Phật… 



Tập 249 

Năm xưa, lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam phát tâm giảng bộ Kinh này nhưng chưa có giảng 

được viên mãn. Lịch đại có rất nhiều, rất nhiều Tổ sư Đại đức phát tâm giảng bộ Kinh 

này nhưng đều không có cách nào hoàn thành, vì Kinh quá dài, phân lượng quá lớn. Vì 

vậy  tôi  đã  nói  với  Lý  hội  trưởng,  muốn  hoàn  thành  công  việc  này  thì  tôi  cần  phải 

buông bỏ hết thảy tất cả sự tình. Lớp bồi huấn khóa thứ năm chúng tôi đã làm một sự 

- 290 - 

thử  nghiệm  rất  là  thành  công.  Đồng  học  của  chúng  ta  sau  khi  học  xong  có  thể  lên 

giảng đài, có thể dạy học, đây là thành công rồi. Cho nên sự việc lập trường dạy học 

này tôi đã yên tâm, buông bỏ được rồi. Bắt đầu khóa thứ sáu tôi không tham dự, nhiều 

nhất tôi cũng chỉ làm người hướng dẫn mà thôi, tôi không tham dự vào thực tế. Cho 

nên tôi kiến nghị với ông, đối với những đồng học mong muốn ở lại lớp bồi huấn tại 

Singapore,  chúng  ta  phải  chính  thức  mời  họ,  cho  họ  tư  cách  và  sự  từng  trải.  Những 

người  khóa  thứ  năm  còn  ở  lại,  chúng  ta  sẽ  mời  họ  làm  trợ  giáo  trong  khóa  thứ  sáu. 

Còn những khóa trước, các đồng học lớp Hoa Nghiêm, chúng ta đều mời họ làm giảng 

viên. Cùng lúc đem cả việc trợ giáo của khóa thứ năm, hai thư mời này đều gửi cho 

họ. Mỗi một khóa chúng tôi đều có thư mời. Kỳ hạn của những thư mời là từng khóa 

từng khóa một, mỗi một khóa đều phải gửi thư mời. Đây là lý lịch, kinh nghiệm từng 

trải của mọi người cho Phật giáo trong tương lai. 

Giảng viên khóa thứ sáu, khóa thứ bảy, khóa thứ tám, đến khóa thứ chín thì chúng ta 

mời họ làm phó giáo sư. Làm phó giáo sư từ khóa thứ chín, mười, mười một, đến khóa 

thứ 12 thì chúng ta mời họ làm giáo sư. Chúng ta nhất định phải nâng cao tư cách và 

sự  từng  trải  cho  các  đồng  học. Hội trưởng  đã tiếp  nhận  ý kiến  này, hy  vọng lớp  bồi 

huấn có thể cứ như thế mà làm, không nên gián đoạn. Nhưng đây chỉ là thời gian ngắn 

hạn, là lớp học cấp tốc. Học ở tại nơi này, nếu như bạn có thể kiên trì không rời khỏi 

giảng đài thì bạn mới có thành tựu. Nếu như bạn lơ là, ba tháng bạn không giảng Kinh, 

nửa  năm  không  giảng  Kinh  thì  bạn  đã  hoàn  toàn  thoái  chuyển.  Nếu  bạn  không  tin 

tưởng, đồng học tốt nghiệp ở các khóa trước của chúng ta đã trở về Trung Quốc rồi, 

hơn nửa năm họ không có giảng Kinh, bây giờ thì không thể so sánh được với các vị, 

nếu họ lên giảng đài để so bì với các vị, thì sẽ hiện ra rõ ràng ở trong mắt của thính 

chúng, vừa nghe thì đã nhận ra ngay. Cho nên phải kiên trì không rời khỏi giảng đài, 

chúng ta mới có thể thành tựu. 

Cơ hội lên giảng đài rất khó, có thể gặp chứ không thể cầu. Cho nên bản thân tôi liền 

nghĩ đến, sau này trước lúc tôi được 80 tuổi, tôi phải hoàn thành “Kinh Hoa Nghiêm” 

trong thời gian năm năm. Tôi dự tính dùng ba năm để giảng cho xong “Hoa Nghiêm”, 

trong thời gian ba năm phải giảng xong 99 quyển. Mỗi ngày giảng 4 giờ đồng hồ, một 

năm phải giảng 300 ngày, ba năm như vậy thì có 3.600 giờ. Đương nhiên không thể 

giảng được kỹ như là hiện nay, nhưng có thể đem Kinh văn giảng cho hoàn thành. Sau 

đó tôi lại dùng thời gian một năm, một năm có 1.200 giờ đồng hồ, tôi dùng 600 giờ 

đồng hồ để giảng “Kinh Pháp Hoa”, và 600 giờ để giảng “Kinh Lăng Nghiêm”. Năm 

sau cùng cũng là 1.200 giờ đồng hồ, tôi sẽ đem Tịnh Độ năm Kinh một luận giảng trở 

lại  một  lần  nữa.  Đây  là  công  khóa  trong  năm  năm  của  tôi.  Cho  nên  trong  năm  năm 

này, công việc của tôi là ở trong phòng thu âm ghi hình, tạm thời không tham gia các 

hoạt  động  đối  ngoại  bên  ngoài  để  tránh  đố  kỵ  và  chướng  ngại,  sẽ  không  tham  gia 

nữa... Không có Pháp sư Tịnh Không rồi, không thấy nữa rồi. Tôi ở trong phòng ghi 

hình. Nếu có người đến mời tôi đi hoằng pháp, tôi nói tôi có thể nhận lời bạn sau năm 

năm này, sau khi tôi 80 tuổi, tôi hoàn thành công việc này rồi, hoàn thành khóa trình 

6.000 giờ này rồi, nếu tôi còn có thời gian, tôi có thể nhận lời bạn. Còn trong năm năm 

này, tôi nhất định phải giữ vững, cũng là một lần để tự kiểm điểm phản tỉnh. Tôi cảm 

thấy đây là mục đích thật sự của cuộc đời tôi. 

- 291 - 

Xin báo cáo thêm với các vị, cũng là qua sự đả kích nghiêm trọng lần này, tôi có được 

một sự an ủi rất lớn, đó là Chính phủ Úc Châu đã cho phép tôi được cư trú vĩnh viễn, 

nhận được giấy cư trú vĩnh viễn của Chính phủ Úc Châu. Việc cư trú vĩnh viễn này là 

thị thực dành cho những nhân tài đặc biệt, nhân tài đỉnh cao của đất nước Úc Châu, 

cho  nên  loại  thị  thực  nhập  cảnh  này, tôi nghe nói đất nước của  họ  chỉ có 200 người 

được  cấp.  Tôi  là  người  Trung  Quốc  đầu  tiên  nhận  được  loại  thị  thực  này,  trước  giờ 

chưa có ai. Loại thị thực này được hưởng tất cả quyền lợi của công dân Úc Châu, có 

thể không cần phải tận hết nghĩa vụ. Chính phủ Úc Châu đã quá ưu đãi với tôi, vì thế 

công  việc  tại  Úc  Châu  vô  cùng  thuận  lợi,  từ  chính  quyền  liên  bang  cho  đến  chính 

quyền địa phương đều giúp đỡ, từ Đảng cầm quyền cho đến Đảng không cầm quyền 

cũng đều giúp đỡ. 

Hiện tại chúng ta ở bên đó lập dự án làm Tịnh Tông Học Viện. Ban đầu tôi muốn lập 

là “Tịnh Tông Học Hội”, là “Trung Tâm Tu Học Tịnh Tông”. Chúng ta đã mua một cái 

giáo đường Thiên Chúa giáo, bổ nhiệm các thầy có tên lót chữ “Ngộ” ở bên đó. Giờ 

cũng ổn cả, tôi cũng có thể không cần phải đến Úc Châu nữa. Nhưng hiện tại không 

ngờ  rằng  họ  phê  chuẩn  cho  chúng  ta  là  “Tịnh  Tông  Học  Viện”.  Sự  việc  này  thì  hơi 

phiền phức, “Học Viện” là phải làm trường dạy học, điều này tôi không hề nghĩ tới. 

Tôi nghĩ có lẽ Phật Bồ Tát muốn chúng ta làm công việc này. Sau khi thành lập học 

viện, từ học viện lại phát triển lên thành đại học, việc này đã rõ ràng rành mạch, rất là 

dễ dàng thành tựu. 

Trong nhà Phật chúng ta có không ít pháp sư rất nhiệt tâm làm giáo dục, nhưng họ làm 

giáo  dục đều  là  những  trường học xã hội  thông  thường, vẫn  là những  khoa  hệ trong 

hầu  hết  các  trường  đại  học,  không  phải  Phật  pháp,  không  giống  như  việc  này  của 

chúng  ta.  Khóa  trình  ở  trong  Tịnh  Tông  Học  Viện  của  chúng  ta  là  Tam  Tạng  12  bộ 

Kinh điển. Tương lai chúng ta phát triển thành trường đại học, chương trình học bên 

trong chính là “Đại Tạng Kinh”. Cứ như vậy thì “Đại Tạng Kinh” không cần phải cất 

ở  trong  tủ  sách  nữa  rồi,  thật  sự  toàn  bộ  đều  được  mang  ra  khỏi  tủ.  Tôi  mong  rằng, 

tương lai học sinh lớp bồi huấn của chúng ta chính là “Đại Tạng Kinh” sống. Bởi vì 

“Đại Tạng Kinh” tổng cộng chỉ có hơn 3.000 bộ, nếu như chúng ta có hơn 3.000 học 

sinh,  mỗi  một  người  chuyên  tâm  một  bộ  thì  lẽ  nào  không  phải  là  “Đại  Tạng  Kinh” 

sống  sao?  Cho  nên  tôi  có  suy  nghĩ,  đem  học  viện  này  tương  lai  phát  triển  thành 

Trường  đại  học  Phật  giáo.  Tâm  lượng  của  chúng  ta  phải  lớn,  không  những  hoằng 

dương Tịnh Tông, mà mỗi một tông phái Phật giáo chúng ta đều hoằng dương, chúng 

ta đều giúp họ bồi dưỡng nhân tài. Tôi cũng hy vọng học sinh lớp bồi huấn của chúng 

ta, nếu như các bạn có hứng thú đối với những tông phái khác thì nên học Ngẫu Ích 

Đại Sư bốc thăm trước tượng Phật, bắt trúng được tông phái nào thì bạn chuyên chú 

vào tông phái đó, tương lai đem tông phái này phục hưng trở lại, bạn sẽ là Tổ sư phục 

hưng.  Cho  nên  Tổ  sư  rất  nhiều,  không  phải  chỉ  có  một,  mọi  người  sẽ  không  tranh 

nhau, vậy thì bình đẳng rồi. 

Học  viện  hiện  nay,  tôi  đang  suy  nghĩ,  chúng  ta  cần  có  một  miếng  đất.  Đất  đai  ở 

Singapore  thì  thật  khó  mà  có  được,  tấc  đất  tấc  vàng,  ở  Úc  Châu  thì  rất  dễ  dàng  có 

được. Hiện  tại  tính  toán  của  tôi, ngôi  trường  học này  phải  cần  đến  một  miếng  đất  ít 

nhất là 100 mẫu Anh. Một mẫu Anh là 40.000 thước Anh, cũng có thể nói là không thể 

ít hơn 4.000.000 thước Anh. Lý tưởng nhất là có thể được 300 mẫu Anh. 300 mẫu Anh 

- 292 - 

nếu tính thành thước Anh vuông, là thành 12.000.000 thước Anh vuông, thì trường học 

chúng ta tương lai mới có thể phát triển. Hiện tại tôi đã nhờ người đi tìm đất. Chúng ta 

cần một miếng đất có diện tích lớn đến như vậy, trước tiên làm Tịnh Tông Học Viện. 

Học Viện Tịnh Tông thì chúng ta bắt đầu phân khoa, những khoa này chính là dựa vào 

mười tông phái. Ngoài bổn tông là Tịnh Độ Tông của chúng ta ra, chúng ta có khoa 

Thiền học, có khoa Thiên Thai học, có khoa Hoa Nghiêm học. Người ưa thích “Kinh 

Lăng Nghiêm” cũng không ít, có thể thành lập một khoa Lăng Nghiêm học. Khoa Mật 

Tông  học,  khoa  Giới  Luật  học.  Còn  Tiểu  Thừa  thì  chúng  ta  không  cần  phải  chia  ra, 

khoa Câu Xá, khoa Thành Thật, không cần phải làm, đem hợp lại, làm khoa A Hàm 

học. Cho nên tôi dự tính, chúng ta thành lập mười cái khoa hệ, hy vọng trong tương lai 

nhân tài của những khoa hệ này sau khi được đào tạo xong, chúng ta sẽ nâng lên thành 

mười cái học viện. Mười học viện thì hợp thành một Trường đại học Phật giáo hoàn 

chỉnh. Đây là mục tiêu cả đời của chúng ta, đây là phương hướng của chúng ta. 

Chế độ giáo dục của chúng ta, hiện tại những ý tưởng sơ bộ của tôi đã đưa ra cho các 

đồng học bên đó nghiên cứu. Phương pháp sơ bộ của tôi, lớp phổ thông chúng ta là hai 

năm. Mục  đích  của lớp phổ thông là gì? Là giúp đỡ các viện Phật học  bồi dưỡng  ra 

giáo viên, thời gian hai năm để bồi dưỡng giáo viên. Lớp chính khoa của chúng ta là 

ba năm, lớp  nghiên cứu  thì  bốn  năm, tổng cộng là chín  năm. Chín năm  huân  tu như 

vậy,  chúng  ta  mới  có  thể  trở  thành  những  nhân  tài  hoằng  pháp  thực  thụ,  tương  lai 

hoằng pháp lợi sanh trên toàn thế giới, chủ trì đạo tràng, thúc đẩy giáo dục của Phật 

Đà, thì chúng ta mới có năng lực, mới có cái trí tuệ này, mới có đức hạnh. Nếu như 

không có sự hun đúc lâu dài như vậy, sự thâm nhập hạ công phu như vậy, thì hoằng 

pháp lợi sanh sẽ không dễ dàng. Vì vậy, hy vọng ngôi trường học này có thể làm cho 

tốt, làm cho thật hoàn mỹ. Chúng ta có cái quyết tâm này, cũng khuyến khích đồng tu 

nhất định phải làm cho tốt, nếu không thì chúng ta đã phụ đi tấm lòng tốt của Chính 

phủ Úc Châu đối với chúng ta, chúng ta cũng làm mất mặt tổ tông, làm mất thể diện 

của dân tộc chúng ta. Cho nên nhất định phải toàn tâm toàn lực mà làm cho tốt. 

Lần  này  tôi  gặp  phải  những  ma  nạn  này,  đã  khiến  phương  hướng  của  tôi  thay  đổi 

thành mục tiêu này. Cho nên các vị hãy nghĩ thử, những ma nạn này với tôi là đại công 

đức, tương lai cho dù họ đọa địa ngục, họ ở dưới địa ngục cũng trải qua cuộc sống của 

cung trời Đao Lợi, cũng sẽ không chịu khổ. Đây chính là Phật pháp đã nói tự lợi lợi 

tha. Chúng ta tuyệt đối không trách họ, chúng ta nên biết họ đã giúp chúng ta thay đổi 

phương hướng. Cái phương hướng này, cái mục tiêu này tốt hơn, thù thắng hơn. Cho 

nên, tôi đối với ma chướng bên ngoài chỉ có một tấm lòng là cảm ân. Lần trước cũng 

là gặp phải sự đả kích rất lớn, tôi đã đề xuất sống trong thế giới cảm ân. Tôi khuyến 

khích chính mình, tôi cũng giúp đỡ những người tạo nghiệp ấy, cố gắng giảm nhẹ đau 

khổ cho họ, cố gắng giúp đỡ cho họ. Chúng ta phải nên có cái tâm như vậy. Cho nên 

một lần trải qua thì tâm càng thanh tịnh, trí tuệ tăng trưởng, phiền não giảm nhẹ, pháp 

hỷ sung mãn. Ở điểm này, tôi có thể cống hiến cho các vị đồng tu, các vị đồng học. 

Các  vị  cần  phải  học  thì  trong  một  đời  con  đường  giác  ngộ  mới  đi  được  thuận  lợi. 

Thuận lợi không phải là không có chướng nạn, có chướng nạn, nhưng biết làm sao để 

tránh né. Chúng ta hoằng pháp lợi sanh nối dòng huệ mạng của Phật, mục tiêu chung 

này  vĩnh  viễn  không  thay  đổi,  nhưng  mà  thế  nào?  Càng  đi  càng  thù  thắng,  càng  đi 

pháp hỷ càng sung mãn. Cho nên, tôi đối với tất cả những người có hiểu lầm với tôi, 

người đố kỵ với tôi, người hủy báng tôi, người hãm hại tôi, tôi đều là một lòng cảm ân 

- 293 - 

họ. Tôi nhờ việc này mà được tâm thanh tịnh, tôi nhờ việc này mà sanh khởi vô lượng 

vô biên thiện nguyện, thiện hạnh. Họ đến gây phiền phức cho tôi, tôi thì đem công đức 

hồi hướng cho họ. Tại vì sao lại làm như vậy? Học Phật mà, Phật là dùng cái tâm như 

thế, thái độ như thế, hành vi như thế đối với yêu ma quỷ quái. Chúng ta hãy xem lão 

sư  của  mình,  chúng  ta  học  tập  lão  sư  của  mình,  lão  sư  đã  làm  như  vậy  thì  chúng  ta 

cũng phải nên có cách làm như vậy. Đệ tử Phật, cho nên cần phải học tập ở đức Phật. 

Những  gì  Phật  làm,  chúng  ta  nhất  định  phải  khuyến  khích  bản  thân  làm  cho  được. 

Những gì Phật không làm, chúng ta quyết định không thể làm. Cho nên đối với mọi 

loại ma chướng, chúng ta đều có thể đột phá rất dễ dàng. 

Có đồng tu nói, “tử ma” là khó nhất. Tử như thế nào thì là ma? Đạo nghiệp của chúng 

ta chưa thành tựu thì thọ mạng đã hết, mặc dù tu được rất tốt, đời sau có thể được thân 

người, thì lần đầu thai này để lỡ ít nhất cũng 20 năm, 20 năm giữa ở trong đời sau phải 

học lại từ đầu, thì ma chướng này gọi là “tử ma”. Nhưng chúng ta biết, chúng ta có thể 

kéo dài tuổi thọ hay không? Có thể. Học trò của Thích Ca Mâu Ni Phật là tôn giả Ca 

Diếp,  Ngài  còn  chưa  mất,  hiện  tại  là  bao  nhiêu  tuổi  rồi?  Căn  cứ  vào  ghi  chép  của 

người  Trung  Quốc  thì  hơn  3.000  tuổi  rồi,  người  ngoại  quốc  ghi  chép  thì  cũng  hơn 

2.500 tuổi rồi, Ngài vẫn còn sống. Ngài phải sống bao lâu? Ngài phải đợi Bồ Tát Di 

Lặc xuất thế, đem y bát của Thích Ca Mâu Ni Phật truyền lại cho Ngài, tôn giả mới có 

thể nhập diệt. Trên “Kinh Di Lặc Bồ Tát Hạ Sanh” Thế Tôn đã nói với chúng ta, Bồ 

Tát  Di  Lặc  tới  khi  nào  thì  đến  nơi  này?  Thời  gian  ở  thế  gian  này  chúng  ta  là 

5.670.000.000 năm, Tôn giả Ca Diếp phải sống 5 tỉ 670 triệu tuổi. Thọ mạng có thể 

kéo dài, đều tại ở nguyện vọng. Việc này là có đạo lý. Ở trên Kinh Phật thường hay 

nói:   “Tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh” ,  chỉ  cần  nguyện  lực  của  chúng  ta  siêu  vượt 

nghiệp lực thì bản thân sẽ làm chủ được. 

Một ví dụ về cải tạo vận mệnh rõ ràng nhất, kỳ thực những ví dụ rõ ràng thì rất nhiều 

rất nhiều, vì không có người nào nói ra, Viên Liễu Phàm tiên sinh thì đã nói ra, cho 

nên mọi người biết ông. Thọ mạng của ông là 53 tuổi, ông đã thay đổi được, ông đã 

sống  được đến 74 tuổi  mới  qua đời. Thọ mạng là  có thể  kéo dài, kéo dài tuổi  thọ  là 

một việc dễ như trở bàn tay, một chút cũng không khó. Tôi ở đạo tràng, tôi không có 

dấu  giếm  một  chút  gì  cả,  đều  phơi  bày  thấu  suốt  hết.  Khi  tôi  còn  là  thanh  niên,  rất 

nhiều người xem tướng đoán mạng cho tôi đều nói tôi không sống qua nổi 45 tuổi. Tôi 

năm  nay  75  tuổi,  đã  vượt  qua  được  30  năm  rồi.  Thọ  mạng  có  thể  thay  đổi.  Những 

người  xem  tướng  đoán  mạng  đó  tôi đều  tin họ, tôi  đã tìm  tòi  qua, bản  thân  tôi  cũng 

biết  đoán  mạng.  Sau  khi  học  Phật  thì  vứt  bỏ  hết,  không  làm  những  việc  này  nữa. 

Nguyện  lực  vượt  qua  nghiệp  lực,  vận  mạng  liền  chuyển  trở  lại.  Phương  pháp  để  cải 

biến thì  Liễu  Phàm  tiên sinh  nói  rất hay, ông nói  có  thay  đổi từ trên sự, có thay  đổi 

trên lý, có thay đổi từ trên tâm, thượng thừa nhất là thay đổi từ trên tâm. Thay đổi trên 

tâm như thế nào? Vô ngã, vô tư thì bạn sẽ thay đổi được một cách triệt để, bạn muốn 

trụ lại ở thế gian này bao nhiêu năm thì sẽ trụ bấy nhiêu năm, một chút trở ngại cũng 

không có. Từ trên sự mà sửa thì có thể khỏe mạnh sống lâu, nhưng không thể lâu dài. 

Từ trên lý mà sửa thì có thể dài hơn một chút, nhưng cũng không phải lâu dài lắm. Chỉ 

có sửa ở trên tâm thì mới lâu dài. Trên “Kinh Kim Cang” nói với chúng ta, viễn ly ngã 

tướng, nhân tướng, chúng sanh tướng, thọ giả tướng, đây là thay đổi từ trên tâm, đây là 

sửa được cứu cánh, sửa được triệt để, bạn sẽ được đại tự tại. 

- 294 - 

Tôi còn nhớ, trong lần trước tôi giảng ở chỗ này đã lấy một ví dụ về vệ sinh ăn uống. 

Nếu bạn thật sự hiểu được mà giữ gìn mỗi một cơ quan trên thân thể của mình, bạn có 

thể yêu thương chúng thì chúng sẽ khỏe mạnh, chúng không bị tổn hại, cho nên nhất 

định phải hiểu được. Có rất nhiều người không có đủ thường thức trong việc ăn uống, 

đã phá hoại chà đạp chính thân thể mình, phá hoại sự khỏe mạnh của các cơ quan, cứ 

như vậy thì bạn sẽ rất dễ sinh ra bệnh, cũng là hao tổn thọ mạng của bạn. Chúng ta có 

một thói quen rất không tốt, đó là thích bồi bổ thân thể. Bạn không bồi bổ thì không 

sao, vừa bồi bổ thì liền có chuyện. Những đồ bổ dưỡng đó không thể ăn một cách tùy 

tiện. Gần đây, tôi nghe Hồng Kông chúng ta có một bà cụ hộ pháp họ Trần, đạo tràng 

ở Hồng Kông chúng ta là do bà hiến tặng, bà nhiều năm bị cao huyết áp, cả thân đầy 

bệnh, đến khám ở một đại phu, trị bệnh cũng đỡ hơn nhiều, dường như hồi phục rồi. 

Có một hôm bà đột nhiên đo huyết áp, huyết áp đã tăng lên cao sắp vượt quá 200, thật 

đáng sợ. Có một đồng tu đã đến hỏi bà:  “Rốt cuộc là bà đã làm những gì? Mấy ngày 

 nay  bà  rất  bình  thường,  sao  đột  nhiên  lại  trở  nên  như  vậy?  Bà  có  ăn  uống  gì  hay 

 không?” .  “Đâu có, tôi ăn uống rất bình thường mà” . Sau đó có người nói:  “Bà hãy 

 nhớ  kỹ  lại  xem  nào?” .  Bà  nói:   “Hôm  qua  tôi  có  ăn  10  cây  Đông  Trùng  Hạ  Thảo” . 

Chính là 10 cây Đông Trùng Hạ Thảo, bà đã ăn ngày hôm qua. Mọi người nói với bà: 

 “Không sai!  Hôm qua ăn, hôm nay  mới  phát tác, khiến huyết áp cao như  vậy” . Sau 

này đi hỏi ý kiến bác sĩ, bác sĩ nói vấn đề phát sinh là từ chỗ này. Cho nên không thể 

bồi bổ. Vạn nhất không nên xem những đồ bổ dưỡng đó đều rất đáng quý. Trên nhãn 

mác sản phẩm nói với bạn là có lợi ích đối với cái gì, có lợi cho dạ dày, có lợi đối với 

tim mạch, có lợi đối với cái gì đó, tôi nhìn thấy những thứ đó, tôi gọi đó là “bày mưu 

giết người cướp của”. Các vị bị lừa, tôi thì không mắc lừa. Việc ăn uống khỏe mạnh 

nhất, thì các vị hãy xem cư sĩ Hứa Triết, mọi người chúng ta đều đã thấy qua, năm nay 

đã 102 tuổi. Tuần trước bà đã đến tìm tôi, bà mỗi ngày chỉ ăn rau xà lách, không ăn 

dầu, không ăn muối, không ăn đường. Vì sao vậy? Những thứ đó đều không sạch sẽ. 

Khỏe  mạnh  nhất  là  xà  lách.  Bạn  hãy  xem  trâu,  bò,  dê,  ngựa,  chúng  khỏe  như  vậy, 

chúng không có ăn dầu mỡ, chúng cũng không có ăn muối. Nếu như đem năm loại gia 

vị  điều  vị  này  ngày  ngày  ép  cho  chúng  ăn  thì  chúng  sẽ  không  còn  sức  lực  gì  nữa, 

chúng cũng không thể làm việc được nữa. Ăn uống khỏe mạnh nhất chính là ăn uống 

tự  nhiên  nhất.  Tâm  lý  khỏe  mạnh  nhất  chính  là  tâm  thái  hồi  quy  đại  tự  nhiên.  Đối 

người,  đối  sự,  đối  vật,  tất  cả  đều  không  tính  toán,  tất  cả  đều  không  chấp  trước,  đều 

không phân biệt, thân tâm của bạn hoàn toàn thả lỏng, hoàn toàn tự tại, không có âu lo, 

không có phiền não, không có dính mắc, bạn nói xem, tự tại biết bao. Hoàn toàn trở về 

với đại tự nhiên thì thọ mạng của bạn sẽ rất dài. Cho nên, mỗi một người chúng ta tại 

thế gian này giữ gìn thân tâm khỏe mạnh, sống được một hai trăm tuổi là bình thường. 

Không thể nói già rồi thì thể lực không còn nữa. Càng già thân thể càng tốt, già rồi mà 

thân thể không tốt là bạn không có tu hành. Không có tu hành là bạn không có tu sửa 

cái tư tưởng hành vi sai lầm của chính bạn, đây gọi là không có tu hành. Bạn có thể 

thường xuyên chú ý tư tưởng hành vi trong cuộc sống của bạn, tu sửa những sai lầm 

trở lại, bạn nhất định sẽ được khỏe mạnh, sống lâu. Người xưa nói “càng già càng dẻo 

dai”, ý nghĩa của những chữ này rất sâu sắc. Càng già càng cường tráng, càng già tinh 

thần càng tốt, thể lực càng tốt, vừa có trí tuệ vừa có kinh nghiệm. Không thể nào già 

mà hồ đồ, vậy thì hỏng rồi, vậy thì hoàn toàn đã sai. 

Chúng ta tu là tu cái gì? Bất luận tại gia hay xuất gia, tứ chúng đệ tử Phật môn chúng 

ta phải nên biết được công phu tu hành của chúng ta là ở đâu. Thân thể chính là tấm 

- 295 - 

bảng hiệu. Tôi đã bốn năm chưa tới nước Mỹ, bây giờ đến Mỹ đi thăm các lão đồng tu, 

so sánh thử với họ, xem là bạn già rồi hay là tôi già. Đây chính là dạy họ, là giáo hóa 

họ. Các vị tu hành mà không có chăm chỉ làm. Nếu chăm chỉ làm thì chí ít cũng không 

có thua tôi. Bạn không có làm nghiêm túc, cho nên bạn không được như tôi. Chí ít là 

tôi  không  có  bệnh. Bạn  có  bệnh,  bạn  phải  uống  thuốc,  bạn  phải  đi  khám  bác  sĩ,  chỉ 

điểm này thì bạn không bằng tôi. Thể lực của bạn, tinh thần của bạn không bằng tôi, 

bạn không có tu hành. Cho nên, những sự việc này không thể làm giả được. Nhưng mà 

vẫn có một số người làm giả tạo, họ sao lại thị hiện như vậy? Tôi nghe nói, có một vị 

hòa  thượng  quanh  năm  mắc  nhiều  thứ  bệnh,  ông  vô  cùng  từ  bi,  đem  tội  của  chúng 

sanh gánh hết lên người của ông, thật là quá giỏi. Pháp sư Tịnh Không một chút lòng 

từ bi cũng không có, tội của chúng ta, ông không gánh chút nào. Những lời này nghe 

qua dường như rất có đạo lý, vì vậy mong rằng người nghe được phải cẩn thận, không 

nên để cho thuật che mắt này lừa gạt chúng ta. 

Tại vì sao không làm sự thị hiện trực tiếp? Phật Bồ Tát tại thế gian này làm ra các sự 

thị hiện đều không nhất định, nhưng mà các Ngài có cái nguyên tắc là “tùy bệnh cho 

thuốc”. Bệnh của chúng sanh là ở tại chỗ nào, dùng phương pháp gì để giúp đỡ họ? 

Đối  bệnh  bốc  thuốc,  thuốc  đến  liền  khỏi  bệnh.  Tất  cả  chúng  sanh  quả  thật  đều  có 

nghiệp chướng nghiêm trọng. Nghiệp chướng người khác có thể gánh thay hay không? 

Chúng  ta  đọc  thấy  ở  trên  Kinh  Phật  nói,  không  thể  gánh  thay,  Phật  cũng  không  thể 

gánh vác thay. Phật năm xưa tại thế đã biểu diễn cho chúng ta xem, dòng tộc Thích Ca 

bị vua Lưu Ly tiêu diệt, Thích Ca Mâu Ni Phật có thể giúp đỡ họ được không? Nhìn 

thấy gia tộc bị người ta tiêu diệt mà không biết phải làm sao. Tôn giả Mục Kiền Liên 

có lòng từ bi, Ngài dùng thần thông đem gia tộc của Phật để vào trong bát của mình, 

đem bát đó mang lên không trung để tránh cái kiếp nạn này. Sau đó quay xuống nhìn 

lại  vào trong  cái bát,  bên trong bát chỉ toàn là  máu, Ngài mới  hiểu được  nghiệp báo 

của  chúng  sanh,  oai  thần  của  Phật  Bồ  Tát  không  thể  giúp  được  gì.  Phật  không  thể 

chuyển định nghiệp của chúng sanh. Phật giúp đỡ chúng sanh là dạy bảo, dạy bạn cách 

chuyển như thế nào, bạn chịu chuyển thì sẽ chuyển trở lại. Vì sao vậy? Bạn tự mình 

làm, gọi là  “tháo chuông cần phải có người buộc chuông” , bạn tự mình tạo nghiệp thì 

bạn tự mình hóa giải, vậy thì mới đúng, người khác chẳng thể giúp được gì. 

Chúng ta nói đến bệnh có ba loại. Bệnh tật về mặt sinh lý, chỉ cần bản thân chúng ta 

chú  ý  giữ  gìn  sức  khỏe  thì  có  thể  tránh  được.  Ăn  uống  phải  đặc  biệt  chú  ý,  thuốc 

không thể uống một cách tùy tiện. Chúng ta còn có một cái bệnh, đó là bản thân biết 

được loại thuốc gì tốt thì sẽ giới thiệu cho người khác. Bệnh của người ấy có giống với 

bệnh của ta hay không? Dù cho bệnh như nhau, nhưng thể chất có giống nhau không? 

Thể chất không giống nhau thì vẫn là không thể đạt hiệu quả. Cho nên, bệnh về mặt 

sinh lý thì nhất định phải hỏi ý kiến bác sĩ, để họ đưa ra một số phương pháp ăn uống 

mà tham khảo, họ có thể giúp đỡ bạn. Đây là bệnh về mặt sinh lý. 

Còn oán thân trái chủ tìm đến trên thân bạn, là ma quỷ theo thân. Việc này thì bác sĩ 

cũng  hết  cách,  Phật  thì  có  cách.  Bệnh  về  mặt  sinh  lý  thì  Phật  không  có  can  thiệp, 

nhưng mà loại bệnh do oán thân trái chủ, bác sĩ không có cách, Phật thì có cách. Phật 

dùng cách gì vậy? Điều giải, hòa giải cho hai bên. Nếu như đối phương tiếp nhận, họ 

sẽ rời khỏi thì bệnh liền hết. Các vị xem thấy, trong Phật môn có “Từ Bi Tam Muội 

Thủy Sám”, Ngộ Đạt Quốc sư bị mụn nhọt hình mặt người, đó là oan gia trái chủ theo 

- 296 - 

thân, đó là muốn lấy mạng của ông, đến để báo thù. Tôn giả Ca Nặc Ca đã hóa giải 

cho ông. Họ tiếp nhận, liền rời khỏi, mụn nhọt mặt người liền mất đi. Vì vậy, Phật có 

thể giúp đỡ chúng ta trị bệnh thì chỉ có một loại này. Hiện nay có rất nhiều người bị 

những thứ không sạch sẽ theo thân. Chúng ta ở trên Phật đường vì họ tụng Kinh, vì họ 

làm việc tốt, hồi hướng cho họ, nếu mà họ tiếp nhận được thì họ sẽ đi, bệnh của bạn sẽ 

liền khỏi. 

Loại thứ ba thì rất phiền phức, bệnh nghiệp chướng. Bệnh này không phải do sinh lý, 

cũng không phải oan gia trái chủ, mà do nghiệp chướng tạo tác các tội nghiệp đã quá 

nặng, cái tội nghiệp này hơn một nửa là tạo trong đời trước, đời này phước báu hưởng 

hết thì nghiệp chướng liền hiện tiền. Cho nên, Phật thường hay khuyên bảo chúng ta 

phải quý tiếc phước báo, phải bồi phước. Không nên xem thường hai câu nói này, nó 

rất  quan  trọng.  Hạnh  phúc  của  một  người  là  ở  những  năm  cuối  đời.  Khi  bạn  còn  là 

thanh niên trai trẻ, bạn hưởng phước báo, những năm cuối đời không còn phước báo 

thì thật đáng thương. Phước báo chân thật là ở lúc cuối đời. Cho nên khi còn là thanh 

niên  trai  trẻ  thì  phải  biết  tiếc  phước,  phải  biết  bồi  phước,  mong  đem  phước  báo  để 

dành cho lúc cuối đời. Có phước thì sẽ không có những bệnh nghiệp chướng này hiện 

tiền. Người hưởng hết phước báo thì bệnh nghiệp chướng liền hiện tiền, hiện tại mọi 

người gọi là bệnh người già, chẳng hạn như chứng mất trí nhớ của người già, đều là 

thuộc về loại bệnh nghiệp chướng này, bác sĩ cũng đành bó tay, Phật Bồ Tát cũng giúp 

không  được.  Có  phương  pháp  trị  hay  không?  Có,  “Phật  thị  môn  trung,  hữu  cầu  tất 

ứng”. Là phương pháp gì vậy? Phật dạy bạn sám trừ nghiệp chướng; chỉ có chính bạn 

thật sự sám hối, thật sự sửa chữa lỗi lầm, thật sự ăn năn hối lỗi, thật sự hồi đầu, bệnh 

đó của bạn có thể cứu. Thường là những bệnh có hại này, không những thân thể đau 

đớn, liên lụy người nhà mà còn phải bỏ ra một số tiền thuốc men tương đối lớn. Cho 

nên cần phải tỉnh ngộ, đem số tiền mua thuốc men này đi làm sự nghiệp từ thiện thì 

bệnh của bạn sẽ khỏi. Bạn phải hiểu được đạo lý này. Đem hết tiền thuốc men quyên 

góp để làm việc tốt, sau đó sẽ dẫn đến hai kết quả. Nếu như thọ mạng của bạn còn thì 

bệnh  của bạn  sẽ  khỏi, nếu như thọ  mạng của bạn  đã hết thì  bạn  sẽ ra  đi  rất  an  lành, 

không  bị  bệnh  khổ  dày  vò.  Nhà  Phật  nói  lý,  lý  và  sự  tương  ưng,  chúng  ta  phải  tin 

tưởng, tin sâu không nghi. Giáo huấn của Phật Đà là giáo huấn chân thật. 

Hiện nay có một số người nói, Phật giáo chúng ta nhiều lần khởi xướng, cũng hơn 10 

năm rồi, Phật giáo là nền giáo dục chí thiện viên mãn của Phật Đà đối với chúng sanh 

trong chín pháp giới. Xã hội đại chúng ngày nay vẫn là không tiếp nhận. Đặc biệt là 

giáo dục từ các cơ quan chủ quản của chính phủ, vẫn không thể tin tưởng, vẫn cứ xem 

Phật giáo là tôn giáo, xem là mê tín. Giáo dục của nhà Nho hiện nay thì họ có thể tiếp 

nhận được rồi. Hiện tại chúng ta trong nước hay ở hải ngoại, nhìn thấy có rất nhiều trẻ 

nhỏ học Nho Kinh do chính phủ tài trợ. Các bộ môn giáo dục của chính phủ có thể tiếp 

nhận. Nhà Nho là giáo dục, điều này không sai. Trung Quốc từ thời Hán Võ Đế đã chế 

định ra tôn chỉ của giáo dục quốc gia, bãi truất bách gia độc tôn Khổng Mạnh. Ông đề 

xướng  như vậy,  mãi  cho  đến  thời  Mãn  Thanh,  chính  sách  giáo  dục  của  Trung  Quốc 

không  hề  thay  đổi, dù  cho  triều  đại  thay  đổi,  nhưng  chính  sách  giáo  dục  không  đổi, 

cho nên giáo dục của nhà Nho tại Trung Quốc đã hơn 2000 năm rồi. Mở thi cử chọn 

hiền tài, mỗi một huyện có huyện học, quốc gia xây đại học Quốc Tử Giám, bất luận là 

huyện học cũng được, tỉnh học cũng được, Quốc Tử Giám cũng được, là ngôi trường 

như thế nào vậy? Cách nhìn của tôi, dùng cách nhìn hiện tại thì là đại học chính trị. 

- 297 - 

Những người đọc sách ấy,  mục đích là để làm gì? Tương lai là làm quan triều đình, 

tham gia chính sự. Cho nên, quốc gia xây dựng trường học chính trị, dùng nhà Nho để 

làm  trường  học chính  trị, là  giáo  dục. Quy tể  tướng  là  chủ  quản  của  “Lễ  Bộ”  (lễ  bộ 

chính là bộ giáo dục), nhưng mà ông đã bỏ qua Phật giáo là giáo dục. 

Phật giáo là nền giáo dục gì? Dùng lời hiện nay mà nói là giáo dục xã hội đa nguyên 

văn hóa. Ai quản việc đó? Hoàng đế tự mình quản. Mục đích giáo dục của Phật giáo 

nằm ở đâu? Chúng ta cứ lấy thế gian pháp để mà nói, mục đích rõ ràng nhất là bậc đế 

vương mong cầu quốc thái dân an, hy vọng xã hội an định, đất nước thái bình, nhân 

dân được hạnh phúc. Phải dùng cái gì? Phải dùng giáo dục của Phật giáo. Họ không 

biết  ngôi  đạo  tràng  Phật  giáo  chính  là  trường  học,  mặc  dù  tên  gọi  không  phải  là 

“trường  học”,  gọi  là  “tự”,  “viện”,  “am”,  “đường”, bốn  cái  danh  xưng.  Tự,  viện,  am, 

đường đều là giáo dục Phật giáo, đều là thúc đẩy giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa, 

vua đích thân đến lãnh đạo. Vua đã xem  trọng giáo dục Phật Đà hơn so với của nhà 

Nho.  Nhà  Nho  thì  phái  một  bộ  trưởng  để  lo  liệu  là  xong,  còn  giáo  dục  này  thì  đích 

thân vua ra lãnh đạo. Các vị thử nghĩ xem, từ xa xưa, những vị vua này họ có trí tuệ, 

họ có tầm nhìn, có phước báo, có thể thúc đẩy nền giáo dục này, cho nên đất nước trị 

an lâu dài. Họ có thể truyền mấy mươi đời, họ có thể tại vị mấy trăm năm là có đạo lý 

của nó. Ngày nay sự giáo dục thù thắng viên mãn như vậy lại bị xã hội đại chúng coi 

là tôn giáo mê tín, đây là sự bất hạnh của cả nhân loại. Chúng ta có thể trách người ta 

được  không?  Không  thể  được.  Hiểu  lầm  của  họ  là  chính  xác,  là  chính  đáng.  Vì  sao 

vậy? Không có ai giảng giải. Sai lầm thật sự là ở chỗ nào? Sai lầm là ở người xuất gia 

chúng  ta,  người  xuất  gia  chúng  ta  không  có  làm  tốt  sự  nghiệp  hoằng  pháp  lợi  sanh, 

cũng chính là nói không có đem giáo dục của Phật Đà làm cho tốt, không có đem giáo 

dục  Phật  Đà  phát  dương  quang  đại.  Ngoài  xã  hội  họ  xem  Phật  giáo  là  mê  tín  là  do 

chúng  ta  đã  làm  sai,  đã  hoàn  toàn  xem  nhẹ  nền  giáo  dục  của  Phật  giáo,  thậm  chí  là 

chính mình cũng không thể lý giải được. Ai mê tín vậy? Chính mình dẫn đầu mê tín. 

Lỗi  lầm  của  chúng  ta  rất  nặng,  cho  nên  nhà  Phật  có  một  câu  ngạn  ngữ  nói  rằng: 

 “Trước cửa địa ngục tăng đạo nhiều” . Vì vậy tôi không có chủ động khuyên người ta 

xuất gia. Vì sao vậy? Khuyên người ta xuất gia không chừng là đẩy người ta tới địa 

ngục rồi. Đây là cái tâm gì chứ? Bạn muốn đưa một người nào đó xuống địa ngục thì 

bạn khuyên họ xuất gia. Sau khi xuất gia thì có hai con đường, một cái là thiên đường, 

một cái là địa ngục. Bạn chân thật hiểu được Phật pháp, tín giải hành chứng, như lý 

như pháp mà tu học, giáo hóa chúng sanh thì bạn sanh thiên. Còn nếu bạn không làm 

được, cho dù cả đời không có lỗi lầm gì, bạn ở trong tự viện làm một trụ trì, trụ trì thì 

cũng như là bạn làm hiệu trưởng ở trong trường học vậy, bạn không có phạm sai lầm 

gì, bạn không có làm một việc gì xấu, bạn là người tốt, không sai, bạn là người tốt một 

trăm phần trăm, nhưng bạn đã làm  một hiệu trưởng mà bạn không làm thành trường 

học,  trong  trường  học  của  bạn  không  có  giáo  viên,  cũng  không  có  học  sinh,  thì  con 

người bạn có tốt đi nữa cũng bị cách chức xét xử, bạn cũng phải ngồi tù. Không phải 

là đạo lý như vậy hay sao? Thế xuất thế gian pháp đồng một đạo lý. Cho nên, chúng ta 

ngày nay lựa chọn nghề nghiệp này, mặc lên cái y phục này, nếu không thể đem giáo 

dục Phật giáo làm cho tốt, tương lai sẽ đọa địa ngục. Tôi đã đem những lời này nói rõ 

ràng rồi, bạn không nên trách người khác, bạn đáng bị như vậy. 

Đồng tu tại gia phải làm một người hộ pháp cho tốt, giúp đỡ những pháp sư xuất gia 

hoằng pháp lợi sanh,  cung cấp  cho họ đạo  tràng để giảng  Kinh. Tương lai đồng học 

- 298 - 

của chúng ta ngày  một nhiều hơn, không có nơi để mà đi tập giảng thì phải làm sao 

đây?  Mọi  người  các  vị  phải  giúp  đỡ. Cách  giúp  như thế nào?  Thỉnh họ  đến  nhà  của 

mình để giảng, một tuần đến giảng một lần, giảng cho chúng ta nghe trọn một bộ Kinh 

hoàn chỉnh từ đầu đến cuối. Còn thính chúng thì chúng ta mời vài người bạn hữu, hàng 

xóm, không câu nệ nhiều hay ít, năm người ba người không phải ít, mười người, tám 

người cũng chẳng phải nhiều, chỉ cần các vị cả nhà đều hoan hỷ, mời pháp sư đến nhà 

để  giảng  Kinh.  Đây  là  việc  cát  tường  nhất,  Phật  quang  Tam  Bảo  đã  chiếu  vào  trong 

ngôi nhà bạn. 

Chúng tôi ngày trước ở Đài Trung, thời gian Lý lão sư bồi huấn cho chúng tôi, chúng 

tôi  đi  đến  đâu  để  luyện  tập  giảng  Kinh  vậy?  Đều  là  đến  nhà  của  các  đồng  tu;  thính 

chúng  khoảng  chừng  11,  12  người,  có  lúc  thì  chỉ  7,  8  người, mỗi  một  tuần  lễ  giảng 

một lần, nhiều năm không ngừng nghỉ mới có thể luyện được thành. Gia đình này của 

bạn  có  phước,  bạn  mời  pháp  sư  đến  giảng  Kinh  là  vô  lượng  vô  biên  công  đức,  nền 

tảng của pháp sư là nhờ bạn đã bồi dưỡng nên. Những lời này lúc trước, khi tôi giảng 

Kinh tại Cư Sĩ Lâm, rất nhiều năm về trước tôi đều nói qua, dường như là khóa thứ 

nhất của lớp bồi huấn, tôi đã nói qua rất nhiều lần. Là phước báo thật sự, là phước báo 

hạng nhất ở thế gian, không phải tốn tiền. Mời pháp sư đến nhà của ta giảng Kinh là 

phước báo chân thật so với việc bạn làm một cái pháp hội Thủy Lục, làm một cái đàn 

tràng Thủy Lục. Nghe nói muốn làm một pháp hội Thủy Lục, ở đây thì tôi không biết, 

ở Đài Loan thì phải tốn mấy triệu tiền Đài Loan. Công đức mời pháp sư giảng Kinh 

lớn hơn nhiều so với việc đó. Việc đó là giả, công đức mời pháp sư đi đến nhà mình 

giảng Kinh mới là chân thật. Do đây mà biết, nếu như nói trong ngôi nhà bạn không 

được sạch sẽ cho lắm, trong nhà có người bệnh, thường hay có quá nhiều việc không 

thuận lợi, thì mời pháp sư đến nhà bạn giảng Kinh vài lần là thiên hạ thái bình, việc gì 

cũng không còn nữa. Quả thật như vậy. Cho nên đạo tràng Cư Sĩ Lâm này, những năm 

gần đây tại vì sao được hưng vượng như vậy? Đâu có gì khác ngoài việc ngày ngày 

giảng  Kinh. Niệm  Phật đường  ngày  ngày  có người đang niệm  Phật, giảng đường thì 

ngày ngày có người đang giảng Kinh, chư Phật hộ niệm, Long Thiên Thiện Thần bảo 

hộ thì đạo tràng có thể nào không hưng vượng? Nghe nói hiện tại trong nước cũng có 

một số đạo tràng rất hưng vượng, các vị đi nghiên cứu nguyên nhân hưng vượng của 

họ thử xem, cũng là thường thường mời pháp sư giảng Kinh, cũng là Niệm Phật đường 

ngày đêm niệm Phật không gián đoạn. 

Xin nói rõ lại một điểm, mọi người bất luận là thế pháp hay Phật pháp đều đem tiền tài 

xem rất trọng, kinh phí đạo tràng của chúng ta là từ nơi nào đến? Không cần bản thân 

ra sức suy nghĩ, không cần tự mình phải nhọc công, chính mình động não suy nghĩ là 

suy nghĩ sẽ lệch lạc, không những tiền tài không thể cuồn cuộn đến, ngược lại còn cản 

trở đi mất. Đây là sự thật. Tiền là từ đâu đến? Bố thí, càng thí càng nhiều. Không chịu 

bố thí, những thứ đồ này là tôi để buôn bán, vậy thì tiền tài liền đoạn mất, khổ nạn của 

bạn liền tới. Tại sao vậy? Không nghe lời của Phật, tin tưởng vào cái chủ ý xấu của 

mình, vậy  thì sai  rồi.  Nếu  bạn  muốn được  tiền tài thì bạn  phải  dốc sức  tu  tài  bố thí. 

Nếu bạn muốn thông minh trí tuệ thì bạn phải dốc sức tu pháp bố thí. Nếu bạn muốn 

khỏe mạnh sống lâu thì bạn phải tu vô úy bố thí. Phật nói không hề sai, người thế gian 

chúng ta không có cái trí tuệ này, không có cái học vấn này, toàn bộ đều làm sai. Nếu 

như đạo tràng ta đã không bố thí, mà còn phải lấy đồ để bán lấy tiền, đây là gì? Là tin 

tưởng ý của chính mình, không tin lời nói của Phật. Không tin tưởng Phật thì chư Phật 

- 299 - 

đi mất, thần hộ pháp cũng đi luôn, đạo tràng này nhất định sa sút, không bao lâu cái 

tướng suy liền sẽ hiện tiền, không thể thành tựu. Đây chân thật gọi là kẻ đáng thương 

xót. Đồng  tu  chúng  ta  phải nhớ kỹ, tôi học  Phật 50 năm, giảng  Kinh bốn  mươi  mấy 

năm, những kinh nghiệm này, những thường thức này của tôi rất phong phú. Chỉ cần 

buông  bỏ  thành  kiến  của  chính  mình,  tùy  thuận  giáo  huấn  của  Phật  Đà  thì  sẽ  thuận 

buồm xuôi gió. Nếu như không tin vào sự giáo huấn của Phật Bồ Tát, tùy thuận phiền 

não  tập  khí  của  chính  mình,  quyết  định  là  đến  sau  cùng  chỉ  có  thất  bại.  Mọi  người 

chúng ta đều phải hiểu đạo lý này. 

Tốt rồi! Hôm nay thời gian đã hết, chúng tôi chỉ giảng đến đây thôi. 

A Di Đà Phật… 



Tập 250 

Kinh văn: “Diệc vô tứ thời, hàn thử, vũ minh chi dị. Phục vô đại tiểu giang hải, 

khâu lăng khanh khảm, Kinh cức sa lịch, Thiết Vi, Tu Di, thổ thạch đẳng sơn”. 

Chúng  ta  bắt  đầu  xem  từ  đoạn  này.  Đây  là  Thế  Tôn  vì  chúng  ta  mà  giới  thiệu  hoàn 

cảnh trang nghiêm của Tịnh Độ Tây Phương. Đoạn ở phía trước, Thế Tôn vì chúng ta 

đã giới thiệu hoàn cảnh nhân sự ở bên đó, từ đây tiếp theo vì chúng ta giới thiệu hoàn 

cảnh  vật  chất. Hoàn  cảnh  nhân  sự  thù  thắng thì hoàn  cảnh  vật  chất  đương nhiên  tốt. 

Đây là đạo lý gì vậy? Ở trên Kinh Phật thường hay nói với chúng ta, y báo là tùy theo 

chánh  báo  mà  chuyển.  Do  vậy  chúng  ta  phải  hiểu  được,  hoàn  cảnh  vật  chất  của  nơi 

chúng ta cư trú cùng tất cả tạo tác khởi tâm động niệm của chúng ta đích thực có mối 

quan hệ vô cùng mật thiết. Ở trên Kinh Phật đã nói rất nhiều, nói được rất rõ ràng. Các 

nhà khoa học hiện tại cũng đang dần dần phát hiện ra, thứ gọi là vật chất, sự thật nó là 

hiện  tượng  của  làn  sóng  chấn  động.  Phát  hiện  này  ngày  càng  gần  với  trên  các  Kinh 

luận Đại Thừa đã nói. Mà ảnh hưởng nghiêm trọng nhất tới làn sóng chấn động chính 

là  tư  tưởng  ý  nghĩ  của  chúng  sanh  hữu  tình, cho  nên  không  thể  nói  chúng  ta  khởi  ý 

niệm thì chỉ là một việc rất nhỏ, chẳng đáng là gì. Chúng ta mà nghĩ như vậy thì mãi 

mãi cũng là nghĩ sai, đâu ngờ rằng cái ý niệm cực kì vi tế cùng với hoàn cảnh y báo 

của chúng ta, hoàn cảnh y báo nếu như là rộng lớn, đó chính là tinh hệ, chúng ta nói hệ 

mặt trời, hệ ngân hà, thậm chí ảnh hưởng cho đến tận hư không khắp pháp giới. Có lẽ 

có người sẽ nói cách nói của tôi như vậy có phần hơi quá, kỳ thực cách nói này không 

phải  là  tôi  nói,  mà  là  trên  Kinh  Phật  đã  nói.  Nếu  như  chúng  ta  tỉ  mỉ  mà  tư  duy,  mà 

quan sát, từ từ chúng ta có thể thể hội được những gì Phật đã nói là chính xác, không 

có sai một chút nào. 

Hôm nay chúng ta xem Kinh văn đoạn mở đầu: “Diệc vô tứ thời, hàn thử, vũ minh 

chi  dị”. Tứ  thời  là  chỉ  xuân -  hạ  -  thu -  đông.  Singapore  này  không  có  sự  khác biệt 

giữa bốn mùa, Thế giới Cực Lạc cũng không có. Tuy là Singapore không có bốn mùa, 

nhưng có mùa đông mùa hạ, thời tiết nóng nực, sinh sống ở nơi này cũng không phải 

dễ chịu lắm, không như Thế giới Tây Phương Cực Lạc mát mẻ tự tại. Con người sinh 

sống ở trên địa cầu này phải ứng phó với bốn mùa xuân - hạ – thu - đông, bởi vì chúng 

- 300 - 

sanh hữu tình sinh sống tại địa cầu này nghìn vạn năm nay họ đã quen rồi, đã tập thành 

thói  quen, nếu  như đi  đến  một  nơi  mà  không  có  bốn  mùa  luôn  luôn  là  rất  khó  thích 

ứng. Đây gọi là tập tánh, không phải tự nhiên. Tập tánh này đã huân tu trong thời gian 

dài. Quá lạnh hay quá nóng, đây là mùa đông và mùa hè, đối với sức khỏe của chúng 

ta  đều  có  tác  hại,  cho  nên  nếu  như  một  người  biết  cách  điều  thân  điều  tâm,  người 

thông thường nói là đạo của dưỡng sinh, bạn chân chánh hiểu được đạo lý này. 

Thọ  mạng  con  người,  trong  sách  xưa  của  Trung  Quốc  có  ghi  chép  (là  quyển  “Linh 

Xu”, đây là quyển sách về y dược nguyên thủy nhất của Trung Quốc), nói với chúng ta 

cái thân thể này  là  một hệ thống  máy  móc, nếu  như bạn có thể bảo dưỡng được tốt, 

không chà đạp nó, không tổn hại nó, thì thọ mạng vận hành của hệ thống máy móc này 

phải là 200 năm. Con người sống 200 năm không được tính là trường thọ, chỉ là thọ 

mạng bình thường. Không đến 200 năm, thậm chí là còn không giữ gìn cho đến được 

100 năm, vậy thì bạn không hiểu được cái đạo của dưỡng sinh, chính bạn đã làm hư 

tổn hệ thống máy móc này. Việc này thật đáng tiếc. Người am hiểu đạo lý dưỡng sinh 

chính là chư Phật Bồ Tát. Có lẽ sẽ có người hỏi, Phật đã hiểu được cái đạo của dưỡng 

sinh, thì tại sao Thích Ca Mâu Ni Phật trụ thế chỉ có 80 năm? Vì sao Ngài lại không 

sống đến 200 năm? Phật tuy là không sống đến 200 tuổi, nhưng mà Phật có một người 

học trò, thực tế mà nói là có hai vị học trò, một vị là tôn giả Tân Đầu Lô, vị kia là tôn 

giả Ca Diếp, hiện tại vẫn còn ở tại thế gian này. Dựa theo cách nói của người ngoại 

quốc, Thích Ca Mâu Ni Phật nhập diệt đến nay là hơn 2.500 năm, vậy thì hai vị ấy đều 

đã được hơn 2.500 tuổi, thật sự vẫn đang tại thế. Do đây mà biết, chư Phật Bồ Tát, A 

La Hán, những  vị  này  đến  thế gian này  là  do  ứng hóa  mà  đến.  Họ  có  thọ  mạng  hay 

không?  Họ  không  có,  thời  gian  họ  trụ  thế  ngắn  hay  dài  hoàn  toàn  xem  pháp  duyên. 

Pháp duyên phải là thật thù thắng thì sống thêm vài năm, pháp duyên không còn nữa, 

bất cứ khi nào cũng có thể đi, không phải như cái thân nghiệp báo này của phàm phu 

chúng ta, bản  thân  không  thể làm  chủ được  chính mình. Nhưng  mà  chúng ta thật sự 

hiểu được đạo lý dưỡng sinh, thì thọ mạng của thân nghiệp báo chính mình cũng có 

thể làm chủ tể, không thể giống như chư Phật có thể trụ thế nghìn vạn năm. Tôn giả Ca 

Diếp nhận sự phó thác của Thích Ca Mâu Ni Phật, phải đợi Bồ Tát Di Lặc đản sanh 

thành Phật tại thế gian này, đem y bát của Thích Ca Mâu Ni Phật truyền lại cho Bồ Tát 

Di Lặc, Ngài mới có thể nhập diệt. Đến khi nào thì Bồ Tát Di Lặc mới đến thế gian 

này thị hiện thành Phật vậy? Trong “Kinh Di Lặc Bồ Tát Hạ Sanh” nói, tính bằng năm 

tháng ở thế gian này của chúng ta là 5.670.000.000 năm. Tôn giả Ca Diếp phải sống 

với  tuổi  thọ  lâu  đến  như  vậy.  Chúng  ta  cũng  nhìn  thấy  rồi,  đây  thật  không  thể  nghĩ 

bàn, 5.670.000.000 năm. Nhưng thật ra, nếu đem so sánh với người của Thế giới Cực 

Lạc,  thì  Ngài  vẫn  là  đoản  mệnh.  Người  của  Thế  giới  Cực  Lạc  tuổi  thọ  vô  lượng, 

5.670.000.000 năm thì không thể so sánh được với họ, họ là vô lượng thọ. Lời mà Phật 

đã nói mỗi câu đều là lời thật, vì thế chúng ta phải hiểu được đạo dưỡng sinh. 

Phương pháp dưỡng sinh có rất nhiều nhưng nguyên lý nguyên tắc chỉ có một. Trong 

Phật môn thì dùng hình bánh xe làm biểu pháp, nhà Phật thường nói pháp luân thường 

chuyển.  Luân  là  cái  gì?  Luân  là  hình  tròn.  Hình  tròn  có  vòng  tròn  và  tâm  của  hình 

tròn. Thân này của chúng ta là vòng tròn. Tâm ta là cái tâm của hình tròn. Dưỡng tâm 

phải tịnh, tâm là tịnh, dưỡng tâm phải rỗng, trong tâm không thể có bất cứ thứ gì. Có 

mấy người có thể hiểu được chứ? Vòng của hình tròn là phải động, không động thì nó 

không có tác dụng. Vòng  tròn phải động, tâm  vòng  tròn  phải  tĩnh, cho nên  chúng ta 

- 301 - 

dưỡng thân phải động, dưỡng tâm phải tĩnh, đây là nguyên lý nguyên tắc của dưỡng 

sinh.  Con  người  vì  sao  mà  thọ  mạng  ngắn  ngủi  như  vậy?  Vì  họ  đã  hoàn  toàn  tương 

phản với nguyên tắc này. Người hiện đại thân thể muốn dễ chịu, họ không muốn động, 

trong tâm thì từ sáng đến tối nghĩ tưởng lung tung, hoàn toàn trái ngược lại với nguyên 

lý  này.  Ở  trong  tâm  có  vọng  tưởng,  có  phân  biệt,  có  chấp  trước  là  tâm  đã  hỏng  rồi. 

Tâm  ảnh hưởng thân, nên  thân  mới  sinh  ra  bệnh. Chúng ta không  chịu nổi  một  chút 

phong  hàn  cảm  nhiễm  từ  bên  ngoài  thì  liền  bị  bệnh,  nguyên  nhân  gì  vậy?  Độc  tố  ở 

trong tâm đã quá nhiều, ngày nay gọi là siêu vi trùng. Phật nói nguồn gốc của siêu vi 

trùng là gì? Tham sân si gọi là tam độc phiền não. Bên trong mà có tham sân si thì bên 

ngoài sẽ rất dễ bị vi khuẩn gây bệnh xâm hại, bạn sẽ rất dễ bị bệnh. Phật Bồ Tát, A La 

Hán các Ngài vì sao mà không bị bệnh? Các Ngài đã đoạn tham sân si rồi, bên trong 

tâm thì thanh tịnh, không có mầm bệnh, bên ngoài cho dù có bị quấy nhiễu, họ cũng 

không dễ gì bị cảm nhiễm, trừ khi là họ thị hiện. Sự thị hiện đó đều là có tác dụng dạy 

học, đều là dùng để giáo hóa chúng sanh. Nếu không mà nói, họ không thể nào sinh 

bệnh.  Những  điểm  này  thì  chúng  ta  cần  phải  nên  học.  Tâm  địa  thanh  tịnh,  một  trần 

cũng không nhiễm thì chúng ta sẽ không bị bệnh. Tâm địa chân thành từ bi thì có thể 

giải trừ độc tố. 

Cách ăn uống của chúng ta hiện nay, thật sự giống như trên Kinh đã nói là mỗi ngày 

“uống đắng ăn độc”. Dùng phương pháp gì để giải trừ những độc tố này? Dùng tâm từ 

bi, từ bi có thể giải độc, thanh tịnh thì có thể không bị cảm nhiễm. Đây là nói đến đạo 

của  dưỡng  sinh,  “tứ  thời  hàn  thử  vũ  minh  chi  dị”  đối  với  chúng  ta  thì  sẽ  không  tạo 

thành sự chướng ngại. Thế giới Tây Phương thì không có những thứ này. 

Thiên Thân Bồ Tát ở trong “Vãng Sanh Luận” đã nói rất hay, Ngài nói Thế giới Tây 

Phương  là  tự  tánh  công  đức  trang  nghiêm.  Tự  tánh  là  chân  tâm,  cũng  chính  là  “duy 

tâm  sở  hiện”  mà  Thế  Tôn  đã  nói  ở  trên  “Kinh  Hoa  Nghiêm”.  Thế  giới  Tây  Phương 

Cực Lạc là “duy tâm sở hiện”. Thế gian này của chúng ta là sau duy tâm sở hiện lại có 

duy thức sở biến, vậy thì phiền phức liền đến. Thế giới Tây Phương chỉ có duy tâm sở 

hiện,  không  có  duy  thức  sở  biến,  cho  nên  là  tự  tánh  công  đức.  Tánh  là  căn  bản,  là 

nguồn gốc của quốc độ chúng sanh tận hư không khắp pháp giới. 

Mấy nghìn năm lại đây, trên địa cầu này của chúng ta, trong và ngoài Trung Quốc có 

rất nhiều người thông minh đang nghiên cứu thảo luận, đang nghiên cứu khởi nguồn 

của  vũ  trụ,  khởi  nguồn  của  sự  sống.  Chúng  ta  cũng  đã  nghe  rất  nhiều  học  thuyết, 

nhưng  mà  đều  không  có  một  học  thuyết  nào  có  thể  khiến  người  ta  tâm  phục  khẩu 

phục. Nguyên nhân gì vậy? Người tìm tòi tuy nhiều nhưng không tìm được chân tướng 

sự thật. Chân chánh tìm được chân tướng sự thật chỉ có Phật và Đại Bồ Tát. Thực ra, 

các nhà tôn giáo của Ấn Độ cũng là giỏi lắm rồi. Trong Bà La Môn giáo nói là Minh 

Đế, cảnh giới này chúng ta quan sát thế gian có rất nhiều nhà khoa học, nhà triết học, 

họ đều không có phát hiện, chỉ mới phát hiện được là đích thực có không gian không 

đồng  duy  thứ  tồn  tại,  mà  vẫn  chưa  có  phương  pháp  để  siêu  vượt.  Bà  La  Môn  giáo 

trong tôn giáo trên địa cầu này là tôn giáo cổ xưa nhất, họ dùng công phu thiền định 

đột phá được giới hạn của không gian và thời gian, thân chứng lục đạo luân hồi, không 

phải là suy đoán mà là đích thân chứng. Súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục họ đều đi qua; 

Dục giới thiên, sắc giới thiên, vô sắc giới thiên họ cũng đi qua rồi, cho nên đối với tình 

trạng ở trong sáu cõi, họ rất là rõ ràng. Công lực của họ đạt đến trời Phi Tưởng Phi Phi 

- 302 - 

Tưởng Xứ, không thể tiếp tục đột phá thêm được nữa, thế là đem cả thế gian này gọi 

thành là Minh Đế, đã đem cái cảnh giới này xem thành nguồn gốc của vũ trụ, là khởi 

nguồn của sinh mệnh. Thật khó mà có được. Đến sau khi Phật xuất thế, đã nói với mọi 

người đây không phải là khởi nguồn thật sự của vũ trụ, khởi nguồn thật sự của cảnh 

giới này có một sự sai biệt rất lớn. Phật nói với chúng ta, ngoài lục đạo ra còn có bốn 

pháp giới: Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật. Pháp giới bốn Thánh lại lên nữa vẫn 

còn  có  Nhất  Chân  Pháp  Giới.  Trên  “Kinh  Đại  Thừa  Liễu  Nghĩa”  nói  với  chúng  ta, 

khởi nguồn của sinh mệnh, khởi nguồn của vũ trụ, cái duyên khởi này là duyên khởi 

đồng thời, không có trước sau. Ở trên “Kinh Lăng Nghiêm” và “Kinh Viên Giác” nói 

rất hay:  “Một niệm bất giác mà có vô minh” , cái gọi là  “vô minh bất giác sanh tam tế, 

 cảnh giới vi duyên trường lục thô” . Đây là Phật đã đem duyên khởi của vũ trụ và sinh 

mệnh mà nói rõ ra một lần. Câu nói này của Phật tuy rằng đã nói được rất rõ ràng, rất 

minh bạch, nhưng phàm phu chúng ta nghiệp chướng tập khí sâu nặng nghe sẽ không 

hiểu.  Ai  nghe  có  thể  hiểu  được?  Là  pháp  thân  Bồ  Tát  nghe  sẽ  hiểu  được.  Bồ  Tát 

Quyền Giáo nghe xong thì lại hiểu mà không hiểu, không có hiểu thật sự, pháp thân 

Bồ Tát thì hiểu thật sự. Đây chính là “chư pháp thật tướng” đã nói ở trên “Kinh Bát 

Nhã”, là chân tướng của vũ trụ nhân sanh. Sau khi thật sự đã hiểu được, bạn nhất định 

phải đem vọng tưởng phân biệt chấp trước buông bỏ. Vì sao vậy? Không thuận pháp 

tánh, những thứ này là trái ngược với pháp tánh, đây là Duy Thức Sở Biến, chính là 

nguồn gốc của mười pháp giới. Thật sự hiểu, thật sự minh bạch rồi, nhất định phải tùy 

thuận pháp tánh mà không trái nghịch bổn tánh, thì cảnh giới mà bạn tiếp xúc không 

phải là trong mười pháp giới, pháp giới này gọi là Nhất Chân Pháp Giới, Pháp giới này 

gọi là Pháp Giới Hoa Tạng, hoặc gọi là Thế giới Cực Lạc. Làm sao lại chấp nhận trải 

qua cuộc sống ở trong mười pháp giới chứ? Không thể nào mà! Thật sự mà nói, Phật 

pháp là biết thì khó, hành thì dễ. Chính bởi vì sự thật như vậy mà năm xưa Thích Ca 

Mâu Ni Phật tại thế vì mọi người giảng Kinh thuyết pháp suốt 49 năm. 

Phàm  phu  thành  Phật  cần  phải  có  bao  nhiêu  thời  gian?  Nhà  Phật  nói,  người  thượng 

thượng căn, thượng căn lợi trí, trong khoảng Sát Na chuyển mê thành ngộ, thì họ đã 

thành tựu rồi. Phàm và Thánh cách nhau chỉ ở tại một niệm, một niệm mê thì là phàm 

phu, một niệm giác thì chính là Phật Bồ Tát. Vì vậy, học Phật là học cái gì? Học giác 

ngộ mà thôi. Chúng ta tại vì sao mà không giác ngộ? Ngày ngày học tập mà vẫn không 

giác ngộ, nguyên nhân không giác ngộ đó là chưa thể nào tùy thuận theo giáo huấn của 

Phật, nguyên nhân là chỗ này. Nếu như Phật dạy chúng ta làm như thế nào chúng ta 

thật sự làm được như thế ấy, tôi dám nói trong một đời này bạn quyết định sẽ thành 

Phật, không phải thành A La Hán hay thành Bồ Tát mà quyết định là thành Phật. Thật 

sự mà nói, Phật từ bi đến cùng cực. Một bộ Kinh căn bản nhất để tu hành, phân lượng 

của bộ Kinh này không lớn, là “Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo”, căn bản của tu hành, 

chúng ta có làm được hay chưa? Không thể nói Phật không từ bi. Chúng ta đã đọc qua, 

chúng ta cũng giảng qua, chúng ta làm chưa được thì phải làm thế nào? Trước khi Phật 

còn  chưa  thuyết  về  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo,  trước  tiên  đã  nói  với  chúng  ta  một  cái 

tổng  cương  lĩnh  của  việc  tu  hành,  đó  là   “ngày  đêm  thường  niệm  thiện  pháp” ,  ngày 

đêm  nghĩa  là  không có  gián  đoạn ,  “tư  duy  thiện  pháp” ,    “quán  sát  thiện  pháp” .  Cái 

ngày đêm đó nghĩa là xuyên suốt một mạch. Ngày đêm thường niệm thiện pháp, ngày 

đêm quán sát thiện pháp, ngày đêm thường tư duy thiện pháp, mãi mãi không thể gián 

đoạn. Sau cùng lại nói một câu là  “không để chút bất thiện nào xen tạp” . Khi nào bạn 

làm  được câu nói này  của  Phật, thì khi đó bạn thành  Phật rồi.  Cho nên, nếu bạn hỏi 

- 303 - 

ngày nào thì bạn thành Phật? Vậy thì tôi hỏi bạn đến ngày nào thì làm được? Bây giờ 

bạn làm được thì bây giờ thành Phật. Nếu quả thật sự là thân khẩu ý của bạn không có 

một mảy may bất thiện thì đây là Phật. 

Tiếp  đến,  Phật  nói  với  chúng  ta  về  tiêu  chuẩn  của  thiện  pháp.  Thế  nào  gọi  là  thiện 

pháp? Phật đã nói với chúng ta mười loại: Thân thì không sát sanh, không trộm cắp, 

không dâm dục; khẩu thì không vọng ngữ, không lưỡng thiệt, không ác khẩu, không ỷ 

ngữ;  ý  thì  không  tham,  không  sân,  không  si.  Mười  điều  này,  cảnh  giới  của  mỗi  một 

điều thì sâu rộng vô lượng. Từ sơ phát tâm đến Như Lai địa là tu cái gì? Chính là tu 

pháp môn này. Phật từ bi đã tuyên thuyết với chúng ta, bản thân chúng ta không từ bi, 

không chịu y giáo phụng hành, vậy đương nhiên bạn không thành Phật được rồi. Trái 

nghịch với giáo huấn của Phật Đà thì chỉ có tiếp tục luân hồi trong lục đạo. 

Thập thiện này không phải là giới điều do Thích Ca Mâu Ni Phật chế định ra để ràng 

buộc chúng ta, nếu bạn mà nghĩ như vậy thì bạn đã hoàn toàn nghĩ sai rồi. Thập thiện 

này là công đức vốn sẵn có ở trong tự tánh, không phải là từ bên ngoài vào, mà là tự 

tánh vốn sẵn có. Trên “Kinh Hoa Nghiêm” thường nói, tất cả chúng sanh đều có trí tuệ 

đức tướng của Như Lai, Thập Thiện Nghiệp Đạo này chính là đức tướng, tự tánh vốn 

sẵn có. Từ đây mà biết, chúng ta chỉ cần có thể tùy thuận thập thiện (chính là tùy thuận 

bổn  tánh),  tùy  thuận  tánh  đức,  thì  tự  tánh  của  chúng  ta  mới  có  thể  hiện  tiền.  Trái 

nghịch với thập thiện, ngày ngày tạo thập ác nghiệp, thập ác là trái nghịch với tự tánh. 

Chúng ta học Phật, không những là Tông môn phải cầu minh tâm kiến tánh, mà 84.000 

pháp môn, vô lượng pháp môn thì mục tiêu chung cực của việc tu học đều là “minh 

tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật”. Tông phái không tương đồng, pháp môn không 

tương đồng là phương pháp tu minh tâm  kiến tánh không như nhau, thủ đoạn không 

như  nhau.  Việc  này  không  sao,  phương  pháp  thủ  đoạn  có  thể  không  đồng,  nhưng 

phương hướng của chúng ta tương đồng, sau cùng đều là minh tâm kiến tánh, đều là 

kiến tánh thành Phật. Cho nên ở trên “Kinh Kim Cang Bát Nhã” Phật mới nói:  “Pháp 

 môn bình đẳng, không có cao thấp” . Nếu như bản thân chúng ta cho rằng, pháp môn 

này  của  chúng  ta  cao,  pháp  môn  kia  của  họ  không  bằng  ta  là  bạn  đã  trái  nghịch  tự 

tánh, bạn vĩnh viễn không thể kiến tánh, bạn tự gây chướng ngại, bạn trái nghịch với 

Thập Thiện. Việc này với thập thiện nghiệp có liên quan gì? Có liên quan. Liên quan 

thế nào? Ngu si, bạn ở nơi đó để phân biệt cao thấp, bạn là ngu si, bạn là ngạo mạn. Vì 

thế,  thập  thiện  bao  gồm  chung  hết  thảy  Phật  pháp,  không  những  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật 49 năm đã nói tất cả pháp đều không nằm ngoài thập thiện, mà mười phương ba 

đời  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai  đã  thuyết  vô  lượng  vô  biên  Phật  pháp  đều  không  nằm 

ngoài thập thiện. Tại sao như vậy? Là tánh đức mà, làm sao có thể siêu vượt tánh đức 

được chứ? Chúng ta vạn nhất không thể xem nhẹ việc này. Trong một đời này có thể 

đạt được thành tựu cứu cánh viên mãn hay không, thực tại mà nói chính là một câu nói 

này của Thế Tôn. 

Làm  thế  nào  chúng  ta  tu  thành  thuần  tịnh  thuần  thiện  ngay  trong  đời  này  như  tôi 

thường nói? Thuần tịnh là thanh tịnh, cũng chính là đề Kinh của bộ Kinh này: “Thanh 

Tịnh Bình Đẳng Giác”. Đây là phương hướng sinh hoạt trong một đời của chúng ta, 

chúng ta nỗ lực tu học phấn đấu hướng đến cái mục tiêu này. Chúng ta chính là cầu 

thanh  tịnh -  bình  đẳng -giác, tâm  thanh  tịnh, tâm  bình đẳng, tâm  giác  ngộ. Bạn  phải 

nên  biết,  nếu  có  một  chút  vọng  tưởng  nào  thì  tâm  của  bạn  không  thanh  tịnh,  không 

- 304 - 

bình  đẳng,  thì  bạn  đã  mê  rồi.  Có  một  chút  nào  phân  biệt,  có  chút  gì  chấp  trước  thì 

phiền phức sẽ rất lớn. Cho nên, tùy thuận theo giáo huấn của Phật Đà, Phật hiện bày 

trước mắt cho chúng ta thấy một con đường quang minh đại đạo duy nhất. 

Phật  ở  tại  chỗ  này  đã  vì  chúng  ta  mà  đã  tiết  lộ  ra  một  chút  tin  tức,  Thế  giới  Tây 

Phương không có tứ thời, đây là thiên thời chi lợi. Tại vì sao họ không có tứ thời? Họ 

không có phân biệt, chấp trước. Chúng ta bởi vì có phân biệt, có chấp trước, cho nên 

đã đem Nhất Chân Pháp Giới biến thành thế giới vô lượng vô biên phức tạp. 

 “Phục vô đại tiểu giang, hải, khâu lăng, khanh khảm, Kinh, cức, sa, lịch, Thiết Vy, 

 Tu  Di,  thổ  thạch  đẳng  sơn” .  Đây  là  địa  lợi.  Thế  giới  Tây  Phương  rộng  lớn,  ngay 

ngắn, mặt  đất  bằng lưu  ly, đường  đi trên  mặt  đất  đắp  bằng  vàng  ròng. Thế  giới  Tây 

Phương không có dân bản xứ, vì sao vậy? Vì đó là thế giới mới xuất hiện. Không như 

Thế giới Ta Bà này của chúng ta, Thế giới Ta Bà này lịch sử đã có từ rất lâu, dân bản 

xứ ở đây rất nhiều. Thế giới Tây Phương là do Pháp Tạng Bồ Tát vừa mới xây dựng, 

xây dựng hoàn thành cho đến nay cũng chỉ mới được mười kiếp mà thôi. Ở trong vũ 

trụ, thì thời gian này là rất ngắn ngủi, cho nên thế giới của Ngài không có dân cư lúc 

ban đầu. Dân cư là từ đâu mà đến? Đều là di cư đến từ mười phương thế giới, chúng ta 

hiện nay gọi là di dân, vãng sanh chính là di dân, di dân đi đến bên đó. Phật A Di Đà 

đã thiết định ra một điều kiện, điều kiện này chính là tâm phải thanh tịnh.   “Tâm tịnh 

 thì  Phật  độ  tịnh”.   Người  mà  tâm  không  thanh  tịnh  thì  thế  giới  bên  đó  sẽ  không  thu 

nhận bạn, cho nên những người đi đến thế giới bên đó đều là những người có tâm địa 

thanh tịnh, chúng ta nói là thuần tịnh, thuần thiện. Chúng ta hy vọng tương lai di dân 

đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  chúng  ta  nhất  định  phải  đạt  cho  bằng  được  hai 

điều kiện này. 

Tây Phương Tịnh Độ xác thực có tứ độ ba bậc chín phẩm. Tại vì sao lại có sự khác 

biệt  nhiều  như  vậy?  Là  vì  mức  độ  thanh  tịnh  thiện  lương  của  chúng  ta  không  đồng. 

Mức độ thấp nhất, ở trong “Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo” đã nói bạn đều làm được, 

đây là cái mức độ thấp nhất, thì bạn khẳng định sẽ sanh Phàm Thánh Đồng Cư Độ. 

Chúng  ta  phải  tu  hành  ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày,  tu  hành  phải  chú  trọng 

thực chất, không chú trọng hình thức. Những lời này tôi ở trong cả cuộc đời chỉ nghe 

có hai người nói qua với tôi. Người thứ nhất nói với tôi là lão sư Chương Gia Đại Sư. 

Thời gian đầu khi tôi mới học Phật, vẫn còn chưa xuất gia, lão sư Ngài đã dạy tôi. Còn 

người thứ hai nói với tôi, chính là Tổng thống Nathan của Singapore hiện tại. Có một 

lần chúng tôi cùng nhau ăn cơm, vào lúc đó thì ông chưa làm Tổng thống, chúng tôi 

ngồi với nhau. Ông nói với tôi, tôn giáo mà ông kính trọng ngưỡng mộ nhất chính là 

Phật giáo, Phật giáo trọng thực chất, không trọng hình thức. Tôi nghe câu nói này thật 

sự nổi cả gai ốc, đây là lần thứ hai tôi nghe thấy. Tổng thống là một người tinh thông 

chứ không phải không  có  chuyên  môn, câu  nói  này  người  bình thường  sẽ  không thể 

nào nói ra được. Trọng thực chất chính là thật làm, quyết không phải trên hình thức đã 

thọ tam quy, đã thọ ngũ giới, đó là hình thức. Hình thức không phải là việc Phật pháp 

coi trọng. Phật pháp coi trọng thực chất, chân thật làm được. 

“Không sát sanh”, nhất định là không sát hại tất cả sinh mạng của chúng sanh. Sau khi 

chúng ta học rồi, cả một đời phải kiên trì, phải phụng hành, một con kiến nhỏ bé cũng 

không thể được sát hại, bạn phải thật sự làm được. Đây là công phu cạn. Sâu thêm một 

- 305 - 

bậc, không những không có hành vi giết hại chúng sanh, mà đến cái ý niệm muốn tổn 

hại  một  chúng  sanh  nào  cũng  không  có,  vậy  thì  bạn  vãng  sanh  phẩm  vị  sẽ  cao.  Lại 

nâng cao lên một bậc nữa, không những không tổn hại đến sinh mạng của một chúng 

sanh  nào,  mà  còn  quyết  định  là  không  thể  tổn  hại  đến  pháp  thân  huệ  mạng  của  một 

chúng sanh nào, đó cũng là mạng. Giới cấm ở trong giới điều này rất rộng lớn, thật sự 

không có bờ mé, chúng ta phải biết được. 

“Không  trộm  cắp”,  tất  cả  những  vật  có  chủ  thì  nhất  định  không  thể  nào  được  đụng 

chạm  đến  nó.  Không  có  được  sự  đồng  ý  của  họ  mà  bạn  di  chuyển  vị  trí  của  nó,  thì 

cũng bị xem là phạm giới trộm cắp. Nói cho sâu hơn nữa là bạn vẫn còn cái ý niệm 

muốn chiếm tiện nghi của người khác, thì vẫn là phạm giới trộm cắp, vì bạn có lòng 

trộm cắp. Rất khó mà làm được. Bạn hãy xem thời đại hiện nay có bao nhiêu người 

đang nghĩ làm  thế  nào để  mình có  thể  đóng thuế ít  một  chút. Đích thực là lần tìm  ở 

trong pháp luật, tìm cho ra những k hở của pháp luật giúp họ có thể nộp ít thuế một 

chút. Đây là tâm trộm cắp. Họ đã quên đi những giáo huấn của Phật. Phật dạy bạn bố 

thí, quốc gia cũng là một pháp nhân, đối với cái pháp nhân này mà bạn không chịu bố 

thí hay sao? Quan niệm như vậy là sai lầm, quan niệm như vậy là thuộc về tâm trộm 

cắp. Nếu như là Bồ Tát thật sự, không những hoan hỷ nộp thuế, mà khi nhìn thấy đất 

nước đang lúc cần thiết thì họ còn bố thí nhiều hơn, đóng góp nhiều hơn, làm những 

việc phúc lợi xã hội nhiều hơn. 

Có một số người nói, hiện tại chốn quan trường có rất nhiều quan tham, số tiền thuế 

này của chúng ta nộp cho họ, họ đều lấy đi dùng lung tung, họ xài hết, không có làm 

việc gì cho xã hội đại chúng. Chúng ta có sự băn khoăn như vậy thì đây lại là biến chất 

nữa rồi, là nghi hoặc, tham sân si mạn nghi. Ở trên “Kinh Vô Lượng Thọ” nói, “nghi” 

là chướng ngại lớn nhất của Bồ Tát. Bạn nghi ngờ họ để làm gì? 

Singapore của chúng ta còn có vị Pháp sư Đàm Thiền, tôi rất tôn trọng ông, đại khái 

cũng khoảng hai năm rồi tôi không gặp mặt ông. Vị pháp sư này bố thí cúng dường 

không có hoài nghi, ông đem tiền tài bố thí ra ngoài, lại nói với bạn một câu:  “Nhân 

 quả mỗi người tự mỗi người chịu” . Ông chỉ nhắn nhủ câu nói này, sau khi đã nhắn nhủ 

xong  thì  không  để  lại  trong  lòng  một  dấu  vết  gì  nữa,  tâm  của  ông  thanh  tịnh.  Con 

người này thật quá hay. 

Bố thí cúng dường, làm được việc tốt mà trong lòng cứ nhớ mãi không quên, đây gọi 

là thiện hữu lậu, không phải công đức, đây là phước đức. Phước đức thì không thể giải 

quyết vấn đề sanh tử. 

Chúng ta muốn được vãng sanh, Thế giới Tây Phương Cực Lạc là một cái xã hội như 

thế nào? Ở trên “Kinh Di Đà” Phật nói với chúng ta là  “chư thượng thiện nhân câu hội 

 nhất xứ” . Chúng ta dựa vào cái gì mà có thể ở chung một nơi với những thượng thiện 

nhân này? Tâm chúng ta thì không thanh tịnh, tâm địa thì không lương thiện, vậy thì 

phải  làm  sao?  Niệm  Phật  chỉ  là  một  phương  tiện,  nếu  bạn  biết  niệm.  Lời  Phật  nói 

không có sai. Hiện nay có rất nhiều rất nhiều người niệm Phật đã làm sai lời Phật dạy, 

cho rằng chỉ niệm ở miệng là được rồi, thì có thể vãng sanh rồi, niệm được càng nhiều 

thì càng tốt, tâm và miệng không có tương ưng. Người biết niệm Phật không nhất thiết 

phải mỗi ngày từ sáng đến tối Phật hiệu không gián đoạn, dùng không được. Vậy khi 

nào thì niệm Phật? Trong tâm mà có ý niệm thì phải niệm Phật. Có ý niệm thì đều là 

- 306 - 

vọng niệm, không phải là vọng tưởng thì cũng là phân biệt, chấp trước. Những loại ý 

niệm như vậy vừa khởi thì nhanh chóng dùng câu A Di Đà Phật để mà loại trừ đi, đây 

gọi là niệm Phật. Cho nên niệm Phật là để khôi phục cái tâm thanh tịnh của mình, khôi 

phục cái thiện tâm của chính mình, không để ý nhiều hay ít. Tâm địa quả nhiên thuần 

tịnh  thuần  thiện,  một  câu  Phật  hiệu  cũng  không  thấy  mình  niệm,  thì  họ  mới  thật  là 

đang niệm Phật. Thế nào là Phật vậy? Thanh Tịnh - Bình Đẳng - Giác là Phật, Thập 

Thiện  Nghiệp Đạo là Phật. Họ đang hành  Phật  chi đạo, vậy  thì  gọi  là  niệm  Phật. Vì 

thế, các vị nhất định phải biết niệm. 

A Di Đà Phật… 



Tập 251 

Chúng ta ở trong thuận cảnh, ở trong thiện duyên mà khởi một ý niệm có tâm tham ái, 

thì lập tức niệm A Di Đà Phật, đem ý niệm này trừ bỏ, khôi phục tâm thanh tịnh bình 

đẳng  giác,  vĩnh  viễn  giữ  gìn  tâm  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác.  Nếu  như  trong  nghịch 

cảnh, ác duyên mà khởi lên ý niệm tâm sân hận thì nhanh chóng niệm “A Di Đà Phật”, 

đem  ý  niệm  này  diệt  trừ đi, đây  mới  gọi  là  biết  niệm.  Công  phu  niệm  Phật  như vậy 

mới thật sự là đắc lực. Dụng công phu được lâu, thực tế mà nói là dụng trong bao lâu 

thì bạn có thể ngày đêm miên mật không gián đoạn? Nhiều nhất ba năm, thì bạn từ chỗ 

phàm  phu  khế  nhập  vào  quả  địa  Pháp  Thân  Bồ  Tát,  vãng  sanh  đến  Tịnh  Độ  Tây 

Phương,  sanh  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  Độ.  Vì  sao  lại  không  làm?  Cho  nên  những 

người vãng sanh đến Thế giới Tây Phương ấy, người người đều là tâm thanh tịnh, thân 

thanh tịnh, thân tâm thanh tịnh, cuối cùng thì đều là thanh tịnh bình đẳng vô vi pháp 

thân, huống hồ lại còn được oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì. Bản thân 

chúng ta không có cái tâm này, không có cái nguyện này, không có loại hành trì này, 

năng lực của Phật cũng không thể giúp được. Sự gia trì của Phật đối với chúng ta là 

bình đẳng, chúng ta có một phần công phu thì Phật gia trì một phần, chúng ta có mười 

phần công phu thì Phật gia trì mười phần. Sự gia trì của Phật với chúng ta quyết định 

là tỉ lệ thuận với công phu của chính mình, chúng ta phải hiểu đạo lý này. 

Người niệm Phật phải nhìn thấu thế giới này. Thế giới này là giả tạm, không phải là 

thật. Mọi người đều đã đọc “Kinh Kim Cang” rất nhiều, trên Kinh đã nói một cách rõ 

ràng:  “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, “nhất thiết hữu vi pháp như mộng huyễn 

 bào ảnh” . Thế Tôn đã giảng “Kinh Bát Nhã” 22 năm. “Kinh Bát Nhã” rốt cuộc là nói 

những gì? Tôi đem 600 quyển “Kinh Đại Bát Nhã” xem qua một lần từ đầu đến cuối, 

tôi đã nhìn ra được một câu nói:  “Bất khả đắc” . Tổng kết lại 22 năm giảng Bát Nhã là 

thế xuất  thế  gian  tất  cả  pháp  là  “bất  khả  đắc”. Bạn  thật  đã hiểu  được chân tướng  sự 

thật thì buông xuống vạn duyên. Vạn duyên buông xuống rồi thì hoàn toàn tương ưng 

với  chân  tánh  của  chính  mình,  thì  bạn  đã  thành  Phật  rồi,  thì  bạn  đã  thành  Phật  cứu 

cánh viên mãn rồi. Nếu như là Tương Tự Phật cứu cánh viên mãn cũng không sợ, đến 

Thế giới Cực Lạc thì tương tự sẽ biến thành chân thật, bởi vì đến Thế giới Cực Lạc, 

Phật A Di Đà vừa gia trì thì công lực của bạn liền cao lên gấp bội, cho nên tương tự sẽ 

biến thành chân thật. Do đây mà biết, chúng ta không thể không thật làm. Thế giới Tây 

Phương  Cực  Lạc  thiên  thời  địa  lợi  nhân  hòa,  thế  giới  chư  Phật  trong  mười  phương 

- 307 - 

không thể nào so sánh. Ở trên Kinh Phật đã nói với chúng ta, kết cấu của hầu hết thế 

giới đều lấy núi Tu Di làm trung tâm, mặt trời mặt trăng thì xoay chuyển chung quanh 

núi Tu Di. Trên đỉnh của núi Tu Di là cung điện của vua trời Đao Lợi, ở giữa chừng 

núi Tu Di là nơi cư trú của Tứ Thiên Vương. Lúc trước có người tưởng rằng núi Tu Di 

là ở trên địa cầu của chúng ta. Núi Tu Di từ trên mặt chữ mà dịch thành ý nghĩa tiếng 

Trung Quốc là “diệu cao”, nhưng mà mọi người chúng ta đã xem nhẹ đi cái chữ “diệu” 

này, chỉ cho rằng là nó cao. Ngọn núi cao nhất trên địa cầu này, mọi người đều biết là 

ngọn núi Hymalaya. Núi Hymalaya có phải là núi Tu Di không? Nếu như thật sự là núi 

Tu  Di,  vậy  thì  Ấn  Độ  là  Nam  Thiện  Bộ  Châu,  Trung  Quốc  thì  không  phải  là  Nam 

Thiện Bộ Châu, Tây Tạng thì nằm phía bắc ngọn núi, vậy thì là Bắc Câu Lô Châu, vậy 

xem thử người Tây Tạng có giống người của Bắc Câu Lô Châu không? Phật nói người 

của Bắc Câu Lô Châu phước báo rất lớn, thọ mạng đều là 1.000 tuổi, không có ai yểu 

mạng, ăn mặc là tự nhiên, chúng ta nhìn thấy không có giống. 

Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ là một nhà nghiên cứu khoa học, ông là một Phật tử thuần 

thành, ông có cách nói như vầy. Ông nói, núi Tu Di tuyệt đối không phải ở trên địa cầu 

này, mà là ở trên một thiên thể lớn hơn, mặt trời xoay chung quanh cái thiên thể lớn 

này, cái thiên thể lớn hơn này người hiện nay thì gọi là hệ ngân hà. Chúng ta biết rằng, 

mặt trời đích thực là quay xung quanh hệ ngân hà, và cũng hoàn toàn nằm ở trong hệ 

ngân hà. Đỉnh của hệ ngân hà, nhà thiên văn gọi là Hoàng Cực. Địa cầu chúng ta chỉ 

có Nam cực và Bắc cực. Đại vũ trụ, hệ ngân hà mới gọi là Hoàng Cực. Nam Thiện Bộ 

Châu  là  Phật  nói  đến  địa  cầu,  địa  cầu  có  thể  là  một  phần  của  Nam  Thiện  Bộ  Châu. 

Cách nói này của ông rất hợp lý. Ở trên Kinh Phật nói đến cửu sơn bát hải, ông nói hải 

là một nơi mà nước hội tụ lại. Ở trên Kinh Phật nói pháp thường có nghĩa thú là biểu 

pháp, chúng ta không thể không hiểu. Những gì Phật nói về nước không phải là nước 

thật sự, mà là lưu động, chúng ta ngày nay gọi là thể khí, thể khí lưu động tụ hội lại 

trong vũ trụ. Biển mà Phật đã nói ở trên Kinh, có lẽ hiện nay đang nói là vũ trụ thái 

không.  Phật  nói  đến  nước  ở  đây  chính  là  nói  thể  khí  lưu  động  ở  trong  vũ  trụ  thái 

không, tuyệt đối không phải là biển ở trên quả địa cầu này của chúng ta. Cách nói như 

vậy thì dễ hiểu. 

Chúng ta thắc mắc, đơn vị thế giới mà Phật nói ở trên Kinh rốt cuộc là chỉ cái gì? Đơn 

vị thế giới là một ngọn núi Tu Di. Cách nói như vậy là dựa theo cách nói của lão cư sĩ 

Hoàng, nghĩa  là  một  cái  hệ  ngân  hà là  một đơn  vị thế giới, là  một  cái  thiên  thể  như 

vậy. Tập hợp 1.000 cái đơn vị thế giới gọi là một tiểu thiên thế giới. Từ đó cho thấy, 

một tiểu thiên thế giới thì có một ngàn cái hệ ngân hà. Lại lấy tiểu thiên thế giới làm 

đơn vị, 1.000 tiểu thiên thế giới thì làm một trung thiên thế giới. Sau đó lại lấy trung 

thiên thế giới làm đơn vị, 1.000 trung thiên thế giới thì gọi là một đại thiên thế giới, 

chính là khu giáo hóa của một vị Phật. Thích Ca Mâu Ni Phật có nhập Niết Bàn hay 

không? Không có. Ở tại thế gian của chúng ta thì biểu diễn như vậy, Ngài lại thị hiện ở 

thế giới tha phương, Ngài có thể hiện thân đồng thời ở tại tất cả chư Phật sát độ trong 

hư không pháp giới, không nơi nào không hiện thân, không lúc nào không hiện thân. 

Hiện cái thân như thế nào? Trên “Kinh Lăng Nghiêm” nói rất hay:  “Tùy chúng sanh 

 tâm, ứng sở tri lượng” . Ở trong “Phổ Môn Phẩm” cũng nói rất hay:  “Đáng dùng thân 

 gì để độ thì liền hiện thân ấy” . Cho nên, Phật Bồ Tát không có một thân tướng nhất 

định, Phật Bồ Tát không có định pháp để nói, chúng ta phải hiểu rõ đạo lý này. Đây là 

- 308 - 

vì chúng ta mà giới thiệu khái lược về hoàn cảnh y báo. Đây là từ mặt trái mà nói, phía 

sau thì Kinh văn nói từ mặt chính. 

Kinh  văn:  “Duy  dĩ  tự  nhiên  thất  bảo,  hoàng  kim  vi  địa,  khoáng  quảng  bình 

chánh,  bất  khả  hạn  cực.  Vi  diệu  kỳ  lệ,  thanh  tịnh  trang  nghiêm,  siêu  du  thập 

phương, nhất thiết thế giới”. 

 “Duy dĩ tự nhiên thất bảo” , câu nói này chúng ta không thể lơ là. Thất bảo lại thêm 

vào  tự  nhiên, hiển nhiên không phải là  thế  giới  này  của  chúng  ta. Những thứ đã nói 

như Kim Ngân, Lưu Ly, Pha Lê, Xa Cừ, Xích Châu, Mã Não, đây là trên Kinh thường 

nói, Phật chẳng qua là lấy những thứ mà thế gian chúng ta cũng có tương tự, tương đối 

gần  giống, trên  thực tế  bảy  báu ở  Tây  Phương hoàn toàn không  tương đồng  với  của 

chúng ta, không cách gì để tưởng tượng. Thế gian này của chúng ta ở đâu có bảo vật? 

Kỳ thật tất cả trân bảo cũng là bình đẳng. Hiện nay các nhà khoa học hiểu được. Bạn 

dùng máy móc khoa học tinh vi để phân tích hết tất cả vật chất, phân tích cho đến cuối 

cùng đều là nguyên tử, điện tử, hạt căn bản. Vàng bạc, lưu ly, kim cương so với đất cát 

trên  mặt  đất  này  của  chúng  ta  khác  biệt  không?  Không  có  khác  biệt,  hoàn  toàn  như 

nhau,  cho  nên  chúng  là  bình  đẳng, bình  đẳng  chân  pháp  giới.  Hà  cớ  gì  lại  thành  sai 

biệt  như  vậy?  Ngày  nay  chúng  ta  nói  là  phương  trình  cấu  tạo  của  chúng  không  như 

nhau, kỳ thực thì vật chất cơ bản hoàn toàn như nhau, một viên kim cương và một cục 

đá giá trị là như nhau. Tại vì sao một cái lại quý giá đến như vậy, một cái thì lại không 

đáng giá chút nào? Hai thứ như nhau, cấu tạo thì không như nhau, đem phương trình 

giải ra thì sẽ rõ ràng chân tướng, mới biết được cất giữ bảy thứ báu đó là bị lừa rồi. 

Nếu như bạn có tiền, tôi khuyên bạn vạn nhất không nên mua những thứ này, không 

nên tham ái những thứ đồ này, đó là ngu si. Những thứ đồ này là đồ hiếm có, hiếm có 

thì trở nên  quý  giá. Bạn  càng  cất giữ được  nhiều thì bọn cường đạo trộm  cắp sẽ  lấy 

bạn làm mục tiêu, đem lại cho bạn không phải là hạnh phúc mà là tai họa. Học Phật 

phải học trí tuệ. 

Vào năm 1977, tôi lần đầu tiên đến Hồng Kông giảng Kinh. Nhân duyên của việc lần 

đó đến Hồng Kông là Pháp sư Thánh Hoài (Pháp sư Thánh Hoài hiện tại vẫn còn) và 

cư sĩ Tạ Đạo Liên mời tôi đi đến Hồng Kông giảng Kinh. Thời gian đi lần đó khá lâu, 

tôi đã giảng “Kinh Lăng Nghiêm” hết 4 tháng. Có một hôm, cư sĩ Tạ Đạo Liên phát 

tâm muốn mua một cái đồng hồ cúng dường cho pháp sư. Tôi cũng nhận lời tiếp nhận, 

khó từ chối hảo ý ấy của bà. Bà đã đưa tôi đi một chuyến để xem để chọn. Cũng được 

thôi,  tôi  cùng  bà  đi  một  chuyến.  Đầu  tiên  đi  đến  ngân  hàng  của  bà,  xem  những  thứ 

vàng bạc châu báu ở trong tủ bảo hiểm của bà dưới tầng hầm của ngân hàng. Có hai 

cái rương nhỏ, cũng không lớn lắm, bà mở ra cho tôi xem thử. Sau khi tôi xem xong, 

tôi  nói:   “Bà  thật  là  đáng  thương” .  Bà  nói:   “Pháp  sư!  Ngài  nói  sao  chứ?”.   Tôi  nói: 

 “Bà  chỉ  có  một  chút  vậy  thôi  sao?”.   Bà  bảo  tôi  đến  xem.  Tôi  nói:   “Cái  này  không 

 đáng xem chút nào” . Sắc mặt của bà liền trở nên rất khó coi:  “Lẽ nào pháp sư Ngài lại 

 có nhiều hơn cả tôi à?” . Tôi nói:  “Tôi có quá nhiều quá nhiều, không thể tính đếm, 

 không có cách nào để ước lượng” . Bà nói:  “Ở đâu vậy?” . Tôi nói:  “Bà hãy nghĩ xem, 

 những thứ vàng bạc châu báu này của bà, bà không dám đeo  trên tay, vì Hồng Kông 

 có một số bọn cướp sẽ chặt tay của bà, quá nguy hiểm. Bà cũng không dám cất giấu ở 

 nhà, vì cất ở nhà thì lại sợ bọn trộm vào nhà trộm mất, sợ bọn cướp vào nhà cướp. 

 Chỉ còn cách để ở trong cái rương bảo hiểm, mỗi một tuần đi đến đó để sờ sờ ngắm 

- 309 - 

 ngắm,  vậy  mà  xem  là  của  bà  hay  sao  chứ?”   Tôi  nói  tiếp:   “Tất  cả  những  tiệm  vàng 

 trên thế giới này đều là của tôi. Tôi đến, kêu họ lấy ra. Tôi cầm cầm ngắm ngắm, rồi 

 đưa họ cất kỹ cho tôi. Vậy không phải đều là của tôi rồi sao?”.  Bạn nói xem người đó 

ngu si đến mức độ nào, thật sự không có trí tuệ. Tạ Đạo Liên năm kia đã qua đời rồi. 

Người không giác ngộ thì còn cách nào chứ? Cất giữ những thứ này, lúc ở trên tay sờ 

sờ vẫn có một chút cảm xúc, hiện tại có rất nhiều người gửi tiền trong ngân hàng, ngay 

đến tờ tiền cũng không nhìn thấy, mỗi ngày nhìn thấy những gì? Là những con số ở 

trên giấy tờ, so với châu báu kia còn giả tạo hơn, vẫn không bằng, châu báu còn có thể 

sờ thấy được, chữ số Ả rập thì đều không thể sờ được. Cho nên, nếu có năng lực, có cơ 

hội thì hãy làm nhiều việc tốt, không nên đem tiền cất giấu vào những chỗ đó, không 

nên đem đi mua vàng bạc châu báu, không nên làm những việc như vậy. 

Phật nói với chúng ta, bạn có thể xả bỏ hết thảy, bạn niệm niệm đều xứng tánh. Tài vật 

ở trong tự tánh là không có cùng tận, vô lượng vô biên. Phàm phu đáng thương, đã mê 

mất tự tánh, cho nên tài vật ở trong tự tánh đều không lấy ra được, vậy chỉ còn cách đi 

làm công việc tạm thời, đi kiếm sống trải qua ngày tháng cơ cực. Phật thật sự là đã nói 

rất  rõ  ràng,  rất  minh  bạch,  chỉ  cần  chúng  ta  thật  sự  chịu  y  giáo  phụng  hành,  buông 

xuống hết thảy thân tâm thế giới thì bạn được đại tự tại. Buông bỏ hết thảy, cái gì cũng 

không có, thì cái gì cũng không thiếu. Đây là thật chứ không phải giả. Thích Ca Mâu 

Ni Phật năm xưa còn tại thế đã làm cho chúng ta thấy, chúng ta phải tin tưởng. Hiện 

nay  thổ dân  tại  Úc Châu  họ  cũng  là  đang biểu diễn  cho  chúng ta  xem.  Nước  Mỹ  có 


một vị bác sĩ đi phỏng vấn họ, cùng ở chung với họ, trải qua cuộc sống bốn tháng trời, 

sau đó quay trở về Mỹ, nghe nói hiện tại đã viết thành ba quyển sách, giới thiệu những 

người  hoàn  toàn  tương  ưng  với  đại  tự  nhiên.  Cuộc  sống  của  họ  quả  thật  sự  là  vui 

sướng tự tại, họ không có vọng tưởng, không có phân biệt, không có chấp trước. Tôi 

thấy từ trên các bài báo, cả cuộc đời của họ, xưa nay không có làm những sự việc tổn 

hại  đến  tất  cả  chúng  sanh,  ngay  cả  ý  nghĩ  cũng  không  có.  Tại  vì  sao  họ  có  thể  làm 

được, còn chúng ta thì không? Họ còn chưa có học Phật, là người chưa có học Phật mà 

họ lại biết, họ có thể làm được. Chúng ta đã học Phật rồi, lại làm không được. Phật đều 

đã nói với chúng ta, không phải không có nói, mà nói rất nhiều, đã nói rất rõ ràng, nói 

rất là tường tận, chúng ta phải báo Phật ân như thế nào? Chỉ có y giáo phụng hành. 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc những thứ bảy báu này, những thứ vật chất này, những 

phương trình thứ bậc của chúng không phải do con người làm, đều là tự tự nhiên nhiên 

hợp thành với mật độ cao như vậy, vẫn là có mối quan hệ với sự khởi tâm động niệm 

của chúng ta. Thế gian này của chúng ta phương thức sắp xếp kết cấu của vật chất là 

do chúng ta vọng tưởng phân biệt chấp trước, tự tư tự lợi, tham sân si mạn, những loại 

tư tưởng này đã cảm nhiễm, đã ảnh hưởng chúng. Tư tưởng chúng ta là làn sóng chấn 

động, sóng chấn động này đã quấy nhiễu đến chúng. Nếu như không có sự cảm nhiễu 

nào, thì duy tâm sở hiện, nhất định đều là trân bảo, là cảnh giới không thể nghĩ bàn. 

Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  không  có  những  loại  tư  tưởng  không  tốt  này  nhũng 

nhiễu, cho nên có thể nói, chúng là từ tâm thanh tịnh vô lậu sở hiện ra. Thế giới này 

của chúng ta là từ “nghiệp cảm” mà cảm ra. Cách nói như vậy là danh từ trong Phật 

học,  người  hiện  tại  chúng  ta  không  dễ  hiểu  lắm,  chúng  tôi  vẫn  giảng  là  làn  sóng  tư 

tưởng làm nhiễu loạn, thì mọi người dễ hiểu hơn. 

- 310 - 

Thế Giới Tây Phương lòng người đều thanh tịnh, đều bình đẳng, cho nên nó thanh tịnh 

bình đẳng. Sóng chấn động tốt như vậy, tạo thành hoàn cảnh vật chất đều là bảy báu tự 

nhiên.  Bảy  không  phải  là  con  số  mà  là  đại  biểu  viên  mãn,  Nguồn  gốc  của  số  bảy  là 

người Trung Quốc thường hay nói bốn hướng, phía trên, phía dưới và ở giữa, đây là 

toàn bộ đều nói đến. Bảy là đại biểu viên mãn. Thế Giới Tây Phương bất luận là cái gì 

thì  cũng  đều  viên  mãn  cả,  đều  là  không  thể  nghĩ  bàn.  Chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu 

được   “cảnh  tùy  tâm  chuyển”,  “duy  thức  sở  biến”,  “nhất  thiết  pháp  tùng  tâm  tưởng 

 sanh” . Phật đã nói cho chúng ta nghe những đạo lý lớn lao này. 

 “Hoàng kim  vi địa” . Trên “Kinh Di Đà” đã nói với chúng ta, Thế Giới Tây Phương 

mặt đất là vàng. Trên thực tế, trong “Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật” đã nói rõ ràng, 

đất của Thế giới Tây Phương là lưu ly. Trên Kinh Phật nói đến Lưu Ly chính là phỉ 

thúy mà hiện tại chúng ta nói, là loại ngọc màu xanh trong suốt, cho nên đất ở Thế giới 

Tây Phương, từ trên mặt đất có thể nhìn thấy đến tâm của nó, nó trong suốt, còn trên 

mặt thì lát bằng vàng, dùng vàng lát đường đi. Cũng giống như ở giữa Phật đường của 

chúng ta có lót tấm thảm màu đỏ vậy, ở Thế giới Tây Phương làm đường đi là dùng 

vàng ròng để mà lót mặt đường. Chúng ta đã đọc qua ở trên Kinh, hầu hết bảy báu này 

là vật liệu xây dựng của Thế giới Tây Phương, nhà cửa đều được tạo thành từ bảy báu, 

bảy báu là vật liệu xây dựng, đại địa là lưu ly phỉ thúy, vả lại rất kỳ diệu. Bảy báu ở 

bên  này  của  chúng  ta  vô  cùng  khô  cứng, cho  nên  ứng  dụng  của  nó  đều  có giới hạn. 

Bảy báu ở Thế giới Tây Phương thì mềm mại, cũng như những vải vóc mà chúng ta 

đang mặc trên người, vàng ròng cũng có thể làm quần áo để mặc, bạc trắng cũng có 

thể làm quần áo để mặc. Nó mềm mại, nó không có cứng, lưu ly phỉ thúy đều là mềm 

cả.  Hết  thảy  pháp  tùy  tâm  mà  tưởng  sanh,  bên  đó  không  cần  phải  chế  tạo, bạn  khởi 

tâm động niệm, vật chất ở bên ngoài tùy tâm niệm của bạn mà biến hóa. Đây là điều 

mà nhà khoa học mơ ước, một ngày nào đó tất cả những loại máy móc thao tác không 

cần phải dùng nút bấm nữa, chúng ta vừa động ý niệm thì chúng có thể nghe lời. Nhà 

khoa học hiện tại đều có cách nghĩ như vậy, nhưng chưa có cách nào để thực hiện. Thế 

giới Tây Phương đã làm được từ rất lâu rồi. 

Năm xưa, lúc tôi giảng bộ Kinh này tại Mỹ, trong hàng thính chúng có rất nhiều người 

học khoa học kỹ thuật cao. Có năm tôi giảng Kinh tại San Francisco, trong số những 

thính chúng có đến 70% là học vị tiến sĩ. Tôi khuyên những vị tiến sĩ học khoa học kỹ 

thuật cao này hãy đi đến Tây Phương Cực Lạc Thế giới để du học, khoa học kỹ thuật 

bên đó mới là đỉnh điểm, là tột đỉnh, khoa học kỹ thuật bên này của chúng ta còn rất 

non nớt so với họ, cần phải đi đến Thế giới Cực Lạc để du học. Phật A Di Đà là nhà 

khoa học vĩ đại nhất ở trong vũ trụ này, có thể đem tất cả vật chất tùy tâm ý muốn mà 

biến hóa, không cần phải đi lao động. 

 “Khoáng quảng bình chánh, bất khả hạn cực”.  

Việc này phải nói đến lý, tâm tịnh thì độ tịnh, tâm bình thì mặt đất bình. Tâm địa bình 

đẳng, đại địa liền bằng phẳng. Khi đến San Francisco - Mỹ, tôi lần đầu tiên ra ngoài đi 

dạo bộ trên đường, khi trở về, tôi liền nói với một số đồng tu là nơi này không thể ở 

được. Nguyên nhân là gì? Nơi này lòng người vô cùng bất bình. Họ hỏi tại vì sao? Bởi 

vì đất không được bằng phẳng, đất ở San Fransisco không bằng thì lòng người sao có 

thể bằng phẳng? Lòng người bất bình thì tai nạn gặp phải sẽ là động đất, lòng tham sẽ 

- 311 - 

chiêu cảm thủy tai nạn lụt, sân hận sẽ chiêu cảm nạn lửa, ngu si thì chiêu cảm lấy nạn 

gió, cho nên không thể nói là tai hại tự nhiên không có liên can gì với việc chúng ta 

khởi tâm động niệm, vậy thì sai rồi. Ở trên Kinh Phật nói  “y báo tùy theo chánh báo 

 chuyển” , câu nói này làm sao nói cho được thông?  “Nhất thiết pháp tùng tâm tưởng 

 sanh”,  làm sao có thể nói cho thông? Cho nên hoàn cảnh y báo cùng với những chúng 

sanh  cư  trú  tại  địa  phương  đó  có  một  mối  quan  hệ  mật  thiết. Đây  chính  là  chúng  ta 

dùng  lời  của  các  nhà  khoa  học  ngày  nay  mà  nói,  chúng  sanh  hữu  tình  cư  trú  tại  địa 

phương này khởi tâm động niệm đã phát ra ngoài làn sóng tâm, sức mạnh của làn sóng 

tâm còn lớn hơn cả sóng điện từ. 

Vậy chúng ta hãy xem, ở Úc Châu không có núi cao, có núi nhưng núi không cao, hầu 

hết đều là đồng bằng. Chúng tôi đi đến đó vừa nhìn thấy, như trên Kinh vừa nói đến, 

địa phương này đất bằng phẳng thì lòng người sẽ công bằng. Đất Úc Châu rộng, người 

thì ít, diện tích đất đai bên đó gần bằng với của Trung Quốc đại lục, gần bằng với Mỹ, 

rộng đến như vậy. Trung Quốc đại lục có một tỉ ba trăm triệu người, Úc Châu có diện 

tích  lớn  tương  đương  mà  chỉ  có  19.000.000  người,  rất  ít  người,  cho  nên  con  người 

cũng rất hiền hòa. Bởi vì người quá ít, nên người và người gặp nhau đều rất thân thiện, 

không có cạnh tranh, điểm này rất khó. Thế giới hai lần đại chiến, Úc Châu không bị 

ảnh hưởng. Lòng người đến hiện nay có nếp sống vẫn rất lương thiện, đại khái trước 

mắt là một chốn Tịnh Độ cuối cùng trên địa cầu này của chúng ta, cho nên người Úc 

Châu vô cùng trân quý. Tuy rằng họ có tài nguyên, khoáng sản rất phong phú, nhưng 

họ không chịu khai thác. Vì sao vậy? Vì sợ phá hoại đi hoàn cảnh sống hiện tại, cho 

nên vẫn cứ là đất nước nông nghiệp. Người nông dân của họ đều rất là giàu có. Người 

Trung Quốc nghe đến nông dân thì nhất định là rất bần hàn, ở Úc thì đều là phú nông 

cả. Tôi  cũng  sống tại  một  vùng  quê  của Úc. Hàng  xóm  của  tôi đều  là nông  dân. Họ 

không những  có  hoàn  cảnh  cư trú vô  cùng  thoải  mái,  mà  còn  có  rất nhiều  nông  dân 

đều có máy bay nhỏ của riêng mình, lúc hỏi ra thì đều là những phú nông triệu phú cả. 

Người dân của họ ít, diện tích trồng trọt thì lại rất lớn, hoàn toàn dùng cơ giới hóa, cho 

nên nông dân nhất định phải có máy bay, dùng máy bay để gieo hạt, dùng máy bay để 

phun thuốc nông dược. Phân lượng dùng nông dược của họ rất ít, cho nên sản phẩm 

nông  nghiệp  của họ  vô  cùng phong phú, bán  đến  các nước và  khu  vực trên toàn thế 

giới, họ đều là phú nông. Rất nhiều rau quả ở Singspore đều là nhập khẩu từ bên Úc 

Châu qua. Tôi đã tham quan nông trường của họ, đã tham quan vườn rau của họ. Cho 

nên, ở trên Kinh Phật nói những lời này, chúng tôi đã đi du ngoạn khắp nơi trên thế 

giới, quan sát rất tỉ mỉ, đem đối chiếu với Kinh Phật thì rất là thú vị. 

Hôm qua có ba vị bên tờ tạp chí Từ Bi của Malaysia đến đây để phỏng vấn, tổng cộng 

đã hỏi tôi bốn vấn đề. Tôi đã dùng nửa giờ đồng hồ để giải đáp cho họ nghe. Bốn vấn 

đề đó, điều thứ nhất là hộ sanh, điều thứ hai là phóng sanh, điều thứ ba là tự sát, điều 

thứ tư là phá thai, hỏi tôi bốn vấn đề này. Sau cùng nói đến phá thai, sự việc này tôi rất 

chú ý. Bởi vì mỗi lần tôi đến một nơi nào, tôi xem địa phương đó, xã hội có an định 

hay không, xã hội có vấn đề hay không, thì tôi xem từ gia đình. Trong gia đình thì xem 

từ chỗ nào? Xem từ vợ chồng. Nếu như nơi này tỉ lệ ly hôn rất cao thì xã hội nơi này 

động loạn, xã hội nơi này có vấn đề, không thích hợp để ở. Nếu như tỉ lệ ly hôn nơi 

này rất thấp, thì xã hội nơi này sẽ tốt, xã hội ở địa phương này an hòa lợi lạc, chúng ta 

có thể xem xét xây dựng đạo tràng ở tại nơi này, có thể xây dựng sự nghiệp ở tại địa 

phương này. Cho nên phải lựa chọn. Hiện nay mọi người nói là phong thủy, chúng ta 

- 312 - 

không cần phải tìm thầy phong thủy để đến xem phong thủy, chúng ta lựa chọn cái gì? 

Sông  núi  tươi  đẹp,  đất  đai  bằng  phẳng,  người  dân  hiền  hậu,  con  người  với  nhau  có 

lòng yêu thương, đôi bên tôn trọng lẫn nhau, đôi bên hợp tác lẫn nhau, gia đình hòa 

thuận.  Đây  là  căn  bản  nhất,  đây  là  tiêu  chí  để  cho  chúng  ta  chọn  lựa.  Tôi  tại  vì  sao 

không chọn ở những nơi thành thị? Thành thị lớn vô cùng không thích hợp để tu tâm 

dưỡng  đạo.  Vì  sao  vậy?  Mê  hoặc  quá  nhiều,  có  mấy  ai  chống  lại  được  sự  mê  hoặc 

chứ? 

Pháp  sư  Vĩnh  Tinh  tại  Hồng  Kông  đã  mấy  lần  mở  Phật  Học  Viện  đều  không  thành 

công.  Tôi  đã  đi  thăm  ông.  Ông  nói  với  tôi  không  có  cách  nào,  học  sinh  chiêu  sinh 

được  hai  tháng  thì  đã  bị  xã  hội  mê  hoặc  đi  mất,  đi  theo  danh  văn  lợi  dưỡng,  không 

chịu  học  hành.  Học  hành  rất  vất  vả,  ở  Hồng  Kông  làm  Kinh  sám,  làm  Phật  sự,  mỗi 

một  tháng  ít  nhất  cũng  kiếm  được  hai  -  ba  mươi  ngàn  đô  tiền  Hồng  Kông.  Họ  nhìn 

thấy có lợi nhuận lớn đến như vậy, họ liền qua bên đó kiếm ít tiền xong rồi lại quay trở 

về Trung Quốc, họ liền biến thành phú tăng, cho nên Phật Học Viện đều bị thất bại. 

Tôi nghĩ, sự việc này Cục trưởng Diệp Tiểu Văn biết rõ. Ông đến Singapore để xem 

thử. Singapore cũng là một nơi phồn hoa, xem chúng ta mở lớp bồi huấn này, ông có 

một lần hỏi tôi:  “Pháp sư, Ngài quản lý học sinh như thế nào? Ở một nơi phồn hoa thế 

 này, Ngài quản học sinh thế nào để không bị dụ hoặc?” . Tôi nói:  “Tôi đâu cần quản, 

 quản thì rất nhọc lòng, quản họ để làm gì?” . Ông rất kinh ngạc. Tôi nói với ông, tôi 

đã đặt ra cho các học trò rất nhiều bài khóa, nếu họ chăm chỉ làm những bài tập ấy, 

người ta mời họ đi ra ngoài chơi họ cũng không dám đi. Vì sao vậy? Họ mà đi chơi 

một  ngày  trở  về  sẽ  không  thể  đuổi  kịp  bài  khóa,  hai  tuần  cũng  không  theo  kịp  nổi, 

cách của chúng tôi ở đây là đành mời họ về nước, cho nên không thể không chăm chỉ. 

Đương nhiên chúng ta lựa chọn hoàn cảnh càng thanh tịnh càng tốt, cho nên xây dựng 

một ngôi trường, tại Úc Châu trường học hơn một nửa đều được xây ở trong rừng, dù 

cho thành phố thì cũng là nằm ở vùng ngoại ô. Ở trong rừng thì hoàn cảnh vô cùng tốt 

đẹp. 

Đạo  tràng  Phật  giáo  chúng  ta  nên  phải  giữ  một  khoảng  cách  nhất  định  đối  với  các 

thành thị. Với tình trạng giao thông hiện nay, có thể giữ khoảng xa chừng nửa giờ đi 

xe là lý tưởng nhất. Xây dựng ở vùng thôn quê thì tốt, xa thành phố thì đối với việc tu 

hành dưỡng đạo của chúng ta có lợi ích rất lớn. 

Chỗ này tổng kết là:  “Vi diệu kỳ lệ, thanh tịnh trang nghiêm” . Diệu nghĩa là rất khó 

tưởng tượng, không thể nghĩ bàn. “Vi diệu”, diệu ở trong diệu thì gọi là vi diệu. “Kỳ 

lệ”,  lệ  là  đẹp  đẽ,  “kỳ”  nghĩa  là  đặc  biệt,  sự  đẹp  đẽ  này  cũng  không  phải  là  việc  mà 

người thông thường chúng ta có thể hình dung ra được, không phải ngôn ngữ văn tự 

có thể hình dung ra được. “Thanh tịnh trang nghiêm”, câu nói này vô cùng quan trọng, 

thanh tịnh là vĩnh viễn rời xa ô nhiễm, trang nghiêm chính là có đầy đủ vô lượng đức 

năng,  đây  chính  là  cảnh  giới  biến  hiện  ra  từ  trí  tuệ  và  tâm  thanh  tịnh,  trang  nghiêm 

Phật sự. Cổ đức nói, năng sanh chính là tâm thanh tịnh; sở sanh, sở biến hiện ra là y 

chánh trang nghiêm, vậy thì sao có đạo lý không thanh tịnh. Nói cho cùng thì vẫn là ở 

tại tâm thanh tịnh, nguồn căn là ở tại tâm thanh tịnh. Cho nên, đề Kinh gọi là “Thanh 

Tịnh Bình Đẳng Giác”, đây là nhân; một nửa ở phía trước là “Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Trang  Nghiêm”, đó  là  quả. “Vô  Lượng  Thọ  Trang  Nghiêm”, cái  quả này  đến  từ đâu 

vậy? Là từ “Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác” mà biến hiện ra. 

- 313 - 

Thế gian này của chúng ta tại vì sao lại biến thành hiện trạng như ngày nay? Chúng ta 

suy nghĩ thì sẽ rõ, trên thế giới hiện tại, lòng người cực kỳ không thanh tịnh, ác trược 

đến cùng cực, ác trược khiến người ta khiếp sợ, cho nên Y báo và Chánh báo là tràn 

đầy nguy cơ. Những tôn giáo khác, chúng ta nhìn thấy trong “Thánh Kinh” của Ki tô 

giáo, của Thiên Chúa giáo, trong “Kinh Koran” của Islam giáo đều nói đến ngày tàn 

của thế giới. Hiện tại chúng ta xem xem, lòng người trong xã hội này phảng phất điềm 

dự báo cho ngày tàn thế giới, đại kiếp nạn thiên tai nhân họa sẽ hơn bao giờ hết. Chỉ 

có một số ít người chân chánh giác ngộ, dù cho chúng ta không thể giúp đỡ xã hội đại 

chúng, ít nhất cũng có thể giúp được mình vượt qua những kiếp nạn này an toàn chắc 

chắn. Phật pháp đã giúp đỡ cho chúng ta rất nhiều. Từ đây cho thấy, không thể không 

học  Phật,  đặc  biệt  là  ở  trong  thời  buổi  hiện  nay  của  chúng  ta,  không  thể  không  học 

Phật, không thể không chăm chỉ học Phật. Bản thân chúng ta đi lên cái lối thoát này, 

sau đó thì toàn tâm toàn lực giúp đỡ xã hội đại chúng. Chỉ cần bản thân chúng ta phát 

cái tâm cho thuần chánh thì sẽ có cảm ứng, sẽ tự nhiên cảm ứng được sự hộ niệm của 

chư Phật Bồ Tát, sự gia trì của chư Phật Bồ Tát, cũng tự nhiên mà cảm ứng được đến 

rất  nhiều  nhân  sĩ  có  thiện  tâm  trên  thế  giới  này,  chúng  ta  đồng  tâm  hiệp  lực  để  làm 

công  việc  cứu  vãn  kiếp  nạn.  Bắt  đầu  làm  từ  đâu?  Thế  xuất  thế  gian  tất  cả  pháp  đều 

phải từ con người mà làm. Nếu không có một lượng lớn nhân tài hoằng pháp, thì Phật 

pháp tuy tốt mà không có ai giới thiệu, mọi người không biết, cho nên tất cả phải bắt 

đầu từ việc bồi dưỡng nhân tài. Chúng ta đi đến Singapore gặp được duyên phần thù 

thắng như vậy. Cư sĩ Lý Mộc Nguyên tổ chức lớp bồi huấn nhân tài hoằng pháp, đây 

là một sự bắt đầu. Tuy là sự huấn luyện thời gian ngắn hạn, khóa thứ năm cũng vừa 

mới tốt nghiệp, cũng đã cho chúng ta tràn đầy lòng tin, đã cổ vũ chí nguyện của chúng 

ta. Tiếp theo chúng ta phải hết sức chăm chỉ nỗ lực đem sự việc này làm cho tốt, hy 

vọng  có thể  hóa  giải  được kiếp  nạn  này, hy  vọng  có thể  trì  hoãn  lại  cái tai  nạn  này. 

Nếu như thế gian này của chúng ta, lòng người đều bình đẳng, lòng người đều hướng 

thiện, thì thế giới này của chúng ta cũng sẽ biến thành Thế giới Cực Lạc. Thành hay 

bại là do người. Xin mọi người cùng nhau nỗ lực. 

Tốt rồi! Hôm nay chỉ giảng đến đây thôi. 

A Di Đà Phật… 



Tập 252 

Khoa đề: “Vấn Đáp Thích Nghĩa”. 

Kinh văn: “A Nan văn dĩ, bạch Thế Tôn ngôn: “Nhược bỉ quốc độ, vô Tu Di sơn, 

kỳ Tứ Thiên Vương thiên, cập Đao Lợi thiên, y hà nhi trụ?””. 

Kinh văn này là nối tiếp từ đoạn phía trước mà có. Phía trước Phật đã nói qua, đã giới 

thiệu Thế giới Tây Phương Cực Lạc với chúng ta, không có các loại sông biển, đồi núi 

hầm hố, cho đến những loại như núi Thiết Vi, núi Tu Di, núi Thổ Thạch v.v… A Nan 

tôn giả sau khi nghe xong liền đưa ra vấn đề thế này: Nếu như Tây Phương Cực Lạc 

Thế giới quả nhiên không có núi Tu Di, thì Tứ Vương Thiên, Đao Lợi Thiên của Thế 

- 314 - 

giới Tây Phương Cực Lạc sẽ ở nơi nào? Vấn đề này thực tại là A Nan tôn giả đã hỏi 

thay  chúng  ta. Chúng  ta nghe  Kinh  Phật đã  lâu, Phật nói với  chúng  ta, sự  cấu thành 

của tất cả chư Phật Sát Độ về cơ bản đều là gần giống nhau, như là một đơn vị thế giới 

thì lấy tòa núi Tu Di làm trung tâm (phía trước tôi đã giới thiệu qua với các vị), trên 

sườn của núi Tu Di và trong ngọn núi là nơi cư trú của Tứ Thiên Vương, trên đỉnh núi 

Tu Di là nơi cư trú của Đao Lợi Thiên. Trong sáu tầng trời Dục giới thì hai tầng này 

gọi là Địa Cư Thiên, không có rời khỏi mặt đất. Từ Dạ Ma trở lên thì gọi là Không Cư 

Thiên. Chúng ta thường hay nghe Phật nói như vậy, thế là sinh ra sở tri chướng, phân 

biệt chấp trước những cảnh giới này, cho nên mới đưa ra vấn đề này. 

Phía sau chúng ta thấy Phật đã trả lời: 

Kinh  văn: “Phật  cáo  A  Nan:  “Dạ  Ma,  Đâu  Suất,  nãi  chí  Sắc,  Vô  Sắc  giới,  nhất 

thiết chư thiên, y hà nhi trụ?”. “A Nan bạch ngôn: “Bất khả tư nghị nghiệp lực sở 

trí””. 

Thế Tôn không có trực tiếp trả lời ông, mà ngược lại hỏi ông. Trời Dạ Ma, trời Đâu 

Suất,  phía  trên  còn  có  trời  Hóa  Lạc,  trời  Tha  Hóa  Tự  Tại,  đây  đều  là  thuộc  về  Dục 

giới. Từ  Dục  Giới lại  đi  lên trên nữa là Sắc  Giới. Sắc  Giới có Sơ  Thiền, Nhị  Thiền, 

Tam Thiền, Tứ Thiền. Từ Sơ Thiền đến Tam Thiền, mỗi một giai đoạn đều có ba tầng 

trời, Sơ Thiền Tam Thiên, Nhị Thiền Tam Thiên, Tam Thiền Tam Thiên. Tứ Thiền thì 

có chín tầng trời. Sắc Giới tổng cộng có 18 tầng trời. Lại lên cao nữa là Vô Sắc Giới, 

có bốn tầng trời. Cho nên, Tam Giới tổng cộng có 28 tầng trời. Từ trời Dạ Ma trở lên 

không  dựa vào  mặt  đất  nữa.  Phật  hỏi  ngược  trở  lại  ông  là  dựa  vào  cái  gì  mà  trú?  A 

Nan trả lời cũng rất hay:  “Bất khả tư nghị nghiệp lực sở trí” . Nghiệp có nghĩa là gì? 

Cổ  đại đức đã đưa ra  một  định  nghĩa,  “tạo  tác”  gọi  là nghiệp. Tạo  tác thông thường 

chia làm ba loại lớn. Tất cả chúng sanh chúng ta, mỗi ngày tạo tác ra thì không cách 

nào tính đếm. Nếu như nói tạo tác trong một đời của chúng ta, lại thêm vào tạo tác của 

nhiều đời nhiều kiếp trước, Phật đã nói với chúng ta rằng, nghiệp mà một chúng sanh 

tạo ra từ vô lượng kiếp đến nay, nếu như là có hình tướng mà nói thì “tận cả hư không 

cũng chứa không hết nổi”. Cái tỉ dụ này không quá chút nào, đích thực là chân thật. 

Tạo tác sao mà lại nhiều đến như vậy? Chúng ta chỉ cần xem câu chuyện của Vệ Trọng 

Đạt thời nhà Tống thì có thể tưởng tượng ra được. Vệ Trọng Đạt chỉ mới có ba mươi 

mấy tuổi, có một ngày bị vua Diêm La bắt đi. Vua Diêm La sai bảo phán quan lấy hồ 

sơ ghi chép thiện ác đã tạo ra trong một đời ông. Phán quan lấy hồ sơ tài liệu ra, hồ sơ 

ghi chép tạo tác điều ác đã xếp đầy cả đại điện, hồ sơ tạo tác điều thiện thì chỉ có một 

quyển. Vua Diêm La nhìn thấy rất tức giận, sai phán quan đem hồ sơ thiện ác đi cân 

thử. Kết quả sau khi cân xong, đống hồ sơ tạo ác chất đầy cả đại điện thì nhẹ, quyển 

hồ sơ thiện thì lại nặng. Sắc mặt của vua Diêm La liền thay đổi lại. 

Vệ Trọng Đạt liền hỏi vua Diêm La:  “Tôi chỉ mới có ba mươi mấy, tại sao tạo ác lại 

 nhiều đến như vậy? Các ông ghi chép, phải chăng có sự nhầm lẫn?” . 

Vua Diêm La nói với ông:  “Tạo nghiệp không cần phải đợi ông có hành vi, mà vừa 

 động cái ý niệm thì đã được ghi chép vào trong hồ sơ rồi” . So với máy vi tính ngày 

nay còn tiến bộ hơn nhiều. Nghiệp là bao gồm tất cả khởi tâm động niệm của chúng ta. 

- 315 - 

Một  cái  ý  niệm  bất  thiện,  tuy  rằng  không  có  thành  hành  vi,  nhưng  trong  “A  Lại  Da 

Thức” thì đã là hạt giống nghiệp tập, vô cùng đáng sợ. 

Vệ Trọng Đạt lại hỏi:  “Vậy còn quyển hồ sơ thiện kia, rốt cuộc là cái gì?” . 

Vua Diêm La nói với ông:  “Quyển thiện đó chỉ là một cái tấu sớ mà thôi, khuyên can 

 hoàng đế không nên xây dựng một công trình hao người tốn của” . 

Vệ Trọng Đạt hỏi:  “Tại vì sao lại có sức mạnh lớn như vậy, Hoàng đế cũng đâu có 

 nghe theo?” . 

Vua Diêm La nói:  “Nếu Hoàng đế mà nghe thì công đức của ông còn lớn hơn. Ông 

 làm cái sự việc này là từ tâm chân thành, không có tự tư tự lợi, không vì danh văn lợi 

 dưỡng, mà là vì quần chúng trong xã hội rộng lớn, phát ra từ chân tâm, cho nên sức 

 mạnh của việc thiện này rất lớn” . 

Câu chuyện này đã cho chúng ta một sự khải thị rất lớn, cũng như trên Kinh điển mà 

Phật  đã  nói,  từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay,  tội  nghiệp  đã  tạo  tuy  nhiều  tuy  nặng  nhưng 

không đáng sợ, mà đáng sợ là không thể thật lòng hối cải. Tâm chân thành hối cải, từ 

nay  về  sau  đoạn  ác  tu  thiện  quyết  định  có  thể  bù  đắp  được.  Con  người  chỉ  cần  chịu 

quay đầu, chân thật quay đầu, triệt để quay đầu thì sẽ tương ưng với tâm Phật, thì có 

thể được sự gia trì của chư Phật Bồ Tát, cầu sanh Tây Phương Cực Lạc Thế giới nhất 

định có phần. Đây là “bất khả tư nghì nghiệp lực sở trí”. 

Cho  nên, tạo  nghiệp của  chúng ta, ở trên Kinh  điển  Phật  đem  nó phân  thành  ba loại 

lớn. Loại thứ nhất là thân nghiệp, động tác của thân thể, thứ hai là ngôn ngữ, thứ ba là 

ý nghĩ. Ý niệm tạo ra là nhiều nhất, ngay cả buổi tối đi ngủ còn nằm mộng, nằm mộng 

cũng là đang tạo nghiệp, thì bạn hãy nghĩ xem, sự việc này đáng sợ chừng nào. Mọi 

người thường hay nói:  “Ban ngày nghĩ điều gì, ban đêm mơ thấy đó” . Từ đây mà biết, 

chúng ta chân chánh nói đến tu hành, tu là gì? Chẳng qua là đem cách nghĩ, cách nhìn, 

cách nói, cách làm sai lầm tu sửa trở lại, đem bốn cái phương diện này tu sửa trở lại, 

không tạo thêm ác nghiệp nữa, đây là chân thật tu hành. 

Tiêu chuẩn của thiện ác, ở trong tất cả Kinh luận Phật cũng đều có nói. Chuyên môn 

dạy bảo cho hàng sơ học thì có “Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo”, “Kinh A Nan Vấn Sự 

Phật Kiết Hung”, trong đây là nói với chúng ta về tiêu chuẩn của thiện ác. Tiêu chuẩn 

chuyên nói đối với người xuất gia, ngoài giới luật ra, “Kinh Di Lặc Bồ Tát Sở Vấn” 

(cũng gọi là “Kinh Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo”), ở trong “Kinh Đại Bảo 

Tích”, thì bộ Kinh này là Phật chuyên vì người xuất gia mà nói. Đặc biệt là người xuất 

gia  trong  Thời  kỳ  Mạt  Pháp,  đã  tạo  ra  rất  nhiều  rất  nhiều  những  sự  việc  không  như 

pháp,  những  sự  việc  bất  thiện,  bản  thân  lại  mê  mờ  bất  giác.  Bộ  Kinh  này  lúc  trước 

chúng tôi đã giảng qua ba lần, có lưu lại băng ghi âm, dường như cũng có vị đồng tu 

tại Trung Quốc Đại Lục đã y chiếu theo băng ghi âm mà viết thành sách. Đây là Thế 

Tôn đã dạy bảo chúng ta. 

Tại Trung Quốc, Ấn Quang Đại Sư là Bồ Tát tái lai, Tổ sư Ngài đại từ đại bi vì người 

hiện tại đã đặt định ra cơ sở cho giáo dục nhân quả. Tiêu chuẩn của thiện ác tâm hành, 

Ngài  không  có  dùng  Phật  pháp,  mà  Ngài  dùng  “Liễu  Phàm  Tứ  Huấn”,  dùng  “Cảm 

- 316 - 

Ứng Thiên”. Việc này hết sức có đạo lý, chân thật là khế cơ khế lý. Những trước tác 

này đều là do người Trung Quốc viết ra, không phải từ Ấn Độ phiên dịch sang. Đưa ra 

việc dạy học như vậy là phù hợp sâu sắc với cảm tình dân tộc của người Trung Quốc, 

rất dễ dàng tiếp nhận. Ấn Tổ cả đời cực lực đề xướng. Hiện tại thì Ấn Tổ Ngài đã vãng 

sanh rồi, các đồng tu Tịnh Tông chúng ta cần phải tiếp nối di chí của Ấn Tổ Ngài, thật 

sự đi làm hoằng pháp lợi sanh kế tục huệ mạng của Phật, muốn đem những giáo huấn 

của Ngài phát dương quang đại, quả thực là có thể cứu vãn xã hội, có thể cứu vãn cái 

tai nạn của ngày tận thế. 

Tứ chúng đồng tu học Phật chúng ta, đối với Kinh giáo, đối với đề xướng của các tổ 

sư đều cần phải đọc thuộc, đều nên phải chăm chỉ học tập, thực tiễn trong cuộc sống 

sinh  hoạt  thường  ngày  của  chính  mình,  nhất  định  được  lợi  ích,  nhất  định  được  thọ 

dụng. Đây là nói rõ, tạo thiện thì gọi là thiện nghiệp, tạo ác thì gọi là ác nghiệp. Thiện 

nghiệp có sanh ra sức mạnh của quả thiện, ác nghiệp sanh ra sự ảnh hưởng của quả ác, 

cho nên gọi là nghiệp lực. A Nan tại chỗ này nói là “bất tư nghì nghiệp lực”, trong nhà 

Phật có một bài kệ như thế này: 

 “Nghiệp lực không nghĩ bàn 

 Dù xa vẫn đến kéo 

 Quả báo thành thục rồi 

 Cầu tránh cũng không khỏi” . 

Nhà Phật thường hay nói:  “Không phải không quả báo, mà là thời giờ chưa đến” , do 

vậy  chúng  ta  thường  hay  nghe  cổ  đức  nói:   “Bồ  Tát  sợ  nhân,  chúng  sanh  sợ  quả” . 

Chúng sanh ngu si, lúc tạo tác thì họ không hề để ý, tạo ra nghiệp ác trùng trùng, đến 

khi  quả  báo  hiện tiền  thì  họ  lại  sợ  hãi. Đến  lúc  này  thì  sợ hãi cũng  chẳng  có  ích  gì, 

cũng chẳng giúp được gì. Bồ Tát thì thông minh, quả báo hiện tiền thì nhẫn nhục chịu 

đựng.  Bồ  Tát  sợ  nhân,  nên  mãi  mãi  không  tạo  lại  nhân  ác,  cho  nên  họ  mới  có  thể 

không bị ác báo. Sự việc này chúng ta học Phật không thể không xem trọng, nhất định 

phải hiểu được cái đạo lý bên trong, phải nhận rõ chân tướng sự thật của nhân quả báo 

ứng. Những ví dụ cho việc này thì quá nhiều, quá nhiều. Các vị hãy xem chú giải của 

“Thái Thượng Cảm Ứng Thiên”, “Văn Xương Đế Quân Âm Trắc Văn” và trong “An 

Sĩ  Toàn  Thư”,  dường  như  mỗi  một  điều  gì  cũng  đều  có  rất  nhiều  những  ví  dụ  dẫn 

chứng để chứng minh. “Cảm Ứng Thiên Vị Biên” không phải là một người ghi, trong 

quá khứ đã có rất nhiều lần biên soạn thêm vào. Nếu như trong số đồng học chúng ta 

có người có tâm, đều có thể sưu tập những câu chuyện ngày nay. Các vị có thể xem 

trên tập san báo chí, nhìn thấy những bài báo viết về nhân quả báo ứng, có thể bổ sung 

thêm vào trong quyển “Cảm Ứng Thiên”. Tương lai đến khi đem in lại, thì có những 

mẫu chuyện phát sinh trong xã hội ngày nay, và rất nhiều rất nhiều chuyện phát sinh ở 

nước ngoài, như vậy  thì  càng  có thể  khởi  phát được lòng tin  của đại chúng. Sự việc 

này quyết định không phải chuyện mê tín, nó là sự thật, chúng ta nhất định không thể 

lơ là. Vì vậy, tại những chỗ đã khởi tâm động niệm thì phải hồi đầu, đặc biệt là phát 

tâm muốn trong một đời này vãng sanh về Thế giới Cực Lạc, thân cận Phật A Di Đà, 

bạn nhất định phải biết được điều kiện của vãng sanh là những gì và bạn đã có đầy đủ 

điều kiện này hay chưa. 

- 317 - 

Điều  kiện  của  vãng  sanh  thực  tại  mà  nói,  cụ  thể  nhất  chính  là  ở  trên  bộ  “Kinh  Vô 

Lượng Thọ” này. Trên “Kinh Vô Lượng Thọ” nói về tiêu chuẩn của thiện ác cùng với 

“Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo”, “Kinh A Nan Hỏi Phật Sự Tốt Xấu”, “Thái Thượng 

Cảm Ứng Thiên” mà Ấn Tổ đã nói và “Văn Xương Đế Quân Âm Trắc Văn” là hoàn 

toàn  tương  đồng,  chúng  ta  không  thể  xem  thường.  Đến  lúc  nghiệp  chướng  mà  hiện 

tiền, đọc Kinh không có tác dụng, tụng Kinh không tiêu trừ được nghiệp chướng, phải 

y theo phương pháp lý luận của Kinh điển để mà tu sửa tư tưởng kiến giải ngôn hành 

của chính mình, thì mới hữu dụng, mới có thể tiêu nghiệp chướng. Các vị nhất định 

phải nên hiểu, quyết định không phải nói nghiệp chướng hiện tiền rồi thì tụng vài bộ 

Kinh cầu Phật Bồ Tát bảo hộ. Đây là mê tín. Kinh là do Phật Bồ Tát thuyết giảng, bạn 

lại  đem  đi  tụng  cho  các  Ngài  nghe, làm  gì  có  đạo  lý  như vậy  chứ?  Những  băng  ghi 

hình mà tôi giảng, bản thân tôi cũng đâu cần xem. Tôi còn không muốn xem những gì 

tôi đã nói, vậy thì Phật Bồ Tát sẽ nghe Kinh mà các Ngài nói hay sao? Không thể nào 

có việc như vậy. Phật Bồ Tát nhìn thấy bạn y giáo phụng hành, thật sự quay đầu là bờ, 

liền hoan hỷ. Cho nên bạn tụng Kinh ở trước Phật Bồ Tát, Phật Bồ Tát sẽ lắc đầu, bạn 

làm sai rồi. Nhất định phải hiểu lý, nhất định phải y giáo phụng hành. Cho nên ở trên 

Kinh  Phật  thường  hay  dặn  đi  dặn  lại  chúng  ta:   “Thọ  trì  đọc  tụng,  vì  người  diễn 

 thuyết” . Diễn chính là phải làm được, là biễu diễn. Đạo lý mà “Kinh Vô Lượng Thọ” 

đã  nói,  tất  cả  những  giáo  huấn,  chúng  ta  đều  có  thể  biễu  diễn  ra  từ  trong  sinh  hoạt 

thường ngày, hoàn toàn làm được như vậy thì Phật hoan hỷ. Có người thỉnh giáo với 

bạn, thì bạn có thể nói với họ một cách rõ ràng, một cách thấu triệt, khiến cho người 

nghe ấy đoạn nghi sanh tín, cũng có thể học tập bạn, thì Phật mới thật sự hoan hỷ. Cho 

nên, vạn nhất không nên tạo ác nghiệp, hạt giống nghiệp tập này của ác nghiệp sẽ ở 

trong “A Lại Da Thức” vĩnh viễn không bị tiêu mất, đến khi nào gặp được duyên thì 

nó liền khởi hiện hành. Khởi hiện hành nghĩa là quả báo hiện tiền. 

Ở tại điểm này, tôi xin khuyên thêm đối với các đồng học, nếu như là phước báo hiện 

tiền quyết định không nên hưởng thụ. Vì sao vậy? Những phước báo đã tu được trong 

đời quá khứ thì rất dễ dàng hưởng hết, sau khi hưởng hết rồi thì phải làm sao? Chúng 

ta hãy tĩnh tâm, hãy tỉ mỉ mà quan sát những nhân vật ở xung quanh chúng ta, những 

người  được  đại  phước  báo  này,  những  người  được  giàu  sang,  được  tài  phú  trong  xã 

hội, thì  chúng  ta  sẽ rõ. Những phước báo giàu sang mà  họ  có được ngày  nay  đều là 

nhân thiện họ đã tu trong đời trước, nhưng mà lúc hưởng thụ thì họ lại không tu thiện 

nữa,  họ  lại  không  thể  tu  nhân  nữa,  dù  rằng  trong  xã  hội  họ  cũng  đã  làm  một  số  sự 

nghiệp phúc lợi từ thiện, chúng ta hiểu được đều là những việc thiện nhỏ. Bạn xem, họ 

đã làm rất nhiều sự nghiệp từ thiện phúc lợi xã hội, mỗi một năm cũng làm hết mấy 

mươi triệu bạc, tất cả đều là việc thiện nhỏ. Làm sao biết được đó là việc thiện nhỏ? Ở 

trong  quyển  “Liễu  Phàm  Tứ  Huấn”  có  một  câu  chuyện  nhỏ, viết  rằng  có  một  cô gái 

tuổi còn trẻ, gia cảnh vô cùng bần hàn, đi đến miếu để thắp nhang lạy Phật, trên người 

chỉ có hai đồng tiền, đem hết ra cúng dường Tam Bảo. Lão Hòa thượng trụ trì đã đích 

thân hồi hướng cho cô. Về sau này khi cô đã phát đạt, được làm Vương Phi, cô lại đi 

đến  ngôi  miếu  này,  đem  rất  nhiều  vàng  bạc  đến  cúng  dường  Tam  Bảo.  Lão  Hòa 

thượng chỉ gọi đồ đệ của ông đi đến hồi hướng cho cô. Cô rất là ngạc nhiên, liền thỉnh 

giáo với Lão Hòa thượng. Lão Hòa thượng nói, lúc trước hai đồng tiền của cô là xuất 

phát từ lòng chân thành, cho nên công đức đó lớn, ta không đích thân hồi hướng cho 

cô là có lỗi với cô. Hiện tại cô đem đến vàng bạc tuy rằng nhiều, nhưng lòng của cô 

không  được  chân  thành  như  lúc  trước  nữa,  vì  vậy  tuy  rằng  cô  bố  thí  nhiều  tiền,  mà 

- 318 - 

phước báo rất nhỏ, đồ đệ của ta đến hồi hướng cho cô là đủ rồi. Từ sự việc này, chúng 

ta mới biết thế nào là tu đại phước. Tâm chân thành là tu đại phước. Phàm là người đại 

phú đại quý làm những sự việc tốt này, tu được cũng đều là phước nhỏ, không có được 

cái  tâm  chân  thành  cung  kính, phó  thác  cho những  người  cấp dưới,  “tốt  lắm, đây là 

 việc tốt, các vị hãy thay tôi làm đi” . Phật giảng ở trên Kinh:  “Chính tay bố thí, chân 

 thành khẩn thiết vậy thì phước báo sẽ lớn” . 

Từ trên sự mà nói, xã hội ngày nay, bệnh nghiêm trọng nhất là ở chỗ nào? Xã hội hiện 

tại khắp nơi đã mất đi sự giáo huấn của Thánh Hiền. Trên toàn thế giới đang phát triển 

giáo  dục  khoa  học  kỹ  thuật,  giáo  dục  công  thương  nghiệp,  giáo  dục  kinh  tế  thương 

mại, con người đã học những thứ này. Họ có năng lực cạnh tranh trong xã hội. Cạnh 

tranh lại nâng lên cao thì là đấu tranh, đấu tranh lại nâng lên nữa thì không phải biến 

thành chiến tranh hay sao? Cho nên chiều hướng phát triển như vậy đến sau cùng thì 

chính là ngày tận thế mà trong các tôn giáo đã nói. Thế giới này rất nguy hiểm, thiên 

tai nhân họa có ngày nào mà không có chứ? Tần suất thì mỗi năm một nhiều hơn, mức 

tổn thương mỗi ngày một nghiêm trọng hơn, vô cùng đáng sợ. Thế nên chúng ta hiểu 

được, xã hội đại chúng ngày nay, thân - khẩu - ý ba nghiệp đều không thiện, vậy có 

thể được hay sao? Chúng ta từ những chỗ này mà tỉnh ngộ ra. Trong thời đại này, việc 

tốt lớn nhất, cái thiện nghiệp thật sự là đề xướng giáo dục luân lý đạo đức, là phải phát 

dương  quang  đại  nền  giáo  dục  thiêng  liêng  của  tôn  giáo.  Đây  chính  là  công  đức  số 

một. Nếu bạn làm thành công thì công đức vô lượng vô biên, làm không thành công 

thì cũng được một hồ sơ thiện nhỏ giống như Vệ Trọng Đạt vậy, quyết định là chống 

đỡ  được  những  ác  nghiệp  mà  bạn  đã  tạo  ra  từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay.  Chúng  ta  tin 

tưởng sâu sắc, một chút nghi hoặc cũng không có. 

Tại Singapore, cư sĩ Lý Mộc Nguyên là lâm trưởng của Cư Sĩ Lâm, những năm gần 

đây đang ra sức đề xướng hoằng pháp lợi sanh, cung cấp giảng đường, mời pháp sư 

đến giảng Kinh thuyết pháp, mở lớp bồi dưỡng nhân tài tiếp nối hoằng pháp. Quả báo 

của công đức này không thể nghĩ bàn, bất luận là ông đã tạo ra bao nhiêu nghiệp bất 

thiện trong đời quá khứ, thì thiện hành của hai sự việc này đều sẽ che lấp hết những 

bất thiện đó của ông. Chúng ta tin, sự việc của Vệ Trọng Đạt là thật sự chứ không phải 

giả,  chúng  ta  đều  có  thể  xem  thấy  ở  trong  rất  nhiều  ghi  chép  của  người  xưa,  có  thể 

thấy được sự việc này của ông đã lưu truyền được rất rộng. Cho nên chúng ta phải trân 

trọng phải chăm chỉ nỗ lực mà học tập, phải đem sự việc này làm thành một việc lớn ở 

trong cuộc đời của chúng ta. 

Chủ nhật tuần trước, Cư Sĩ Lâm đã mở đại hội Lâm Hữu, cư sĩ Lý Mộc Nguyên mời 

tôi đến tham gia. Tôi nghĩ, có không ít đồng tu ngồi ở đây cũng đã tham dự qua đại hội 

này.  Ông  mời  tôi  giảng  vài  câu,  tôi  đã  đưa  ra  cho  các  lâm  hữu  ba  sự  việc.  Việc  thứ 

nhất là mục đích của đời người, việc thứ hai là ý nghĩa của đời người, việc thứ ba là 

giá trị của đời người. Nếu như chúng ta ngay trong một đời này mà lơ là bỏ qua ba sự 

việc này, thì chúng ta đã uổng phí một chuyến đi đến trần gian này rồi. Người xưa nói 

là mê lầm sanh tử, mơ mơ hồ hồ đến đây rồi lại mơ mơ hồ hồ ra đi. Bạn xem, đáng 

tiếc biết bao. Chúng ta lần này đi đến thế gian, rốt cuộc là đến để làm gì, mục đích là 

gì?  Vấn  đề  này  rất  khó  trả  lời.  Bạn  hãy  xem  trong  cái  xã  hội  này,  đồng  tu  chúng  ta 

cũng không tránh khỏi, ngày ngày chạy theo tiền của, ngày ngày  muốn phát tài, bận 

rộn  đến  đầu  tắt  mặt  tối.  Lẽ  nào  bạn  đến  thế  gian  này,  mục  đích  là  để  kiếm  tiền  hay 

- 319 - 

sao? Cái mục đích này không phải là thật sự, cho dù bạn có thật sự phát tài rồi, bạn có 

tiền  tỉ,  bạn  trở  thành  tỉ  phú,  bạn  có  nghĩ  đến  việc  sau  khi  bạn  chết,  một  đồng  cũng 

không mang theo được, toàn bộ tan vỡ hết, sản nghiệp của bạn có nhiều hơn đi nữa, thì 

toàn bộ cũng đều cho người khác. Nếu như cuộc đời lấy cái này làm mục tiêu, vậy thì 

thật là ngu si đến cùng cực, không thể so sánh được với thổ dân Úc Châu. Thổ dân Úc 

Châu mục tiêu cuộc đời của họ là gì? Là vui vẻ, họ theo đuổi sự hạnh phúc, vui vẻ. 

Việc này còn có thể nói được. Sau khi chúng ta học Phật thì mới thật sự hiểu rõ, Phật 

Bồ Tát đã làm ra cho chúng ta một tấm gương. Mục tiêu cuộc đời của các Ngài là cái 

gì? Xin nói với các vị là “học tập”, mục tiêu nỗ lực của cuộc đời là cả đời luôn học 

tập, đời đời kiếp kiếp đều đang học tập. Học chính là giác. Chúng ta ở đây mới hiểu 

được,  phương  hướng  mục  tiêu  chính  xác  nhất  của  đời  người  là  cầu  giác  ngộ,  không 

ngừng đem tánh giác của mình nâng cao lên. Mục tiêu này là thuần chánh ở trong Phật 

pháp Đại Thừa. 

Chúng ta ngày nay cầu là những gì? Cầu giác ngộ. Vừa giác ngộ thì là Bồ Tát, không 

phải phàm phu nữa, là Sơ Tín Vị Bồ Tát. Sơ Tín Vị lại cầu giác ngộ thì nâng lên đến 

Nhị Tín Vị. Không ngừng cầu giác ngộ, có Thập Tín, Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi 

Hướng, Đẳng Giác, Diệu Giác, đến sau cùng thì thành Phật. Phật nghĩa là gì? Là đại 

giác cứu cánh viên mãn. Mục tiêu này là thuần chánh. Người cầu giác ngộ nhất định 

không đọa tam đồ, quả nhiên chứng được quả vị Viên Giáo Sơ Tín Bồ Tát, thoát ly lục 

đạo luân hồi có thể nói là việc trong tầm tay. Không những nói siêu vượt lục đạo, mà 

siêu vượt mười pháp giới cũng là có hy vọng. Cái hy vọng này tuyệt đối không mong 

manh. 

Chúng ta có xác định phương hướng mục tiêu của chính mình hay chưa? Ý nghĩa của 

cuộc đời là gì? Ý nghĩa chính là phải chung sống hòa thuận với tất cả chúng sanh. Nhà 

Nho nói:  “Người nhân không có kẻ thù” . Bạn ở ngay trong một đời, trong tâm đối với 

tất  cả người, tất  cả  chúng sanh không  có một  chút ý niệm  oán hận, thì  cuộc đời  này 

bạn trải qua có ý nghĩa. Bạn vẫn còn có oan gia đối đầu thì rất gay go. Làm thế nào 

mới có thể làm được đến cảnh giới này? Nhất định phải có sự giác ngộ tương đối, bạn 

mới có năng lực biến thù thành bạn. 

Sau cùng chúng ta nói đến giá trị của cuộc đời là gì? Ở trong Phật pháp thì nói giá trị 

thật sự của cuộc đời chính là  “hoằng pháp lợi sanh nối dòng huệ mạng của Phật” . Giá 

trị này là chân thật, quyết định không hư ảo, đây là công đức chân thật, không hề tiêu 

tan  theo  cái  chết  của  chúng  ta.  Thế  gian  tất  cả  pháp  hữu  vi,  cái  gọi  là  “sanh  không 

mang  đến, chết  không  mang  theo”.  Người  thông  minh  phải  vì  những  thứ  mang  theo 

được  mà  nỗ  lực.  Công  đức  hoằng  pháp  lợi  sanh  nối  dòng  huệ  mạng  Phật  là  có  thể 

mang theo được. Từ đó cho thấy, đời người tại thế gian không thể không làm việc tốt. 

Nhất định phải biết được, trồng thiện nhân được thiện quả, tạo ác nghiệp nhất định có 

ác báo. Trong thời đại trước mắt của chúng ta, khoa học kỹ thuật phát triển, văn minh 

vật  chất  không  ngừng  đang  nâng  cao,  đang  tiến  bộ,  nhưng  đạo  đức lại  suy  diệt,  cho 

nên đã có những tai nạn không thể tưởng tượng phát sinh ra. Tu hành đặc biệt là đối 

với chúng ta mà nói, hoàn cảnh có ảnh hưởng rất lớn. Không bị ảnh hưởng bởi hoàn 

cảnh, đó là những người đã tương đối có công phu, không phải chúng ta. Cho nên từ 

thời đại nhà Đường, Mã Tổ và Bách Trượng - hai vị đại đức này là Thiền Tông đời thứ 

tám,  chúng  ta  lời  thường  hay  nói  là  học  trò  của  học  trò  của  Huệ  Năng  Đại  Sư,  đề 

- 320 - 

xướng Tòng Lâm. Chế độ Tòng Lâm của Trung Quốc là hai người họ đã khởi xướng 

xây dựng nên, đó thật sự là công đức lớn vô lượng vô biên. “Tòng Lâm” nghĩa là mở 

trường  học,  đề  xướng  mọi  người  cùng  cộng  tu  với  nhau.  Đặc  sắc  của  Tòng  Lâm  là 

cung cấp cho chúng ta một hoàn cảnh tu học hoàn thiện. Phàm phu bình thường giống 

như trình độ của chúng ta như vầy, những người nghiệp chướng sâu nặng, sống chừng 

3 năm, 5 năm trong Tùng Lâm thì sẽ có được thành tựu tương đối khả quan. Nguyên 

nhân là gì? Nhờ sự hun đúc của Phật pháp, ở trong đây giải hành tương ưng, định huệ 

giúp đỡ. 

Giải môn là nghiên cứu giáo lý, thâm nhập Kinh tạng, thâm giải nghĩa thú. Giải môn 

thì hạ công phu ở chỗ này. Hành môn, đến Thời kỳ Mạt Pháp rồi, hành môn đại khái 

chỉ còn lại hai loại, một loại là niệm Phật, một loại là tham thiền. Hiện tại nói đến tu 

hành thật sự, nếu không quy là Thiền thì cũng quy là Tịnh, cho nên ở trong Tòng Lâm 

có Thiền đường, có Niệm Phật đường. Nếu thích niệm Phật thì vào Niệm Phật đường, 

nếu thích tham thiền thì vào Thiền đường, đều có lão sư để chỉ dạy. Chế độ này đến 

nay cũng đã có gần cả 1.400 năm rồi. Ở trong một thế kỷ cận đại này, tu hành thật là 

đã thành hữu danh vô thực. Đầu thế kỷ trước, Thiền Tông thật sự là đạo tràng tu Thiền 

dường như chỉ có Kim Sơn Cao Mân tự, Niệm Phật đường thật sự đại khái chỉ có đạo 

tràng Linh Nham Sơn của Ấn Quang Đại Sư mà thôi, cho nên có cơ duyên tập trung 

huân tu đông đúc này, chúng ta không thể tìm thấy ở một nơi nào khác. Thế nên, nếu 

muốn thành tựu đại chúng thì lại không thể khác ngoài nơi này. 

Khi tôi mới bắt đầu học Phật, thân cận tiên sinh Phương Đông Mỹ, Ngài đã từng nhiều 

lần nói với tôi, nếu muốn Phật pháp hưng, nếu muốn phục hồi thì không thể không có 

chế độ Tòng Lâm. Ngài vô cùng xem trọng. Từ chế độ Tòng Lâm ngày nay  mà nói, 

chính  là  làm  trường  học,  làm  giáo  dục,  mà  giáo  dục  của  nhà  trường  nhất  định  phải 

dùng tinh thần của Tòng Lâm cổ đức. Nếu mà giống như hầu hết trường học hiện tại 

thì không có tác dụng gì, quyết định không thể thành tựu. Cho nên phải làm Phật Học 

Viện, phải làm đại học Phật Giáo, đây mới chính là Tòng Lâm mà người xưa đã nói. 

Người đứng đầu Tòng Lâm chính là hiệu trưởng, xử lý những công việc bên trong nó 

cùng với trường học của ngày nay là tương đồng. Hiện nay trường học có giáo vụ, có 

giám thị, có tổng vụ. Chế độ Tòng Lâm cũng chia làm ba hạng mục như vậy, nhưng 

mà họ không gọi là giáo vụ, mà gọi là Thủ Tọa, Hòa thượng Thủ Tọa chính là Trưởng 

Giáo  Vụ,  Hòa  Thượng  Duy  Na  chính  là  trưởng  giám  thị,  giáo  viên  chính  là  trưởng 

Tổng vụ. Công việc chấp hành bên trong của họ là tương đồng, chỉ là tên gọi không 

tương  đồng  mà  thôi,  chứ  chính  xác  thì  là  trường  đại  học.  Tinh  thần  của  Tòng  Lâm 

chính là tập trung huân tu đông đúc, mỗi ngày nghiên cứu giáo lý 8 giờ đồng hồ, trong 

đây bao gồm việc nghe Kinh, nghe lão sư giảng Kinh, nghiên cứu thảo luận, mỗi ngày 

công phu 8 giờ đồng hồ. 

A Di Đà Phật… 



Tập 253 

- 321 - 

Ngoài ra còn tu hành 8 giờ đồng hồ nữa. Tám giờ đồng hồ này hoặc là đi tham Thiền, 

hoặc  là  đi  niệm  Phật.  Mỗi  một  ngày  là  16  giờ  đồng  hồ.  Chúng  ta  hy  vọng  làm  học 

viện, hy  vọng  làm  Đại  học  Phật  giáo, chế  độ  dạy  học  của  chúng ta  quyết  định là  áp 

dụng những quy củ ngày xưa, phương pháp cũ của Tòng Lâm, xác thực sẽ giúp đỡ các 

đồng học nhất môn thâm nhập trường kỳ huân tu, thì bạn mới có thành tựu. Chúng ta 

có  một  chút  tâm  chân  thành  này,  hy  vọng  thành  tựu  chính  mình,  hy  vọng  thành  tựu 

người  khác.  Cho  nên  hiện  tại  chúng  ta  tại  Úc  Châu  đã  có  được  cái  cơ  duyên  này, 

chúng  ta  đã  nộp  hồ  sơ  dự  án  cho  Chính  phủ,  Chính  phủ  đồng  ý  chúng  ta  làm  “Học 

Viện Tịnh Tông”. 

“Học Viện Tịnh Tông” của chúng ta hướng về mục tiêu này mà nỗ lực. Tứ chúng đồng 

tu tương lai tu học tại nơi này quan trọng nhất là phải “làm thật”, về phương diện công 

việc hành chánh thường trụ thì cố gắng miễn trừ, tuyệt đối không nên để cho các đồng 

học chúng ta đi làm. Công việc nhà bếp, công việc dọn dẹp vệ sinh, cho đến việc dọn 

dẹp trong liêu phòng, giặt giũ quần áo của các đồng học, tôi đều không muốn các bạn 

phải làm, tôi sẽ thuê người làm. Chúng ta thuê người Úc làm thay cho chúng ta và có 

chế độ đãi ngộ. Tôi nhớ đến Úc Châu, rất nhiều khách sạn có thuê những nhân viên 

phục vụ này, ta sẽ có chế độ đãi ngộ giống như họ vậy, mời những nhân viên phục vụ 

này  đến  làm  cho  chúng  ta. Bản  thân  chúng  ta  đối  với  những  công  việc  này  thì  hoàn 

toàn không cần phải bận tâm, mỗi ngày đem công khóa 16 tiếng đồng hồ làm cho thật 

tốt, việc này mới quan trọng, việc này mới có thể thành tựu. Hiện tại, hoàn cảnh tu học 

như vậy trong và ngoài nước đều đã không còn nữa. Chúng ta có được cái duyên phần 

này, cũng có điều kiện này, chúng ta xây một đạo tràng, cái đạo tràng này trong cảm 

nhận của chúng ta là một đạo tràng làm mẫu. 

Thời gian của việc tu học không phải là 6 tháng, 6 tháng thì thành tựu không nổi, đó là 

“một ngày nhồi nhét mười ngày thảnh thơi” thì chẳng thấm vào đâu. Chúng ta đặt ra 

thời gian là 9 năm, phân thành ba giai đoạn. Lớp phổ thông là 2 năm, lớp chính khóa 

là 3 năm, lớp nghiên cứu là 4 năm, tổng cộng 9 năm thì tốt nghiệp. Bước vào ngôi Học 

viện này, thân tâm thế giới tất cả buông xuống, an tâm ở tại nơi này học tập 9 năm. 

Trong quyển “Học Ký” của nhà Nho nói 7 năm tiểu thành, 9 năm đại thành, hy vọng 

trải qua thời gian huấn luyện lâu dài như vậy, tương lai có thể hoằng pháp lợi sanh trên 

toàn thế giới. Nếu như có cơ duyên, các bạn có thể mở trường nối dòng huệ mạng của 

Phật. Trường học là đạo tràng, đạo tràng là trường học, khôi phục lại diện mạo vốn có 

của  nền  giáo  học  Phật  giáo.  Tin  tức  này  vừa  mới  tiết  lộ  ra  thì  đã  có  một  số  nhân  sĩ 

nhiệt tâm hưởng ứng. Chúng ta tỉ mỉ mà quan sát, duyên đã thành thục rồi, chúng ta 

nhất định phải làm. Đây là chư Phật Bồ Tát gia trì. Chư Phật Bồ Tát cho chúng ta cơ 

hội, cho chúng ta sứ mệnh, chúng ta phải chăm chỉ nỗ lực mà làm cho tốt thì mới có 

thể thật sự làm đến được “trên đền bốn ơn nặng, dưới cứu khổ ba đường”. Nếu không 

mà nói, chúng ta mỗi ngày đọc kệ hồi hướng đọc đến đổ cả mồ hôi, “nguyện đem công 

đức này”, chúng ta lấy công đức gì chứ? Công đức ở đâu chứ? Ngày ngày đều niệm 

“nguyện đem công đức này trang nghiêm Phật Tịnh Độ”, bạn đem công đức gì để hồi 

hướng đây? Sự huân tu như vậy, quả đức không thể nghĩ bàn. 

Chúng  ta  cũng  đã  biết  câu  chuyện  của  lão  Lâm  trưởng  Trần  Quang  Biệt.  Lão  cư  sĩ 

Trần lúc cuối đời sanh bệnh, đành phải nghỉ dưỡng ở nhà, đây là một cơ hội vô cùng 

thù thắng của ông. Ông đem tất cả công việc đều buông bỏ hết, ngày ngày nghe Kinh. 

- 322 - 

Những băng ghi hình chúng tôi giảng Kinh, toàn bộ đều gửi đến nhà ông. Mỗi ngày 

ông nghe 8 giờ đồng hồ. Tôi đi đến nhà ông và đã thấy qua, ông đem chiếc truyền hình 

của  ông  để  ở  góc  giường,  ông  nằm  ở  trên  giường,  mở  mắt  ra  là  nhìn  thấy  rồi.  Mỗi 

ngày xem 8 giờ đồng hồ, huân tập 4 năm, ông đã giác ngộ, ông đã minh bạch. Ngoài 

việc nghe Kinh ra thì ông niệm Phật, dường như là cứ mỗi ngày 8 giờ đồng hồ nghe 

Kinh, 8 giờ đồng hồ niệm Phật. Tập trung huân tu như vậy trong suốt 4 năm, không 

đến 4 năm, thời gian chỉ hai năm, ông đã nói với cư sĩ Lý Mộc Nguyên là ông muốn 

vãng  sanh  đến  Cực  Lạc  Thế  giới.  Lý  Mộc  Nguyên  nói  với  ông:   “Không  được,  ông 

 không thể đi, sau khi ông đi rồi thì Cư Sĩ Lâm sẽ khó khăn, không có ai duy trì” . Lão 

cư sĩ nói:  “Được thôi, vậy thì đợi thêm hai năm nữa” . Quả nhiên là đã đợi hai năm. 

Con  trai  và  con  dâu  của  ông  đã  kể  với  tôi:   “Trước  khi  vãng  sanh  ba  tháng,  có  một 

 hôm, lão cư sĩ đã viết ở trên tờ giấy là mồng 7 tháng 8, đã viết mười mấy lần mồng 7 

 tháng  8.  Người  trong  nhà  nhìn  thấy  cũng  không  dám  hỏi  ông.  Đến  mồng  7  tháng  8 

 ngày hôm đó, ông đã vãng sanh” . Ba tháng trước thì đã biết ngày giờ ra đi, ra đi một 

cách bình thản như vậy, thoại tướng tốt như vậy, chúng tôi đã tận mắt nhìn thấy. Thời 

gian chỉ 4 năm, mỗi ngày 8 giờ đồng hồ nghe Kinh, 8 giờ đồng hồ niệm Phật, thì đã tự 

tại vãng sanh. Vì vậy, tôi tin rằng hai năm ông đã thành tựu. Ông nói với cư sĩ Lý Mộc 

Nguyên rằng ông muốn vãng sanh, vào lúc đó thì ông đã nắm phần chắc rồi. Cư Sĩ Lý 

mời ông trụ thế thêm hai năm nữa, để nhiệm kỳ mới của Cư Sĩ Lâm ổn định trở lại, 

đợi cho uy tín của cư sĩ Lý Mộc Nguyên trong 2 năm được nâng cao lên. 

Từ  sự  thật  này  chúng  ta  lại  quan  sát, nếu  như Phật  Học  Viện  của  chúng ta  mà  dùng 

phương pháp này để dạy học, chế độ học dài 9 năm, có ai mà không thành tựu chứ? 

Người người thành tựu, đến lúc tốt nghiệp 9 năm, các vị đồng học có thể nói đều là 

người tái lai. Vì sao vậy? Sanh tử tự tại, bản thân nắm chắc phần vãng sanh Cực Lạc 

Thế giới, bất cứ khi nào cũng có thể đi được. Vì lòng từ bi, chúng ta đem cái thân này 

lưu lại ở thế gian để phổ độ chúng sanh. Đúng như trong các Kinh Tiểu Thừa thường 

nói:  “Sở tác dĩ biện bất thọ hậu hữu” . Bạn xem, lúc này thì tự tại biết bao, viên mãn 

biết bao. Chúng ta ngày nay nếu như có hoàn cảnh này, có điều kiện này, quả thật là 

có thể đạt đến “sở tác dĩ biện bất thọ hậu hữu”, thật sự làm đến nhìn thấu buông bỏ tự 

tại tùy duyên, quảng độ chúng sanh. Chúng ta từ nhiều năm học tập, quan sát như vậy, 

chúng ta có lòng tin như vậy, chúng ta tin sâu Tam Bảo gia trì, chúng sanh có phước. 

Chúng  sanh  có  kiếp  nạn  mặc  dù  là  sự  thật,  nhưng  mà  Phật  thường  nói,  chúng  sanh 

càng có tai nạn lớn, Phật Bồ Tát đến thế gian này càng nhiều. Chúng sanh tạo tác tội 

nghiệp, nếu không dựa vào phước báo của những người tái lai này, thế gian sẽ không 

thể tưởng tượng nổi. 

Những ai là người  tái  lai?  Chúng  ta  tin tưởng  sâu sắc, tương  lai  có  thể tham  dự đạo 

tràng  này,  những  người  tu  hành  ở  đạo  tràng  này,  nhất  định  là  có  rất  nhiều  rất  nhiều 

người  tái lai. Đến  một lúc  nhất định, thì chúng  ta sẽ phát hiện. Lý  và sự  của nghiệp 

nhân quả báo, chúng ta nhất định phải tin sâu, không nghi. 


**************** 

Kinh văn: “Phật ngữ A Nan: “Bất tư nghị nghiệp, nhữ khả tri da? Nhữ thân quả 

báo, bất khả tư nghị. Chúng sanh nghiệp báo, diệc bất khả tư nghị. Chúng sanh 

thiện căn, bất khả tư nghị. Chư Phật thánh lực, chư Phật thế giới, diệc bất khả tư 

- 323 - 

nghị. Kì quốc chúng sanh, công đức thiện lực, trụ hành nghiệp địa, cập Phật thần 

lực, cố năng nhĩ nhĩ””. 

Chúng ta hãy xem hai câu đầu này, đây là Thế Tôn đã nói rõ với chúng ta cái gì gọi là 

“bất tư nghị nghiệp”. Những gì là “bất tư nghị nghiệp”?. Vừa mở đầu, Phật gọi A Nan 

tôn  giả  và  hỏi  Ngài, ông  có  biết  hay  không?  A  Nan  không  có  câu  trả  lời,  Phật  cũng 

không hy vọng ông sẽ trả lời. Tiếp đến Phật liền nói  “nhữ thân quả báo bất khả tư 

 nghị” ,  tiếp  theo  lại  nói   “chúng  sanh  nghiệp  báo  diệc  bất  khả  tư  nghị” ,  thực  tế  là 

Phật nói câu nói này. 

 “Nhữ thân” , “nhữ” chính là chỉ A Nan, thân của ông (thân cũng bao gồm cả tâm), quả 

báo thân tâm của ông không thể nghĩ bàn. Các vị thử nghĩ xem ở chỗ này hàm chứa 

những ý nghĩa gì? Phật gọi A Nan và nói với Ngài, A Nan là đại diện cho tất cả chúng 

ta, cái ý đó chính là nói cái quả báo thân tâm của chính chúng ta là không thể nghĩ bàn. 

Trong ý còn có ý, dụng ý sâu rộng vô biên. Quả báo là chỉ tất cả nghiệp thiện ác đã tạo 

ra trong quá khứ, cảm được cái kết quả cùng hồi báo, ở chỗ này Tướng Tông đã nói là 

“Dẫn  Nghiệp”,  “Mãn  Nghiệp”.  Dẫn  nghiệp  cảm  được  là  quả,  mãn  nghiệp  chỗ  cảm 

được là báo. Dẫn là dẫn dắt, dẫn dắt bạn đi đến nơi nào để đầu thai. Mọi người chúng 

ta hiện tại đều ở trong nhân đạo, đều được thân người, cái nghiệp này là cùng chung, 

là  cái  nghiệp  gì?  Phật  nói  với  chúng  ta,  quá  khứ  chúng  ta  đã  từng  tu  ngũ  giới  thập 

thiện, công đức của ngũ  giới  thập  thiện dẫn  dắt  chúng  ta đến thế gian, được cái  quả 

báo này, được cái thân này. Thân là quả báo. Tuy rằng chúng ta người người đều là có 

một thân người, nhưng mà ngay trong một đời này, các vị được hưởng phước không 

giống nhau, giàu nghèo sang hèn không như nhau. Những cái không giống nhau này là 

một loại quả báo khác, là quả báo gì? Là những nghiệp thiện và bất thiện mà bạn đã 

tạo.  Việc  này  ở  trong  Tướng  Tông  thì  gọi  là  Mãn  Nghiệp.  Dẫn  nghiệp  của  chúng  ta 

không sai, dẫn dắt chúng ta đến nhân gian. Mãn nghiệp không tốt, trong đời quá khứ 

đã  tạo  thiện  quá  ít, tạo  ác  quá  nhiều,  cho  nên  cuộc  sống  trong  đời  này  của  chúng  ta 

không được như ý muốn. Không những là một người không được như ý, mà đại đa số 

người đều  không được  như ý. Ngạn  ngữ đã nói:  “Việc  thế  gian  không  như  ý thường 

 đến tám chín phần” . 

Việc  có  thể được như  ý  muốn  chỉ  có  một  hoặc hai phần, những  sự việc không được 

như ý  chiếm  đến  8  -  9  phần, đây  là  nguyên  nhân  gì  vậy?  Rõ  ràng  nói  với  chúng  ta, 

trong đời quá khứ đã tạo thiện ít mà ác thì nhiều. Việc này rất có đạo lý. Trong Kinh 

luận  Duy  Thức  nói  với  chúng  ta,  phàm  phu  lục  đạo  khởi  tâm  động  niệm  không  rời 

khỏi 8 thức 51 tâm sở. 51 tâm sở, tâm sở chính là khởi dụng ở trong tâm. Ác tâm sở có 

26 cái, thiện tâm sở chỉ có 11 cái. Từ đây có thể thấy, chúng ta khởi tâm động niệm 

khẳng định là thiện thì ít mà ác thì nhiều, lực lượng của thiện thì nhỏ, lực lượng của ác 

thì  quá  lớn  mạnh.  Đến  khi  mà  quả  báo  hiện  tiền,  Phật  thường  nói  ở  trên  Kinh  là 

 “cường giả tiên khiên” , lực lượng nào mạnh sẽ thọ báo trước. Nếu lực lượng ác của 

chúng  ta  rất  mạnh  thì  sẽ thọ quả  báo bất thiện  trước. Đạo lý là  ở  chỗ này. Chúng ta 

không phải không có thiện nghiệp, nhưng lực lượng của thiện yếu, quá yếu. 

Hiểu  được  đạo  lý  này,  hiểu  được  chân  tướng  sự  thật,  chúng  ta  có  cách  nào  để  đem 

thiện nghiệp thọ báo trước được hay không? Được, chỉ cần bạn hiểu được thì tốt rồi. 

Làm sao để đến trước? Thiện nghiệp của bạn, phải nên biết là nghiệp nhân nếu không 

- 324 - 

có duyên thì không khởi hiện hành, bạn nỗ lực bồi dưỡng cái duyên thiện, bạn có cái 

nhân  của  thiện, lại thêm  cái  duyên  của thiện, thì quả báo  của thiện  liền  sẽ hiện  tiền. 

Cái đạo lý này và sự thật, ở trong “Liễu Phàm Tứ Huấn” đã biểu thị ra rất rõ. Thiền sư 

Vân Cốc đã chỉ dạy cho Tiên sinh Liễu Phàm, nguyên lý căn bản ở ngay chỗ này. “Du 

Tịnh Ý Gặp Táo Thần ký”, Thần Táo đã điểm hóa cho ông, nguyên lý nguyên tắc cũng 

ở tại chỗ này. Có hiệu ứng hay không? Có, hiệu ứng đã quá rõ ràng, đặc biệt là hiệu 

ứng của Du Tịnh Ý còn vượt hơn cả Viên Liễu Phàm. Cho nên, vận mạng là do chính 

mình  tạo  ra.  Vận  mạng  của  chính  mình  có  thể  cải  tạo,  chúng  ta  chỉ  cần  hiểu  được 

nguyên lý nguyên tắc, hiểu được phương pháp cải tạo, chúng ta có thể ngăn ngừa tất 

cả những quả báo nghiệp bất thiện trong đời quá khứ. Các vị phải nên biết là không 

thể nào tiêu trừ được, nhưng có thể ngăn cản nó, có thể đề khởi sớm được nghiệp thiện 

ít ỏi đã tạo ở trong đời quá khứ, khiến nó hình thành ra báo ứng. Phương pháp này là 

đoạn  ác  tu  thiện.  Chân  thật  giác  ngộ  rồi, khiến  cho  tâm  chúng  ta  ở  ngay  trong  cuộc 

sống thường ngày, trong công việc, xử sự đối người tiếp vật tu sửa lại thành thuần tịnh 

thuần thiện, như vậy thì bạn đã đem tiểu thiện nghiệp đã tạo trong đời quá khứ biến 

thành  đại  thiện,  có  thể  che  chắn  hết  thảy  những  ác  nghiệp  đã  tích  lũy  trong  đời  quá 

khứ. Điều này không phải là làm không được. 

Tại vì sao chúng ta làm lại khó khăn đến như vậy? Nguyên  nhân  khó  khăn  là  bạn 

không đủ nhận thức đối với những lý luận phương pháp cảnh giới này, bạn thấu 

hiểu  chưa  đủ  triệt  để.  Thật  sự  minh  bạch  thấu  hiểu,  thì  đem  nó  chuyển  trở  lại 

không phải là chuyện khó. Cho nên chúng tôi thường nói, tôi đã nói 50 năm rồi, Phật 

pháp  là   “biết  khó,  hành  dễ” .  Phàm  phu  thành  Phật  ở  phương  diện  “làm”  mà  nói  thì 

cách nhau có một niệm, phàm phu một niệm mà giác thì họ thành Phật, một niệm mê 

thì thành phàm phu. Thật sự không có khó. Khó là ở chỗ nào? Khó là ở chỗ hiểu cho 

rõ, thật sự là khó. Bạn đối với đạo lý này, đối với chân tướng sự thật không có thấu 

hiểu  triệt  để,  cho  nên  mới  khiến  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  khổ  cực  giảng  Kinh  thuyết 

pháp suốt 49 năm, cực nhọc đến như vậy. Cho nên chuyển ác thành thiện, chuyển mê 

thành  ngộ,  chuyển  phàm  thành  Thánh,  khó  là  khó  ở  chỗ  thấu  hiểu  đạo  lý  và  chân 

tướng sự thật. Quả nhiên đã giác ngộ rồi thì làm không khó. 

Nhẫn Nhục tiên nhân bị vua Ca Lợi cắt xẻ thân thể mà thấy dễ dàng, chỉ là việc nhỏ. Ở 

trong cuộc sống thường ngày của chúng ta, gặp phải người khác hủy báng ta, ức hiếp 

ta, sỉ nhục ta, hãm hại ta, chúng ta gặp chỉ cười một cái mà không thèm để ý, rất dễ 

dàng, không khó. Cho đến khi bạn  cũng giống như Nhẫn Nhục tiên nhân bị vua Ca 

Lợi cắt xẻ thân thể, vui mừng mà nhận chịu, một vọng niệm cũng không hề khởi, vậy 

thì  chúc  mừng  bạn, bạn  đã  thành  Phật  rồi,  bạn  đã  đem  cảnh  giới  chuyển  trở  lại  một 

cách rất viên mãn. Họ biết có cái đạo lý này. Người đến hại ta, bản tánh con người vốn 

là thiện, như câu đầu tiên trong “Tam Tự Kinh” nói  “nhân chi sơ tánh bổn thiện” , một 

chút cũng không sai, nhưng tại vì sao hiện giờ biến thành bất thiện? Họ mê hoặc rồi. 

Đã mê cái gì? Đã mê mất cái bổn thiện đó rồi. Cái mê này không phải là cái mê vĩnh 

viễn, chỉ là mê tạm thời, họ vẫn sẽ giác ngộ, vậy thì việc gì phải trách họ, việc gì phải 

khởi tâm oán hận, việc gì phải khởi tâm báo thù? Khởi oán hận báo thù khẳng định là 

sai lầm, hại ai? Hại chính mình, không phải hại người, mà hại chính mình. Chính mình 

đã khởi tam độc phiền não, sau khi khởi lên tam độc phiền não thì quả báo sẽ ở nơi 

nào? Tam đồ địa ngục, vậy không phải là chính mình đã hại chính mình rồi hay sao? 

Nếu như đối với những nghịch cảnh ác duyên này không khởi một ý niệm, thật sự làm 

- 325 - 

được không động tâm không khởi niệm, không phân biệt, không chấp trước, cảnh giới 

của chính bạn liền lập tức nâng lên, Tín Vị Bồ Tát liền nâng lên đến Thập Trụ, Thập 

Trụ Bồ Tát liền nâng lên đến Thập Hạnh, những nghịch cảnh ác duyên này đã đem bạn 

nâng lên cao. Bạn mà không tiến lên thì phải đọa lạc trở xuống, bạn ngu si rồi. Cái đạo 

lý này tôi nghĩ cũng không phải là rất khó thấu hiểu. Sự thật này, cái quả báo của thiện 

này thực tế mà nói là đang hiện tiền, xem bạn có thể thọ dụng hay không? Ví dụ các vị 

đang  làm  việc  tại  một  công  ty,  bạn  nảy  sinh  tranh  chấp  với  đồng  nghiệp,  hai  người 

mắng nhau, đánh nhau, có thể ông chủ sẽ sa thải cả hai người. Sự việc này là rất có 

thể. Nếu như một người nổi giận chỉ vào bạn mà mắng, mà đánh bạn, bạn cũng không 

mắng  lại,  cũng  không  đánh  lại,  ông  chủ  và  đồng  nghiệp  nhìn  thấy  bạn  rồi  sẽ  nghĩ: 

 “Con người này có tu dưỡng” , lập tức cho bạn thăng chức. Tại vì sao bạn lại được ông 

chủ xem trọng và đề bạt? Là bởi vì người kia đã mắng bạn, đánh bạn, họ không phải 

giúp  đỡ  bạn  thành  tựu  cho  bạn  hay  sao?  Chính  họ  bị  tổn  hại,  bản  thân  họ  có  thể  bị 

giáng chức, cho dù không bị giáng chức thì cũng không dễ được thăng chức, tính tình 

không tốt thường thường gây sự. Họ giúp đỡ bạn nâng cao, bạn nên phải biết cảm ơn 

họ, cảm tạ họ mới đúng. Đây là nói cái gì? Quả báo trước mắt đã tức khắc có được chỗ 

lợi ích, trước mắt gọi là hoa báo, còn quả báo về sau thì không thể nghĩ bàn. Những 

đạo  lý  này,  những  sự  thật  này,  bạn  có  thể  hiểu  không,  bạn  có  thể  nhìn  thấy  được 

không? Nếu quả nhiên có thể hiểu, có thể thấy, thì có ai mà không vui lòng để làm cái 

việc này? 

Nhà Phật nói là nhẫn nhục Ba La Mật, trên “Kinh Kim Cang” Phật nói với chúng ta 

“nhất  thiết  pháp  đắc  thành  ư  nhẫn”.  Phật  nói  lục  độ  với  Bồ  Tát,  trong  lục  độ  quan 

trọng  nhất  là  hai pháp  môn. Thứ nhất  là  bố  thí, buông  xả, đó là  công đức. Cái  quan 

trọng thứ hai chính là nhẫn nhục, nhẫn có thể giữ gìn công đức mà không bị mất đi. Có 

câu:  “Nhất niệm sân tâm khởi, bách vạn chướng môn khai” , công đức đều bị tiêu tan 

mất. Nhẫn nhục là thành tựu pháp môn không hai, thế xuất thế pháp đều không ngoại 

lệ.  Bạn  tương  lai  có  thành  tựu  được  bao  lớn,  thì  phải  xem  bạn  nhẫn  nhục  được  bao 

nhiêu. Việc cỏn con mà không nhẫn nhục được, con người này người xưa nói là không 

có tiền đồ, không thể thành tựu, không thể làm việc đại sự. Cho nên tỉ mỉ quan sát một 

con  người  ở  trong  cảnh  giới,  thiện  duyên,  thuận  cảnh  sanh  hoan  hỷ,  cảm  thấy  kiêu 

ngạo,  cảm  thấy  rất  tài  giỏi  thì  không  thể  thành  tựu;  nghịch  cảnh,  ác  duyên  thường 

thường  còn  sanh  tâm  oán  hận,  thường  hay  biểu  hiện  ra  sự  không  hài  lòng,  thì  con 

người này không thể thành tựu. Thế pháp, Phật pháp đều không ngoại lệ. Tổ sư muốn 

thành tựu một người học trò, ở trong thế pháp thì những người lãnh đạo này muốn đề 

bạt những người dưới quyền, họ đều sẽ rất tỉ mỉ mà quan sát từ xa những người này. 

Bản  thân  chúng  ta  khi  còn  trẻ  luôn  là  vô  tri,  ở  trong  cuộc  sống  thường  ngày  chung 

sống  cùng với  mọi  người, trong vô tình đã hoàn  toàn bộc lộ khuyết điểm  ra, còn  ưu 

điểm thì ngay đến chính mình cũng không phát hiện ra. 

Người xưa có phước hơn so với người thời nay, ở nhà có cha mẹ giáo hóa, ở trường 

học  thì  thầy  cô  ra  sức  giáo  huấn.  Người  làm  thầy  ngày  trước thật  sự  là  xem  học  trò 

cũng như con cái của mình, thật sự yêu thương dạy dỗ, cho nên chúng ta đối với ân 

đức của người thầy, cả đời cũng sẽ không quên, thường có lòng cảm ân, thật sự tồn tại 

cái ân tình. Không giống như mối quan hệ thầy trò hiện nay, hiện nay thực tại mà nói, 

cũng là năm xưa Tiên sinh Phương Đông Mỹ thường hay nói, tôi theo học triết học với 

ông, hy vọng được đến trường để dự thính bài giảng của ông, ông nói với tôi là không 

- 326 - 

cần phải đi, hiện nay trường học thầy cô không giống thầy cô, học trò không ra học 

trò, có đi cũng không học được thứ gì. Thầy đã nói lời này 50 năm về trước. 50 năm 

sau, trường học ngày nay tôi chưa từng bước chân tới, không biết là đã biến thành như 

thế nào rồi. Tôi thường hay nghe nói học trò đánh thầy cô, thường thường nghe thầy 

cô nói học trò hiện nay không nghe lời, vậy sao mà được chứ? Con cái không nghe lời 

cha mẹ, học sinh không nghe lời thầy cô, đây là nguồn gốc của thiên tai nhân họa xã 

hội động loạn. 

Quả và báo vốn dĩ là một thể, nếu như tỉ mỉ mà phân chia, ngạn ngữ thường nói:  “Một 

 giọt nước, một hạt cơm đều do tiền định” . Chúng ta ngày nay tất cả những cảnh giới 

mà mình gặp phải, đều là trong đời quá khứ đã tạo tác ra cái nhân và kết hợp cái duyên 

hiện tiền mà sản sinh ra quả báo. Có mấy người có thể nghĩ đến vấn đề này? Mọi lúc 

mọi nơi, nếu quả nhiên có thể nghĩ đến có thể quan sát được, dù cho gặp phải những 

chuyện cực kỳ không như ý, thì cũng không có cái ý niệm oán trời trách người. Vì sao 

vậy? Vì biết tự làm thì tự chịu, bạn sẽ rất an nhiên mà thọ nhận, bạn sẽ rất vui vẻ, thiếu 

tiền thì trả tiền, thiếu mạng thì đền mạng,  vậy sao mà không tự tại, không vui vẻ chứ? 

Nếu  như  mê  hoặc  điên  đảo,  không  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật,  oán  trời  trách  người, 

vậy  thì  vừa  thọ  quả  báo  lại  tạo  ác  duyên.  Việc  này  thì  phiền  phức  lớn  rồi,  khổ  báo 

trong tương lai so với hiện tại còn nghiêm trọng hơn, thật sự là đã tạo ra một sai lầm 

đặc biệt, không thể nghĩ bàn, chứng tỏ cái nhân của sự việc này rất sâu rất sâu, duyên 

thì vô cùng phức tạp, đó quyết không phải là người bình thường. Người bình thường 

không biết, cả thiên nhân ở trong lục đạo cũng không biết. 

Lại tiếp lên nữa, thì Phật nói chính là A La Hán, Bích Chi Phật, các Ngài đối với cái 

duyên thì đại khái là biết một ít, cái nhân thật sự thì các Ngài vẫn còn chưa rõ ràng. 

Năng lực của A La Hán, túc mạng thông có thể thấy 500 kiếp, tha tâm túc mạng có thể 

quan sát 500 kiếp, xa hơn 500 kiếp thì họ cũng không biết. Cũng như Phật nói ở trên 

Kinh, có một người muốn xuất gia với Phật (xuất gia thì phải có thiện căn, không có 

thiện căn thì không xuất gia được), người này tìm đến Thế Tôn, Thế Tôn gọi các đệ tử 

của Ngài là các A La Hán đến, xem thử con người này có thiện căn hay không. Những 

vị A La Hán này sau khi quan sát thì đều lắc đầu, người này làm sao có thể xuất gia, 

ông không có thiện căn. Phật bèn nói, người này có thể xuất gia, thiện căn của ông đã 

rất lâu xa, các ông chỉ có thể thấy 500 kiếp. Người này trong vô lượng kiếp về trước là 

một tiều phu. Có một lần, ông lên núi đốn củi thì gặp một con hổ, ông đã leo lên cây, ở 

trên cây đã niệm một tiếng “Nam Mô Phật”. Chỉ một chút thiện căn này, từ kiếp lâu xa 

về trước đã niệm một tiếng “Nam Mô Phật”, đến ngày nay đã chín muồi, Phật bèn thế 

độ cho ông. Cái thiện căn nhỏ nhoi này của ông, A La Hán, Bích Chi Phật, Bồ Tát đều 

không nhìn thấy  được, Phật thì nhìn  thấy  rõ. Cho nên, chúng ta  không nên cho  rằng 

muôn vạn chúng sanh hiện tiền không có thiện căn. Tôi cảm thấy họ đã trồng thiện căn 

tương  đối  sâu  dày,  chính  là  những  người  không  tin  tưởng  vào  Phật  giáo,  người  tín 

ngưỡng những tôn giáo khác, họ đều biết có vị gọi là “Phật”, vậy thì được rồi. “Phật” 

này gieo vào trong tâm của họ, vào trong ấn tượng, vĩnh viễn sẽ không phai mờ. Đến 

khi  nào  thì  thành  thục?  Cũng  có  lẽ  vô  lượng  kiếp  sau  mới  gặp  được  Phật,  thì  họ  sẽ 

được Phật thế độ xuất gia, rồi tu hành chứng quả dưới thời của Phật. Điều này rất có 

khả năng. Vì vậy tôi khuyên bảo đồng tu, chúng ta không cần phải lo ngại gì, không 

nên sợ tạo tội nghiệp, tôi thì thấy không có tội nghiệp, các vị in hình tượng Phật đăng 

lên các loại báo chí, đăng tải danh hiệu của Phật, danh hiệu của Bồ Tát, chữ càng to thì 

- 327 - 

càng tốt, càng rõ càng tốt. Vì sao vậy? Khiến cho người xem vừa nhìn thấy thì mãi mãi 

thành hạt giống đạo. Có một số người băn khoăn:  “Tôi mà in những điều này lên báo, 

 người ta đem tờ báo xé nát rồi ném vào thùng rác, đây không phải là có tội rồi sao?” . 

Phải học “Địa Tượng Bồ Tát”,  “ta không vào địa ngục thì ai vào địa ngục? Ta mà vào 

 địa ngục thì biết bao nhiêu chúng sanh đã thành Phật” , rất đáng mà, cho nên không 

có do dự. 

Tịnh Tông chúng ta có tổ thứ sáu là Đại Sư Vĩnh Minh Diên Thọ. Trước khi chưa xuất 

gia, Ngài là  một  tài vụ  cho  Cục thuế quốc  gia, là  một  viên  chức  nhỏ. Ngài trộm  lấy 

tiền ở trong ngân khố nhà nước, đó thật sự là trộm cắp. Trộm cắp để làm gì? Để phóng 

sanh, thường xuyên trộm cắp, thường xuyên phóng sanh. Về sau bị người ta mật báo 

tố giác, bị xử tội tử hình. Khi tra xét hỏi có phải đã trộm tiền không, Ngài thừa nhận 

rất  là  thành  thật:   “Tôi  đã  trộm  và  trộm  rất  nhiều  lần” .  “Để  làm  gì  vậy?” .  “Phóng 

 sanh” . Thế là viên quan thẩm phán đem vụ án này gửi đến chỗ của hoàng đế. Hoàng 

đế xem qua cũng cảm thấy rất buồn cười, bèn dặn dò cứ chiếu theo pháp luật mà làm, 

phán quyết chém đầu tử hình, nhưng mà hoàng đế căn dặn quan giám trảm, nếu như 

ông bị trói ở ngoài pháp trường đến lúc phải chém đầu mà ông không hoảng sợ thì hãy 

đưa về để Ngài gặp mặt, còn nếu như ông sợ hãi hoảng hốt thì cứ việc giết đi là xong. 

Đại Sư Vĩnh Minh bị trói lại đem đến pháp trường, sắc mặt không thay đổi, một chút 

hoảng sợ cũng không có. Quan giám trảm hỏi ông:  “Vì sao mà ông không sợ?” . Ngài 

nói với quan giám trảm:  “ Tôi lấy một mạng này mà cứu được muôn ngàn mạng khác, 

xứng đáng mà”. Cho nên Ngài rất hoan hỷ, một chút hoảng sợ cũng không có. Hoàng 

đế triệu kiến, tha tội cho Ngài, hỏi Ngài muốn làm việc gì? Ngài muốn xuất gia, hoàng 

đế làm hộ pháp cho Ngài, về sau trở thành vị tổ thứ sáu trong Tịnh Độ Tông chúng ta. 

Vậy chúng ta ngày nay đăng một bức hình lớn của Phật A Di Đà ở trên báo, hay danh 

hiệu của Phật A Di Đà, có biết bao nhiêu là người đều xem thấy. Cho dù họ đem quăng 

vào đống rác hay bỏ xuống hầm xí, ta cũng không để ý. Bạn đã trồng thiện căn cho 

biết bao nhiêu người, bạn độ biết bao nhiêu người, bao gồm cả những người không tin 

vào Phật, những người hủy báng Phật, những người chống đối Phật, tất cả đều đã được 

trồng thiện căn, bạn đều đã độ tất cả họ. 

Học  Phật  nhất  định  là  phải  khai  trí  tuệ,  không  nên  chết  cứng  với  những  giới  điều. 

Trong các giới điều là nói như vậy, không sai, tại vì sao? Đó là bạn có tâm ác ý, khinh 

thường, hủy báng hình tượng Phật, đây là có tội, còn chúng ta hiện nay dùng cái tâm 

không như vậy, chúng ta muốn lợi ích chúng sanh, là muốn giúp đỡ chúng sanh trồng 

hạt giống Phật vào trong A Lại Da Thức. Giới điều, thực tế nếu dùng lời hiện nay mà 

nói là vô cùng dân chủ, vô cùng mở cửa, vô cùng tự do, cho nên Ngài chế định ra giới 

điều,  mỗi  một  giới  cấm  đều  có  khai  duyên.  Khai  duyên  chính  là  có  thể  khai  mở  ra, 

khai giới chứ không phải phá giới, không phải phạm giới. Chúng ta ngày nay đăng tải 

hình  Phật  ở  trên  báo  chí  tạp  chí,  đăng  tải  danh  hiệu  Phật  Bồ  Tát,  đây  là  khai  giới, 

không phải phạm giới, không phải phá giới. Nhất định phải hiểu cái đạo lý này. Tâm 

của  chúng  ta  thuần  túy  là  lợi  ích  cho  chúng  sanh,  thuần  túy  là  giúp  đỡ  tất  cả  chúng 

sanh, trồng hạt giống Phật Bồ Tát vào trong A Lại Da Thức. Họ trong đời này không 

thể thành tựu, đời sau kiếp sau họ có duyên với Phật, rộng kết thiện duyên. 

Thậm chí là tôi cũng khuyến khích một số đồng tu, hiện tại các vị mặc chiếc áo thun, 

Singapore là vùng nhiệt đới, các vị xem một số thanh niên mặc áo, hình in phía trước 

- 328 - 

và phía sau đều là yêu ma quỷ quái, nhìn thấy là giật mình. Chúng ta có thể in hình 

Phật A Di Đà lên áo thun, in lên chữ “Nam Mô A Di Đà Phật”, bạn đi một vòng ra chợ 

thì  đã  độ  được  rất  nhiều  rất  nhiều  người  rồi.  Chúng  ta  phải  hiểu  được  đạo  lý  này, 

những việc này đều đã tạo ra nghiệp thiện không thể nghĩ bàn. Thường giữ gìn cái tâm 

này, lợi ích cho tất cả chúng sanh. 

Chư Phật Bồ Tát ứng hóa tại thế gian này có ba sự việc. Thiện căn đã thành thục rồi 

thì  giúp  đỡ  họ  thành  tựu  ngay  trong  đời  này,  thành  tựu  hiện  tại  chính  là  niệm  Phật 

vãng sanh. Sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, họ sẽ thành Phật thành Bồ Tát, là 

thành tựu rồi. Thiện căn mà chưa thành thục thì giúp đỡ cho họ thành thục. Chúng ta 

hiện tại muốn mở Viện Phật học, muốn làm Trường đại học Phật giáo, áp dụng chế độ 

dạy học 9 năm, chính là giúp đỡ cho những người mà thiện căn chưa thành thục, giúp 

đỡ họ thành thục. Việc thứ ba là người không có thiện căn thì giúp đỡ họ trồng thiện 

căn. Cũng như những ví dụ mà tôi đã nói phía trước, đều là giúp đỡ tất cả chúng sanh 

trồng thiện căn. Đây là việc tốt, chư Phật Bồ Tát nhìn thấy thì đều hoan hỷ vậy thì có 

nghiệp tội gì  chứ? Cho nên  chúng  ta  làm  những sự việc này  quyết  định là không có 

kiêng kỵ, không nên có hoài nghi, hãy cứ vui vẻ, chăm chỉ mà làm, đem Phật pháp mở 

rộng  đến  mọi  tầng  lớp.  Bất  luận  là  vào  thời  gian  nào,  ở  tại  đâu,  đều  là  có  ý  nguyện 

muốn giúp đỡ chúng sanh, đây chính là “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”. Chúng ta 

niệm niệm không quên làm từng giờ từng phút. Trên người chúng ta đeo vài xâu chuỗi 

niệm Phật, đem theo vài tấm hình Phật, gặp được người có duyên, họ hoan hỷ thì có 

thể  tặng  cho  họ, kết duyên  với  họ, đem  thời  gian  nơi  chốn  giảng  Kinh  của  chúng ta 

giới thiệu cho họ, hoan nghênh họ đến nghe giảng. 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng tôi xin giảng tới đây thôi. 

A Di Đà Phật… 



Tập 254 

Kinh văn: “Chúng sanh nghiệp báo, diệc bất khả tư nghị, chúng sanh thiện căn, 

bất khả tư nghị, chư Phật thánh lực, chư Phật thế giới, diệc bất khả tư nghị”. 

Bắt  đầu  xem  từ  đoạn  Kinh  văn  này.  Quả  báo  thật  như  Thế  Tôn  đã  nói,  quả  thật  là 

không thể nghĩ bàn. Tại vì sao lại có hiện tượng này? Nhân duyên quá phức tạp. Phía 

trước Phật đã nói với tôn giả A Nan rất hay:  “Nhữ thân quả báo bất khả tư nghị” . Câu 

nói này là nói với A Nan, trên thực tế, chúng ta đều biết A Nan là đại biểu cho chúng 

ta, nói A Nan chính là nói bản thân chúng ta. Có mấy người thật sự có thể nhận thức 

được chính  mình, hiểu  rõ được chính  mình?  Một  đời  này  của  chúng  ta  sanh  đến  thế 

gian này, rốt cuộc là đến vì lý do gì, đi đến thế gian này để làm gì? Tương lai về sau 

lại sẽ đi về đâu? Tại vì sao tại thế gian này gặp phải hết thảy người sự vật đều là trắc 

trở?  Chúng  ta  có  thể  nghĩ  bàn  hay  không?  Vẫn  là  câu  nói  này  của  Phật  nói  rất  hay: 

 “Bất khả tư nghị” . Tại chỗ này, thực tại mà nói đều là đại học vấn. Người không học 

Phật, không phải là người chăm chỉ học Phật, có rất ít người suy nghĩ qua vấn đề này. 

Ở thế gian quả thật là có người đã nghĩ đến vấn đề này, xưa nay trong và ngoài nước 

- 329 - 

đều có, nhưng mà đó chỉ là một con số rất nhỏ. Đó là những ai? Hiện tại có một số nhà 

khoa học, có một số nhà triết học, có một số nhà tôn giáo, đã ít lại thêm ít. Họ ở đó 

nghiên cứu  thảo luận về nguồn gốc của vũ trụ,  sự hình thành của tinh  cầu này, khởi 

nguồn của sự sống, sau đó lại nói đến sự khởi nguồn của tất cả sinh vật động vật thực 

vật, sau cùng lại nghĩ đến muôn trùng chúng sanh, “ta” là từ đâu mà đến? Thực tế mà 

nói, nghĩ đến việc “ta” từ đâu mà đến thì rất ít rất ít, quả thật không nhiều. Nghiên cứu 

thảo luận khởi nguồn của nhân loại thì có, còn thật sự nói đến trở về với chính ta, ta là 

từ  đâu  mà  đến,  quả  thật  chỉ  có  ở  trong  Phật  pháp  mới  nói  đến,  mới  giảng  đến.  Phật 

pháp quả thật cũng nói được tương đối rõ ràng. Kinh luận của bộ phận này phân lượng 

rất lớn, Pháp Tướng Duy Thức Tông “6 Kinh 11 luận”, trong đó có một đoạn rất lớn 

thảo luận về  “nhữ thân quả báo bất khả tư nghị” . Sự việc này đối với người học Phật 

mà nói thì có mối quan hệ rất lớn. Vì sao vậy? Dần dần sẽ hiểu được, chúng ta tại thế 

gian này, bất luận là sống trong hoàn cảnh như thế nào, thuận cảnh, nghịch cảnh, thiện 

duyên ác duyên, thì tâm của bạn cũng đều bình lặng, không hề bị dao động theo cảnh 

giới bên ngoài. Vì sao vậy? Vì biết nghiệp nhân quả báo là không thể nghĩ bàn. 

Chúng ta bất luận làm sự việc gì, người thế gian làm việc là vì “ta”, lợi ích của ta, có 

lợi cho ta, nếu như không có lợi ích, không có chỗ tốt cho mình thì họ sẽ không làm. 

Cho nên người xưa có nói, quan sát ở ngay tại đô thị phồn hoa này, người đi qua kẻ đi 

lại rất nhiều, tỉ mỉ mà quan sát những người này, đi đi lại lại bận rộn suốt từ sáng cho 

đến tối là vì cái gì? Người thông minh đã giải đáp cho chúng ta, chỉ là hai chữ “danh 

lợi”.  Ngày  ngày  đều  bận  bịu  như  vậy,  nếu  không  vì  danh  thì  cũng  vì  lợi.  Người  mà 

không vì danh lợi thì  cuộc sống  của  họ sẽ ung dung tự tại. Xã  hội  ngày  nay  càng là 

như vậy. Thế thì chúng ta đến thế gian này có phải là vì “danh lợi” hay không? Cầu 

danh cầu lợi có phải là mục tiêu duy nhất của kiếp sống làm người này của chúng ta 

không? Các đồng tu học Phật, về việc này tôi nghĩ ít nhiều thì cũng đều có một chút 

giác ngộ. Giác  ngộ  này  là  một  sự  khế  cơ. Là khế  cơ  gì?  Khế  cơ  của  việc  nhận  thức 

chân tướng sự thật, khế cơ của liễu thoát sanh tử luân hồi. Cơ duyên này vô cùng hiếm 

có,  vô  cùng  khó  gặp.  Người  học  Phật,  Phật  Bồ  Tát  hy  vọng  chúng  ta  nhập  Phật  tri 

kiến, nhập Phật cảnh giới. Ở trong tất cả “Kinh luận Đại Thừa” chúng ta đã xem thấy, 

sự kỳ vọng của chư Phật Bồ Tát đối với chúng ta vô cùng tha thiết. Chúng ta có phụ 

lòng  kỳ  vọng  của  chư  Phật  Bồ  Tát  hay  không?  Thực  ra  mà  nói,  đại  đa  số  đồng  học 

chúng ta đều đã phụ lòng, khiến chư Phật Bồ Tát thất vọng, chỉ có số ít người không 

phụ lòng kỳ vọng của Phật Bồ Tát. Số ít người này chính là trong Phật pháp thường 

hay nói là “có duyên với Phật”, là “Phật độ người có duyên”. Dùng lời hiện nay mà 

nói thì “duyên” là cơ hội, là điều kiện, cơ hội của bạn, điều kiện của bạn đã đầy đủ. 

Điều  kiện  này  có  cái  ở  bên  trong,  có  cái  ở  bên  ngoài.  Bên  ngoài  thì  chúng  ta  nói  là 

ngoại duyên, bên trong thì chúng ta gọi là thiện căn - phước đức. Trong có thiện căn - 

phước đức, ngoài có cơ duyên, ba điều kiện này trong  một đời nếu  mà gặp được thì 

không phải là một việc dễ dàng. Chúng ta hôm nay đã gặp được, nhất định không nên 

cho rằng việc này không khó, gặp được là việc dễ như trở bàn tay. Nếu như bạn bình 

tĩnh  mà  quan  sát  hoàn  cảnh  xung  quanh  mình,  thì  bạn  sẽ  phát  hiện  là  không  hề  dễ 

dàng. 

Phật tử Singapore có được bao nhiêu người? Vào tháng trước, Lý hội trưởng đã có nói 

với tôi, Chính phủ đã thống kê, Phật tử của Singapore chiếm tỉ lệ trong toàn bộ nhân 

khẩu ở Singapore hình như là 51,8%. Cứ tính nhân khẩu Singapore là 4 triệu người, thì 

- 330 - 

2 triệu người là Phật tử. Trong số 2 triệu người này, thì có đầy đủ ba điều kiện “thiện 

căn - phước đức - nhân duyên”, theo tôi thấy thì cũng không tới hai mươi ngàn người. 

Các vị nghĩ xem có đúng không? Hôm nay tại chỗ này, tôi thấy nhiều lắm cũng không 

tới  hai  ngàn  người,  chiếm  tỉ  lệ  rất  là  nhỏ.  Trên  danh  nghĩa  thì  là  Phật  tử,  mà  cả  đời 

chưa nghe Kinh lần nào, người không hiểu được giáo nghĩa, người không hiểu được 

giáo lý, người không hiểu được cái gì là tu hành thì có rất nhiều, cho nên người học 

Phật thì nhiều, người thành tựu thì ít, nguyên nhân chính tại chỗ này. Ở điểm này, một 

duyên  phần  quan  trọng  nhất,  Đại  đức  xưa  cũng  thường  nói:   “Thâm  nhập  một  môn, 

 huân tu lâu dài” , không thể gián đoạn. Chúng ta là phàm phu căn tánh trung hạ, không 

phải thượng căn lợi trí. Người có căn tánh trung hạ thì thành tựu phải nhờ có cơ duyên, 

nghe Kinh nhất định không thể bị gián đoạn, tốt nhất là mỗi ngày nên có 8 giờ đồng 

hồ. Đối với người hiện tại của chúng ta mà nói, thực tế sẽ có sự khó khăn, vì mỗi một 

người đều có công việc. Hiện tại, người xuất gia cũng có công việc, có thể có được 8 

giờ để nghe Kinh thì là người có phước báo hạng nhất ở thế gian này. Chúng ta hiện 

nay không có, nhưng mà nếu như bạn thật sự có tâm, thật sự muốn thành tựu thì cũng 

không khó. Trong nhà các vị đều có máy truyền hình, những băng đĩa Kinh mà chúng 

tôi  giảng  có  thể  thỉnh  đem  về  nhà  để  nghe.  Phải  chăm  chỉ  nghe,  số  lần  nghe  phải 

nhiều. Bạn thật sự nghe, thì chỗ ngộ được mỗi lần đều không giống nhau. Tại vì sao 

mỗi ngày phải nghe nhiều giờ đến như vậy? Đây cũng là quả báo không thể nghĩ bàn. 

Nếu như chúng ta không nghe Kinh thì lục căn của chúng ta tiếp xúc với cảnh giới lục 

trần bên ngoài, quyết định là sẽ bị cảnh giới ô nhiễm, quyết định sẽ bị cảnh giới xoay 

chuyển. Đây là sự thật, việc này không phải giả. Bản thân chúng ta hãy lắng tâm mà 

phản tỉnh, thì sẽ phát hiện. Bị ngoại cảnh xoay chuyển, bị ngoại cảnh ảnh hưởng thì 

quả báo của chúng ta quyết định ở ba đường khổ. Cho dù có thể không đọa ba đường 

ác, nói một cách khác, bạn nhất định không thể vượt khỏi lục đạo. Chân tướng sự thật 

này nhất định phải hiểu. 

Mục đích học Phật của chúng ta là gì? Là quyết tâm nắm bắt cơ hội lần này để vượt 

thoát lục đạo luân hồi, vãng sanh Tây Phương Tịnh Độ. Đây là mục tiêu thật sự của 

chúng ta. Chúng ta phải đem sự việc này làm thành mục tiêu số một ở ngay trong cuộc 

đời này của chúng ta, những việc khác đều là chuyện nhỏ, đều xếp ở vị trí thứ hai, thứ 

ba, thứ tư, đều không phải quan trọng nhất. Xem việc sanh tử là việc lớn, vậy thì sẽ 

hoàn toàn không có sai lầm, ở ngay trong cuộc đời này của chúng ta phải làm những 

việc gì, chúng ta biết rõ. Việc lớn có công đức hạng nhất là giúp đỡ chư Phật Như Lai 

tiếp dẫn chúng sanh, hay nói rõ hơn, là đem Phật pháp giới thiệu với đại chúng, đem 

Tịnh Tông giới thiệu với đại chúng, đây là thế xuất thế gian, là công đức hạng nhất, là 

sự  nghiệp  hạng  nhất.  Chúng  ta  phải  đem  sự  nghiệp  hạng  nhất  làm  cho  tốt,  bản  thân 

không thể không chăm chỉ làm. Quyết định phải tin tưởng sự giáo huấn của Tổ sư Đại 

đức.  Lời  nói  của  Tổ  sư  Đại  đức  là  câu  chuyện  kinh  nghiệm,  đó  không  phải  là  kinh 

nghiệm của một người, mà là kinh nghiệm tích lũy của rất nhiều đời tổ tổ truyền nhau, 

chúng  ta  phải  tôn  trọng.  Kinh  nghiệm  của  một  người  thì  không  đáng  kể  là  gì,  kinh 

nghiệm  tích  lũy  của  lịch  đại  Tổ  sư  Đại  đức  thì  chúng  ta  phải  nên  xem  trọng.  Kinh 

nghiệm này chính là  “thâm nhập một môn, huân tu lâu dài” . “Duyên” không sợ, bất 

luận là thiện duyên hay ác duyên, thuận cảnh hay nghịch cảnh, quyết định không ngăn 

ngại  sự  huân  tu  Phật  pháp  của  ta.  Bạn  mà  nắm  chắc  được việc  này  thì  bạn  sẽ  thành 

tựu. 

- 331 - 

Trước kia, khi tôi còn chưa học Phật, cảm tình phong phú nhất. Tôi gặp được tiên sinh 

Phương Đông Mỹ và đã học triết học với Ngài. Ngài nói với tôi, nhà triết học đều là 

người có tình cảm phong phú nhất, nếu như không có tình cảm thì người đó quyết định 

không  có  cách  nào  học  tốt.  Sau  khi  học  Phật  rồi  thì  phải  đem  tình  cảm  chuyển  lại 

thành  trí  tuệ. Chúng ta  hiểu  được tình  và trí là  một  không phải  hai. Giác  ngộ  rồi thì 

tình  gọi  là  trí,  khi  vẫn  còn  mê  thì  trí  gọi  là  tình,  chúng  là  một,  không  phải  hai.  Cho 

nên, nguyên  tắc  tu hành  của  Pháp  Tướng  Tông là  chuyển  thức  thành trí, đó chính là 

chuyển tình thức thành trí tuệ, chúng ta mới có thể làm tốt được sự việc hoằng pháp 

lợi sanh. Tôi một đời này duyên phần rất tốt, mới học Phật thì thân cận Chương Gia 

Đại Sư, một vị lão sư. Thân cận lão sư Ngài được ba năm thì Ngài viên tịch. Tiếp đến 

tôi quen biết được lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, tôi theo Ngài được 10 năm. Tôi học Phật 

pháp với hai vị lão sư, học triết học một vị lão sư, cả đời tôi có ba vị lão sư. Học triết 

học với lão sư Phương, một bài mục sau cùng của lão sư Ngài là giới thiệu với tôi về 

triết học Kinh Phật, đã dẫn dắt tôi vào cửa Phật. Sau khi vào cửa Phật thì tiếp nhận sự 

dạy bảo của Chương Gia Đại Sư. Căn cơ học Phật của tôi là do Chương Gia Đại Sư 

đặt định, sau đó cùng lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam nghiên cứu Kinh giáo 10 năm, học về lý 

luận và phương pháp của việc “giảng Kinh”. Sau khi học xong thì nhân duyên xuất gia 

liền  đến,  cho  nên  tôi  vừa  xuất  gia  thì  đã  dạy  học  ở  trong  Phật  học  viện,  công  việc 

giảng Kinh này của tôi liền đã được bắt đầu, cũng tiếp nhận lời mời của một số cư sĩ 

dạy học ở Phật Học Viện, chưa từng rảnh rỗi, đến năm nay là trọn 43 năm. Bởi vì tình 

cảm quá phong phú, cho nên rất nhớ bạn cũ. Việc này thì các vị đồng học của tôi đều 

biết đến. Năm xưa nhận được sự hộ trì của Hàn Anh Quán Trưởng tại “Hoa Tạng Đồ 

Thư Quán”, trong thời gian 30 năm cũng không phải là ngắn. Bà cung cấp giảng đài 

cho chúng tôi, 30 năm tôi không có rời khỏi giảng đài. Đây là cống hiến của bà đối với 

tôi. Mỗi ngày  tôi đều  có  cơ hội lên giảng  đài để giảng  Kinh,  thời gian nhiều nhất  là 

mỗi  ngày  giảng  9  tiếng  đồng  hồ,  thật  sự  là  huân  tu  miên  mật,  mới  đem  những  cảnh 

giới  phàm  phu  chuyển  trở  lại. Đây  là  kinh  nghiệm  của  tôi. Cho  nên, nếu  như không 

phải “thâm nhập một môn, huân tu lâu dài” thì không thể được. 

Tôi theo học lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam 10 năm, nói các vị đồng tu biết, chỉ học được có 

năm bộ Kinh. Những Kinh điển này các vị đều rất quen thuộc, đều đã đọc tụng qua. 

Bộ Kinh đầu tiên mà tôi học là “Kinh A Nan Vấn Sự Phật Kiết Hung”, bộ thứ hai học 

là “Kinh Phật thuyết A Di Đà”, bộ thứ ba là “Phẩm Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện”, 

bộ  thứ  tư  là  “Kinh  Kim  Cang  Bát  Nhã  Ba  La  Mật”,  bộ  thứ  năm  là  “Kinh  Lăng 

Nghiêm”. Tôi là học từng bộ, từng bộ một, một bộ đã hoàn toàn thông hiểu. Lão sư Lý 

lại không có yêu cầu chúng tôi phải hoàn toàn làm được, bởi vì việc này rất khó, Ngài 

yêu cầu cái gì? Bạn lên giảng đài giảng lại một lần cho Ngài xem, Ngài nghe xong mà 

gật  đầu,  thì  bộ  này  xem  như  đã  được  thông  qua,  chúng  tôi  có  thể  học  tiếp  bộ  khác. 

Trong 10 năm, tôi đã học năm bộ. “Hoa Nghiêm”, “Pháp Hoa” tôi đều chưa học qua, 

nhưng  mà  những năm  gần  đây  các  Kinh luận  Đại  Thừa, Tiểu Thừa mà  tôi  đã giảng, 

tổng  cộng  cũng  có  đến  hơn  50  loại.  Các  Tổ  sư  thường  hay  nói  với  chúng  ta:   “Một 

 Kinh thông, tất cả Kinh thông” . Thế nào gọi là thông? Có chỗ ngộ gọi là thông, tiểu 

ngộ  là  tiểu  thông,  đại  ngộ  thì  gọi  đại  thông,  triệt  ngộ  thì  triệt  để  viên  thông.  “Ngộ” 

quyết  định  là  từ  tiểu  ngộ,  tích  tiểu  ngộ  thành  đại  ngộ,  tích  đại  ngộ  thành  triệt  ngộ. 

Không những phải giảng mỗi ngày, giảng nhiều rồi, tư tưởng, kiến giải, hành vi của 

chúng ta chuyển biến từ lúc nào không biết, không có dồn sức để mà tu hành, giảng 

nhiều  rồi,  ấn  tượng  sâu  sắc  liền  ảnh  hưởng  đến  tư  tưởng,  kiến  giải,  ngôn  hành  của 

- 332 - 

chính  mình,  đến  khi  chính  mình  phát  hiện  không  còn  giống  như  lúc  trước  nữa,  rất 

nhiều  thứ không  còn  giống  nữa. Sau  khi có  sự  cảnh  giác  như vậy  rồi,  mới  ra  sức  tu 

hành, thì  cảnh  giới  sẽ  nâng  cao  với  tốc  độ  rất  nhanh, mỗi  năm  mỗi  khác, mỗi  tháng 

mỗi khác. Tất cả pháp thế xuất thế gian chưa từng học qua, chưa hề tiếp xúc qua, nghe 

người  ta  bàn  luận,  chúng  tôi  xem  qua  cả  thảy  đều  hiểu,  không  cần  phải  học.  Vì  sao 

vậy? Tất cả pháp thế xuất thế gian đều là từ trong tâm tánh mà lưu xuất ra, bạn chỉ cần 

có thể thấy được một phần tánh, thì pháp thế xuất thế gian toàn bộ đều thông đạt. Đây 

là chân học vấn, chân trí tuệ, thật sự thọ dụng, tại vì sao không làm? Đương nhiên đây 

là chúng tôi từ trên kinh nghiệm đã trải qua mà nói. Cơ duyên quan trọng hơn bất cứ 

thứ  gì,  thảo  nào  Đại  Sư  Thiện  Đạo  đời  Đường  đã  nói:   “đều  do  gặp  duyên  không 

 đồng” . Đại Sư Ngài đã nói rất hay. Ngài là nói đến ba bậc chín phẩm vãng sanh Tây 

Phương  Cực  Lạc  Thế  Giới,  bởi  vì  sao  lại  có  ba  bậc  chín  phẩm?  Đều  tại  gặp  duyên 

không như nhau. Chúng ta đem câu nói này của Ngài khuếch rộng ra để nói, pháp môn 

tu học này của chúng ta, chúng ta có thể có chỗ ngộ hay không, rốt cuộc ngộ nhập mấy 

phần,  cũng  đều  tại  gặp  duyên  không  đồng.  Lời  này  là  sự  thật.  Cho  nên,  tôi  thường 

thường  nói  công  đức  của  hộ  pháp  vượt  hơn  hoằng  pháp.  Nếu  như  chúng  tôi  không 

được sự hộ trì 30 năm của Hàn Quán Trưởng thì làm sao có được thành tựu? Không 

thể nào. Dù cho giảng Kinh, cùng lắm cũng chỉ là pháp sư giảng Kinh thông thường, 

máy móc theo sách vở mà thôi, lấy đâu ra chỗ ngộ? Duyên rất sâu, duyên khó gặp. 

Sau khi Hàn Quán Trưởng vãng sanh, chúng tôi gặp phải nghịch tăng thượng duyên, 

đạo tràng ở Đài Loan không thể ở lại, cái duyên với cư sĩ Lý Mộc Nguyên ở Singapore 

đã thành thục, ông đã thành tựu cho chúng tôi, công đức vô lượng vô biên, giúp chúng 

tôi có thể tiếp tục không gián đoạn việc trên giảng đài, đặc biệt khó được. Hàn Quán 

Trưởng năm xưa còn tại thế, muốn làm  một lớp bồi dưỡng, trước sau vẫn không thể 

thực hiện được. Nguyện vọng này của bà đã được cư sĩ Lý Mộc Nguyên giúp bà thực 

hiện. Bà nhìn thấy sẽ rất hoan hỷ, thấy được chúng ta bên này  lần đầu tiên xuất bản 

quyển ghi chép của các đồng học, sau khi xem, đã nhiều lần nói với tôi, lớp bồi dưỡng 

nhất định phải tiếp tục làm, một chút nghi hoặc gì cũng đều không có. 

Chúng  ta  tại  Singapore  không  những  đã  làm  được  hai  sự  việc  là  giảng  Kinh  và  dạy 

học, mà còn làm thêm việc đoàn kết các đại tôn giáo, thêm công việc đoàn kết các dân 

tộc. Việc này trong nhà Phật nói là “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”, thật sự đem 

tâm lượng của chúng ta mở rộng ra. 

Gần đây nhất, chúng tôi lại gặp phải một số ngăn trở. Mỗi một sự trở ngại đối với tôi 

đều là giúp tôi nâng lên thêm một bậc, tôi rất cảm kích. Cho nên có một số đồng tu hỏi 

tôi : “Những người này hủy báng Ngài, sỉ nhục Ngài, hãm hại Ngài, ngày ngày đều nói 

 xấu  về  Ngài,  vậy  tại  sao  mà  Ngài  lại  đối  xử  tốt  với  họ  vậy,  Ngài  lại  cảm  kích  họ 

 nữa?” . Tôi nói:  “Các vị hãy xem hậu quả thì các vị sẽ hiểu, không phải họ đối xử với 

 tôi như vậy, mà tình cảm của tôi rất nặng, không nỡ rời khỏi cái chỗ này. Họ dùng lời 

 ác tâm ác để đối mặt, tôi sẽ nhẫn chịu mà rời chỗ này, rời khỏi chỗ này về sau nhất 

 định là phải càng vượt lên hơn nữa, cho nên tôi nói những người hủy báng tôi, nói lời 

 xấu với tôi, sỉ nhục tôi đều là Bồ Tát thị hiện, các vị làm gì mà biết được chứ?” . Đó 

không phải là người thông thường, Phật Bồ Tát làm sự thị hiện như vậy, tôi phải cố 

gắng leo vượt lên trên, lại lên một tầng nữa. Nếu như không có những sự thị hiện này 

thì  tôi  sẽ  không  chịu  vượt  lên  thêm.  Cho  nên,  trong  cảm  nhận  của  tôi  là  không  có 

- 333 - 

người ác, tôi vĩnh viễn sẽ cảm ơn, vĩnh viễn sẽ tán thán. Vì sao vậy? Tôi được lợi ích 

chân thật. Tôi được lợi ích, họ cũng được lợi ích. Việc này ở trong Kinh Phật đều có 

dẫn chứng, Đề Bà Đạt Đa tìm đủ mọi cách để hại Phật Thích Ca Mâu Ni, phá hòa hợp 

tăng, phá hoại tăng đoàn. Trong “Kinh Đề Bà Đạt Đa”, Phật Thích Ca Mâu Ni nói với 

chúng ta cái nhân duyên không thể nghĩ bàn của ông, ông cũng là chư Phật Như Lai 

ứng hóa, biễu diễn cho chúng ta thấy. Ác tâm ác hạnh của ông, quả báo ở Địa Ngục A 


Tỳ, nhưng mà ông đã thành tựu cho Phật Thích Ca Mâu Ni sáu Ba La Mật, khiến cho 

tất cả đại chúng chúng ta đối với trí tuệ đức hạnh của Phật càng nhìn thấy được rõ ràng 

hơn, mà học tập ở Phật Thích Ca Mâu Ni. Công đức này cũng là không thể nghĩ bàn. 

Cho nên Thế Tôn nói với chúng ta, Đề Bà Đạt Đa ở Địa Ngục A Tỳ, tuy ông ở Địa 

Ngục A Tỳ nhưng mà không chịu khổ, hoàn cảnh sinh hoạt cũng giống như trên cung 

trời  Đao  Lợi,  đang  hưởng  phước.  Đây  là  cảnh  giới  không  thể  nghĩ  bàn.  Sau  đó  thì 

chúng ta nghĩ đến, trên các Kinh luận Phật thường hay dạy bảo chúng ta tự lợi lợi tha, 

chúng  ta  tự  lợi  xác  thực  là  lợi  tha,  cho  nên  những  người  này  cho  dù  họ  là  ác  ý  hủy 

báng, ác ý tạo điều sinh sự để phá hoại, thì họ cũng đã làm cho chúng ta nâng cao cảnh 

giới rồi. Công đức này không thể nghĩ bàn, dù tương lai họ đọa xuống ba đường ác, 

cũng trong ba đường ác hưởng phước, họ không bị chịu tội. Nếu như chúng ta cũng 

lấy ác ý mà đối lại, vậy thì phiền phức rồi, họ đọa ba đường ác, chúng ta cũng đọa ba 

đường ác, tương lai món nợ này sẽ tính không xong, oan oan tương báo không bao giờ 

dứt. Việc này thì sai rồi. Do đó, chúng ta học Phật phải có trí tuệ, đối với thuận cảnh 

thiện duyên quyết không có lòng tham luyến, không thể được, đối với nghịch cảnh ác 

duyên  (ác duyên này chính là người ác) thì không thể  nào có một  chút tâm  sân hận. 

Chúng ta từ trong cảnh giới này mà rèn luyện nên, tu luyện thành công. Thành công 

cái gì?  Thuần tịnh thuần  thiện. Thuần tịnh  thuần thiện  chính là  quả  báo trên quả địa 

Như Lai. 

Trên bộ Kinh này Phật nói với chúng ta, Phật A Di Đà còn có một đức hiệu là “Thanh 

Tịnh  Bình  Đẳng  Giác”.  Các  vị  hãy  suy  nghĩ  xem,  có  phải  là  ở  trong  thuận  cảnh, 

nghịch cảnh, thiện duyên, ác duyên đã rèn luyện ra thanh tịnh bình đẳng giác. Thanh 

tịnh bình đẳng giác, chúng tôi nói một cách khác, chính là thuần tịnh thuần thiện. Vì 

thế  chúng  ta  liền  hiểu  được,  tất  cả  lúc, tất  cả  chỗ, trong  tất  cả  cảnh  giới,  đều  là  đạo 

tràng lớn cho Bồ Tát tu hành. Tu hành là tu ở tại nơi này, tận hư không khắp pháp giới 

đều  là  chỗ  học  của  Bồ  Tát.  Đặc  biệt  là  chúng  ta  trong  thời  gian  hai  -  ba  năm  này 

nghiên  cứu  “Kinh  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm”  với  các  vị  đồng  tu.  Cảnh 

giới  của  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  là  hư  không  pháp  giới.  Cuộc  sống  của  chúng  ta,  công 

việc của chúng ta, suy nghĩ của chúng ta đều là lấy tận hư không biến pháp giới làm 

cảnh giới, như vậy mới có thể được chân trí tuệ, được đại tự tại. Đây là nói đến “Nhữ 

thân  quả  báo  bất  khả  tư  nghị”.  Ở  tại  chỗ  này,  hành  nghiệp  cả  cuộc  đời  tôi  cũng  xin 

cung cấp cho các vị đồng tu làm tham khảo, tôi cho phép người khác bất thiện đối với 

tôi, bất luận là vô tình hay cố ý hủy báng sỉ nhục hãm hại, tôi đều cho phép, vả lại tôi 

còn  hoan  hỷ  tiếp  nhận.  Chúng  tôi  rời  khỏi  Đài  Loan,  đến  Singapore,  tiếp  nhận  sự 

chướng  ngại  này,  mới  viết  ra  bài  “Hãy  Sống  Trong  Thế  Giới  Cảm  Ơn”.  Nếu  như 

không gặp phải cái ngăn ngại này, thì bài viết này không thể nào nói ra được. Tôi được 

lợi ích rồi. Tờ giấy dán này hiện tại đã lưu hành khắp thế giới, biết bao nhiêu người 

được lợi ích. Cái duyên khởi này là từ đâu mà đến? Chính là từ những người gây phiền 

phức cho tôi mà ra. Họ có công đức, họ không gây phiền phức thì tôi không thể nào 

viết ra được một bài giống như vậy. Cho nên thiện và ác, công và tội không thể nghĩ 

- 334 - 

bàn, không thể nói nhất định không tốt hay nhất định là tốt, rất khó nói. Việc này quả 

thật là nghiệp nhân quả báo vô cùng phước tạp, chúng ta phải bình tâm, tỉ mỉ mà học 

tập ở tại chỗ này, mới có thể đoạn phiền não tiêu nghiệp chướng, tăng trưởng trí tuệ 

phước đức. 

Chúng ta tiếp theo lại xem đến câu của ngày hôm nay: “Chúng sanh nghiệp báo diệc 

bất khả tư nghị”. 

Sự  phức  tạp  của  nghiệp  báo  chúng  sanh  cùng  với  sự  phức  tạp  của  thân  nghiệp  báo 

chúng  ta  là  hoàn  toàn  tương  đồng,  chân  thật  là  không  tăng  không  giảm.  Không  nên 

cho rằng nghiệp báo của chúng sanh đại khái là phức tạp hơn nhiều so với một người 

trong  chúng  ta,  không  phải  vậy,  là  bình  đẳng.  Sau  khi  chúng  ta  hiểu  rồi,  đối  với  sự 

hành trì của tất cả chúng sanh, khí khái liền bình, dùng tâm bình thường để xử sự. 

Thế nào gọi là “tâm bình thường”? “Bình” là tâm bình đẳng, “thường” là tâm thường 

hằng, vĩnh viễn dùng một cái tâm bình đẳng để xử sự đối người tiếp vật, người này là 

chân học Phật, không phải là giả. Tâm Phật là bình đẳng, tâm Bồ Tát là Lục Độ, tâm 

Duyên Giác là 12 nhân duyên, tâm Thanh Văn là tứ đế, việc này các vị đồng tu đều đã 

biết.  Tâm  bình  đẳng  là  tâm  Phật,  với  phàm  phu  chúng  ta  mà  nói  thì  là  Phật  tánh. 

Chúng ta ngày nay đem Phật tánh để làm thành sự dụng tâm của chúng ta, cách tu học 

như vậy tốc độ sẽ rất nhanh. Trên “Kinh Lăng Nghiêm” thì nói là  “trung gian vĩnh vô 

 chư ủy khúc tướng” . Cái gì gọi là ủy khúc tướng? Bạn từ Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ 

Tát lên đến Phật đã quẹo qua bao nhiêu khúc quanh, đó gọi là ủy khúc tướng. Chúng 

ta dùng tâm bình thường là gọn gàng dứt khoát, trong đó quyết định không có ủy khúc 

tướng, nhưng mà tại vì sao không thể dùng tâm bình đẳng vào cuộc sống? Chính là vì 

không biết “chúng sanh nghiệp báo bất khả tư nghị”, không biết được cái đạo lý này, 

đã mê trong đó, trong tâm sản sinh sự bất bình, bất bình liền có cao thấp, cao thấp liền 

có  nhiễm  ô,  nói  một  cách  khác,  quyết  định  là  rơi  vào  trong  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước. 

Đồng  học  chúng  ta  đều  biết, Lý  hội  trưởng  và  tôi  đều  rất  yêu  nước yêu  nhà. Lý  hội 

trưởng tuy rằng sinh trưởng tại Singapore, nhưng không lúc nào quên Trung Quốc. Tôi 

sinh ra tại Trung Quốc, 22 tuổi rời khỏi Trung Quốc thì không thể quay về được nữa. 

Năm xưa, khi lão Triệu Phác còn tại thế, tôi mỗi lần đến Bắc Kinh đều có đi thăm ông. 

Mỗi một lần thăm ông, ông đều nhắc nhở tôi:  "Pháp sư à, lá rụng thì về cội" . Tôi rất 

cảm kích ông, tôi bôn ba ở bên ngoài cũng đã hơn nửa thế kỷ rồi, đương nhiên rất nhớ 

quê  nhà.  Con  người  già  rồi  đều  nhớ  quê,  đây  là  chuyện  thường  tình  của  con  người. 

Cho nên, đối với Trung Quốc, tôi vẫn luôn có sự quan tâm đặc biệt. 

Trong mấy tháng gần đây, ở tại Trung Quốc có một số người phản đối, tôi cũng suy 

nghĩ, sự phản đối này đại khái lại là một sự nghịch tăng thượng duyên nữa. Quả nhiên 

là không sai, âm thanh của sự phản đối này khiến tôi chân thật hiểu được nguyện vọng 

của  việc  lá  rụng  về  cội  là  không  thể  nào  thực hiện. Chúng  ta  phải  nên  làm  cho  việc 

hoằng pháp lợi sanh, giảng Kinh dạy học không thể gián đoạn, phát triển ra cả thế giới. 

Vô cùng hiếm có đó là Chính phủ Úc Châu đã cho chúng ta một cơ hội, phê chuẩn cho 

chúng ta mở trường ở bên đó, là “Học Viện Tịnh Tông”. Kế hoạch của chúng ta là sẽ 

làm lâu dài ở bên đó. Nhất định phải làm cho tốt sự việc này, thứ nhất là không phụ 

lòng Chính phủ Úc Châu đã ban cho chúng ta cái ân huệ, thứ hai là nếu làm không tốt, 

- 335 - 

sẽ làm mất mặt người Trung Quốc, làm mất mặt dân tộc Trung Hoa. Đây không phải là 

việc của cá nhân ta. Tôi đối với những đồng học làm công việc hoằng hộ ở bên đó, tôi 

đều động viên họ như vậy, nhất định phải cho người Trung Quốc một chỗ đứng, đem 

ngôi trường này làm thành ngôi trường số một trên thế giới, để người ngoại quốc nhìn 

thấy,  chúng  ta  không  phụ  lòng  sự  giúp  đỡ  ủng  hộ  của  người  ở  đó, không  có  lỗi  với 

quốc gia dân tộc, toàn tâm toàn lực mà làm. Nhất định phải đem lỗi lầm tập khí của 

mình sửa đổi trở lại. Tôi thường thường hay nói, ý niệm tự tư tự lợi, ý niệm danh văn 

lợi dưỡng, ý niệm hưởng thụ ngũ dục lục trần, ý niệm tham sân si mạn, nhất định phải 

đoạn dứt thật sạch sẽ. Nếu bạn không đoạn sạch sẽ, sự việc này mà làm không tốt, nhất 

định là bạn làm mất mặt người Trung Quốc, nhất định đã phụ lòng dân tộc Trung Hoa, 

cũng đã phụ lòng Chính phủ Úc Châu. Cho nên, yêu cầu của việc dạy học bên đó gấp 

mười lần so với lớp bồi huấn bên này cũng không chừng. Chúng ta tu học dự định là 9 

năm, lớp bồi huấn chỉ có 6 tháng, bên đó tu học là 9 năm, lớp phổ thông của chúng ta 

hai  năm,  cùng  tu  học  các  loại  môn  học  như  nhau.  Lớp  chánh  khóa  là  3  năm,  tu  các 

môn học chuyên tông. Bạn chuyên học là tông phái nào, thì bạn tu học những môn học 

của  tông  phái  đó.  Bốn  năm  sau  cùng  là  lớp  nghiên  cứu.  Lớp  nghiên  cứu  tu  học  các 

môn  tổng hợp. Về đối nội, các tông phái  Phật giáo  chúng ta làm  sao để có thể đoàn 

kết, làm sao để có thể dung thông. Về đối ngoại, đối với các tôn giáo không đồng trên 

thế giới, chúng ta làm sao đem họ viên dung với nhau, làm sao khiến họ thông hiểu lẫn 

nhau. Chúng ta cầu xã hội an định, thế giới hòa bình. Việc này phải cảm kích những 

người  phản  đối  ở  trong nước, không  phải  do họ phản đối, thì tôi  không  nghĩ  ra. Tôi 

vốn là lúc ở tại Úc Châu đã xây dựng một nơi, những người có tên lót là chữ “Ngộ” 

không  nhà  để  về,  thì  tìm  một  ngôi  nhà  là  được  rồi.  Tôi  thì  việc  gì  cũng  không  có, 

không ngờ lại làm trường học, không ngờ rằng lại chân thật phát tâm làm như vậy, cho 

nên những nhóm người phản đối này thật có công đức vô lượng vô biên, họ đã giúp 

chúng tôi nâng lên một bậc rất cao, cho nên tôi chỉ càng thêm bội phần cảm ơn họ, tôi 

không  hề  oán  hận  họ  một  chút  gì.  Không  những  tôi  cảm  kích  họ,  mà  những  người 

đồng tu tu học tại Úc Châu cũng đều cảm kích họ. Chúng ta hạ quyết tâm thật sự làm, 

cố hết sức mà làm, quyết định sẽ thành công, nhất định không thể nào thất bại, vậy thì 

thành tích của chúng ta nhất định là mỗi năm một khác hơn. 

Tôi muốn xã hội đại chúng có thể quan sát thấy được một cách rõ ràng, đức hạnh quan 

trọng hơn bất cứ thứ gì, chỉ có thật sự bắt đầu từ trên đức hạnh thì mới nhanh minh 

tâm kiến tánh, dù cho trong đời này không thể chứng được Phần Chứng Vị, Tương Tự 

Vị khẳng định là có thể làm được, quyết định là ở bên trên Quán Hành Vị, vãng sanh 

thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  nhất  định  sẽ  không  ở  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ,  nếu 

không ở Thật Báo Độ thì nhất định là Phương Tiện Độ. Chúng ta có sự chắc chắn như 

vậy,  có  lòng  tin  như  vậy.  Cho  nên,  chúng  ta  ở  trong  nghịch  tăng  thượng  duyên  lại 

được thăng tiến lên một bậc rất cao. 

Đạo tràng này, tương lai đủ chỗ cho 400 đồng tu tu học, nam chúng nữ chúng xuất gia, 

nam chúng nữ chúng tại gia. Bởi vì đây là một học viện, các vị đến tu học thì sẽ tùy 

theo chính hoàn cảnh của bản thân các vị, có thể ở được hai năm thì tham gia lớp phổ 

thông, có thể ở ba năm thì có thể tham gia lớp chánh khóa. Nếu như quả thật không có 

thời gian, một năm chỉ có thể đi học được một hai tuần, đi được một hoặc hai tháng thì 

chúng tôi cũng mở một lớp nhỏ. Quyết không phụ lòng đại chúng, chúng tôi có thể mở 

học  Phật  giảng  tọa, học  Phật  phổ  thông  giảng  tọa,  mở  những  lớp  như  vậy.  Kiểu  lớp 

- 336 - 

giảng tọa này tốt nhất là phải đăng ký trước với chúng tôi. Các vị có bao nhiêu người 

tham  gia, chúng  tôi sẽ  chuẩn  bị  trước  cho  các  vị. Các vị  muốn học những  loại  Kinh 

luận gì, chúng tôi  sẽ  đặc biệt  mở  lớp  cho  các vị. Bạn có thể ở  được một tuần lễ, thì 

chúng  tôi  nhất  định  là  ngay  trong  một  tuần  lễ  đó  sẽ  đem  khóa  trình  giảng  cho  viên 

mãn, ở được hai tuần lễ thì trong hai tuần chúng tôi sẽ giảng viên mãn cho bạn, giải và 

hành như nhau. Bạn cũng là mỗi ngày nghe Kinh 8 giờ đồng hồ, cũng là 8 giờ đồng hồ 

niệm Phật. Chúng tôi cung cấp cho hoàn cảnh để tu học. Tịnh Tông Học Hội Úc Châu 

Brisbane hợp tác mật thiết với chúng ta, những lớp nhỏ ngắn hạn sẽ làm tại Brisbane. 

Lớp dài hạn thì sẽ làm tại Học Viện Tịnh Tông Toowoomba của chúng ta. Vì vậy chỉ 

cần các đồng tu hoan hỷ học, liên hệ đăng ký trước với chúng tôi, chúng tôi nhất định 

sẽ đáp ứng nguyện vọng của mọi người. Các đồng học trong những khóa bồi huấn này 

của chúng ta đều có kinh nghiệm giảng Kinh, dạy học. Hy vọng tương lai có cơ hội, 

lợi dụng cho tốt hoàn cảnh này để tu học. 

A Di Đà Phật… 



Tập 255 

Chúng ta phải chăm chỉ, phải nỗ lực luyện tập, đặc biệt là phải tăng cường sự tu tập 

đức  hạnh.  Chúng  ta  ở  trong  tất  cả  hoàn  cảnh  đều  phải  chịu  đựng  được  mọi  sự  thử 

thách; ở trong thuận cảnh, nhất định không khởi tâm tham; ở trong nghịch cảnh, nhất 

định không khởi tâm chán ghét. Trong tất cả cảnh duyên thuận nghịch, thiện ác, tu cái 

gì? Là tu thanh tịnh bình đẳng giác. Tôi xin cống hiến cho các vị, tu chân thành, thanh 

tịnh, bình đẳng chánh giác, từ bi, được biểu hiện ở trong cuộc sống hằng ngày, nhìn 

thấu, buống xuống, tự tại, tùy duyên, nhất tâm niệm Phật, làm tấm gương cho người 

khác xem. Vì vậy, trong tương lai, tăng đoàn của chúng ta sẽ là một tăng đoàn hoằng 

dương Phật pháp cho toàn thế giới. Chúng ta sẽ cùng tập hợp lại với nhau, không đi 

giảng  Kinh,  chúng  ta  ở  tại  nhà  của  mình  ngày  ngày  luyện  tập.  Ở  nhà  của  chúng  ta, 

giảng đường nhiều, cơ hội luyện tập nhất định không để bị gián đoạn. Chúng ta cũng 

phải suy xét, có một số đồng tu thích tham thiền, cho nên đạo tràng của chúng ta có 

Niệm  Phật  đường,  có  Thiền  đường,  tuyệt  đối  không  hạn  chế,  không  qui  định  cứng 

nhắc là bạn phải tu một môn, điều này không tốt. Chúng ta tôn trọng nguyện vọng của 

mọi người, tôn trọng sở thích của bản thân mọi người, chúng ta giúp đỡ rộng rãi, hy 

vọng là đem Phật giáo Đại thừa, Tiểu thừa, Tông môn, Giáo hạ, Hiển giáo, Mật giáo 

phục hưng lại ở khắp mọi nơi. Điều này rất là có ý nghĩa. 

Tuổi tác của tôi lớn rồi, hôm nay tôi nói với Lý Mộc Nguyên, học viện của chúng tôi 

tương lai phát triển thành trường đại học, sợ là phải đến hai đời, ba đời, tôi không nhìn 

thấy được. Nhưng mà hiện giờ ở tại chỗ này tôi đặt nền móng, hi vọng là mọi người 

chân thật đều hăng hái chăm chỉ nỗ lực, trong tương lai thành lập một Trường Đại học 

Sư phạm Giáo dục Phật Đà Thế giới, vì đoàn thể Phật giáo toàn cầu, bất kể là đoàn thể 

của  người  xuất  gia,  hay  là  đoàn  thể  của  người  tại  gia,  bồi  dưỡng  giáo  dục  nhân  tài 

hoằng pháp. Cả cuộc đời này của tôi lựa chọn  sự nghiệp này, thật sự là đã thành công 

rồi, không phụ lòng của Phật Bồ Tát, không phụ lòng của Tổ sư Đại đức, cũng không 

- 337 - 

phụ lòng sự hộ pháp của tứ chúng, thật sự là xứng danh "trên đền bốn ơn nặng, dưới 

cứu ba đường khổ". 

Đối với thế gian, nhất định phải hiểu được Thế Tôn giảng ở chỗ này:  "Nghiệp báo của 

 chúng sanh không thể nghĩ bàn" . Chúng ta phải xem chúng sanh là bình đẳng. Không 

hiểu rõ chân tướng sự thật này, không hiểu rõ đạo lý này, sự  đối đãi giữa người với 

người đều là việc chẳng có vui sướng gì, tu hành đều là tổn hại bản thân mình, trong 

tâm  một  niệm  cũng chẳng vui,  cái  tâm  bình đẳng của chúng ta  bị  mất  rồi, nhìn  thấy 

người ta làm ác thì gật gật đầu:  "Như thị như thị" . Tại sao vậy? Nghiệp nhân quả báo 

không thể nghĩ bàn, giống như chư Phật Như Lai xem tất cả chúng sanh là giống nhau. 

Kinh điển vừa mở ra thì câu đầu tiên là  "như thị ngã văn" , ý nghĩa này thật là sâu. Chư 

Phật Như Lai nhìn thấy chúng sanh hành thiện tích đức:  "Như thị như thị" , nhìn thấy 

chúng sanh tạo ác làm xấu, cũng cười cười:  "Như thị như thị" , hoàn toàn là tâm bình 

đẳng, rất là rõ ràng, rất là minh bạch. Không có được công phu này thì phải làm sao? 

Công  phu  này  cần  một  thời  gian  gây  dựng,  phải  hài  lòng  với  hoàn  cảnh  tu  học,  đó 

chính là mỗi ngày huân tu, nhất định không thể lơ là,  "một môn thâm nhập huân tu lâu 

 dài" . 

Tôi thường nêu gương của lão Lâm trưởng Cư Sĩ Lâm - Trần Quang Biệt để nhắc nhở 

chúng ta. Trần Lão cư sĩ khi mang bệnh, cái bệnh đó là tăng thượng duyên. Nếu ông 

không mang bệnh,  cơ duyên này của ông sẽ mất đi, cuộc đời này của ông có thể tạo ra 

lục đạo luân hồi. Căn bệnh này đã giúp cho ông, bệnh rồi thì không thể đi làm, không 

thể  làm việc, ngày ngày nằm ở trên giường, nằm ở trên giường nghĩ ngợi lung tung 

như thế thì có nguy không? Nghĩ ngợi lung tung là tạo nghiệp, không nghĩ ngợi lung 

tung là vô minh, nói tóm lại là không thoát ra khỏi sáu cõi luân hồi. Đây là cư sĩ Lý 

Mộc Nguyên đã làm tăng thượng duyên cho ông ấy, đã độ được ông, mang băng giảng 

Kinh ở nơi này đi tặng cho gia đình của ông ấy. Mỗi ngày ông nghe tám tiếng đồng 

hồ. Ông đặt cái tivi ở ngay đầu giường ở trong phòng của ông, mắt vừa mở ra là thấy 

ngay cái tivi. Mỗi ngày nghe Kinh 8 tiếng đồng hồ, ông nghe hiểu rồi, nghe thông suốt 

rồi,  ông  nói  với  chúng  tôi  vạn  duyên  buông  xuống,  nhất  tâm  niệm  Phật,  lúc  không 

nghe giảng Kinh thì niệm Phật, niệm mệt rồi thì nghỉ, nghỉ xong rồi không nghe giảng 

Kinh  thìniệm  Phật tiếp, bốn năm  ông đã thành  công. Việc vãng  sanh  của ông không 

phải giả, là có bằng chứng. Ai làm chứng? Là oán thân trái chủ của ông. Oán thân trái 

chủ của ông đã đến Niệm Phật Đường Cư Sĩ Lâm yêu cầu quy y, yêu cầu nghe Kinh, 

họ đến để làm chứng. Họ nói rằng người của họ đến không ít, rất nhiều, là oán thân 

trái chủ của lão Lâm Trưởng, hiện giờ nhìn thấy lão Lâm Trưởng vãng sanh Thế giới 

Tây  Phương  Cực Lạc,  họ  rất  là vui  mừng, họ  không  gây  phiền  phức nữa.  Nhìn  thấy 

điều tốt này, họ yêu cầu quy y. Chúng tôi cho oán thân trái chủ của ông nhận sự quy y. 

Họ yêu cầu nghe Kinh, còn chỉ định là phải nghe "Kinh Địa Tạng". Chúng tôi để họ ở 

trong  giảng  đường  nghe  Kinh,  họ  nói  ánh  sáng  của  pháp  sư  trong  giảng  đường  quá 

sáng, họ chịu không nổi. Cuối cùng chúng tôi sửa phòng ăn ở lầu hai, lầu một, dùng 

tivi mở "Kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện" để cho họ nghe, là do họ yêu cầu. Lão 

Lâm  Trưởng  vãng  sanh  có  họ  làm  chứng,  điều  đó  không  phải  giả.  Cho  nên  đều  là 

duyên  phận.  Cái  duyên  phận  này  là  chúng  tôi  ở  đây  giảng  Kinh  làm  thành  băng  ghi 

hình, cư sĩ Lý Mộc Nguyên mang băng ghi hình này đến nhà của ông ấy, ông ấy đã 

thành  tựu  rồi.  Không  những  thành  tựu  cho  ông,  mà  tất  cả  oán  thân  trái  chủ  của  ông 

cũng đều thành tựu. Sự việc này là do chính mắt chúng tôi trông thấy, một chút cũng 

- 338 - 

chẳng có giả. Oán thân trái chủ của Trần Lão cư sĩ ở bên cạnh của cư sĩ Đỗ Mỹ Toàn 

cũng thường xuyên  ở  nơi đây  nghe  Kinh.  Cư sĩ  Đỗ Mỹ  Toàn cũng có  công đức, lấy 

thân của mình cho họ mượn, để truyền đạt lại những tin tức cho chúng tôi. Mỗi vị đều 

là Bồ Tát thị hiện, đều là đến để giúp đỡ chúng ta, đều là đến để giúp chúng ta giác 

ngộ, cho nên "sống trong thế giới biết ơn" là hoàn toàn chính xác. Ở tại thế gian này 

hàng ngày chúng ta tập luyện tu hành, trong "Kinh Hoa Nghiêm" nói rất hay:  "Trải sự 

 luyện tâm" . Cái gì  gọi là tu hành?  Trải  sự luyện  tâm. Trải  qua  những  sự việc này,  ở 

chỗ  này  mà  luyện  tâm, luyện  tâm  thanh  tịnh,  luyện  tâm  bình  đẳng, luyện  tâm  chánh 

giác, luyện tâm từ bi, đem cái hư ngụy ô nhiễm, không bình đẳng, mê hoặc, tự tư tự 

lợi, những tư tưởng kiến giải sai lầm ngày trước của mình, tất cả đều đem nó vứt bỏ đi, 

thành tựu bản thân mình chân thành-thanh tịnh-bình đẳng-chánh giác-từ bi, đây gọi là 

tu hành, đây gọi là dụng công. Tập khí phiền não của chúng ta có giảm dần theo mỗi 

ngày hay không? Cái tâm đại Bồ Đề của chúng ta (năm thứ tâm này đều là tâm đại Bồ 

Đề) có tăng trưởng theo mỗi ngày hay không? Nếu như tự bản thân quả nhiên có thể 

phát hiện được, tập khí phiền não của tôi thật sự mỗi năm mỗi giảm, mỗi tháng giảm, 

mỗi ngày giảm, tâm  Bồ Đề của tôi thật sự mỗi ngày tăng trưởng lên, thì chúc mừng 

bạn,  hãy  vỗ  ngực,  việc  vãng  sanh  nắm  chắc  rồi,  một  chút  lo  lắng  cũng  không  có, là 

nắm chắc một trăm phần trăm rồi. Ở trong thế gian này khởi tâm động niệm, lời nói, 

việc làm đều là thuần thiện, đều là lợi ích cho chúng sanh, đường chúng ta đi là Bồ Tát 

đạo, chúng ta tu là Bồ Tát hạnh, nhất định sẽ được chư Phật hộ niệm, long thiên thiện 

thần ủng hộ. Vấn đề là chúng ta có chịu làm hay không? Không những là thay đổi vận 

mệnh của chính mình, thật sự giúp chúng ta được siêu phàm nhập Thánh chỉ trong một 

đời này, thay đổi triệt để, thay đổi 180 độ. Không phải là làm không được, hoàn toàn 

là có thể làm được. 

 

Phải nghiêm túc phản tỉnh. 

 

Phải sửa đổi sai lầm, làm lại bản thân. 

 

Thường xuyên phản tỉnh mình có gây lỗi lầm không. 

 

Tiếp nhận sự phê bình của người khác. 

 

Bất luận người khác đối với chúng ta là thiện ý hay là ác ý,  thảy đều phải biết 

ơn. 

 

Nếu có sự phỉ báng, chúng ta nghe được tuyệt đối không trách móc người ta, mà 

phải lập tức phản tỉnh, xem mình có như lời người ta nói hay không. Nếu như 

thật sự đúng như lời họ nói thì phải sửa đổi. Họ nhắc nhở ta, họ giáo huấn ta ở 

chỗ này, ta lập tức bỏ sai lầm, sửa đổi bản thân. Nếu như lời của họ nói là vu 

oan  cho ta, mình không  có  lỗi  lầm  này, ta  càng phải  cám  ơn  họ. Tại  sao vậy? 

Tiêu  nghiệp  chướng  thay  cho  ta.  Người  mà  vô  duyên  vô  cớ  bị  người  ta  hủy 

báng,  về  sau  thường  thường  là  có  đại  phước  báo.  Nếu  như  chúng  ta  khởi  oán 

hận thì cái phước báo đó không còn nữa. Điều này trong lịch sử có ghi chép rất 

là nhiều, là thật chứ không phải là giả. Cho dù chính bản thân của mình không 

có  thịnh  vượng  thì  con  cháu  thịnh  vượng.  Cho  nên  chúng  ta  chấp  nhận  bị  vu 

oan,  chấp  nhận  bị  hiểu  lầm,  sau  này  phước  rất  là  lớn.  Ở  đây,  điều  quan  trọng 

nhất là trong tâm không thể có một mảy may oán hận nào cả. Nếu trong tâm có 

một chút oán hận thì phước đức của bạn, công đức sẽ bị mất hết. Thật đáng tiếc, 

ta - người hai bên đều không có lợi. 

- 339 - 

Cho nên, ý nghĩa của hai câu nói này của Đức Phật vô cùng vô cùng sâu sắc, vô cùng 

vô  cùng  rộng  lớn.  Chúng  ta  phải  tỉ  mỉ  mà  lĩnh  hội,  đối  với  một  đời  tu  tập  này  của 

chúng ta có sự giúp đỡ rất lớn. 

Một câu ở bên dưới nói: "Chúng sanh thiện căn bất khả tư nghì". 

Điều này chúng ta cũng phải nhận thức rõ ràng, biết được thiện căn của chúng sanh. 

Chúng ta đối với chúng sanh có tín tâm, đối với bản thân cũng có tín tâm. 

Phía  trước  nói  "nhữ thân  quả  báo",  không  có  nói  thiện  căn. Thật  ra, "nhữ thân  thiện 

căn" gồm có quả báo ở trong đó. Kinh văn ở phía trước nói "chúng sanh nghiệp báo", 

cho nên phía sau có "chúng sanh thiện căn". Đối với bản thân của chúng ta nói "nhữ 

thân quả báo", quả báo chính là nghiệp báo thiện căn đều ở trong đó, cả thảy đều đã 

nói rồi. Mỗi một chữ ở trong đây, chúng ta đều không thể tùy tiện lơ là đi qua. 

Biết được thiện căn của chúng sanh, biết được thiện căn của chính mình, thiện căn bất 

khả tư nghì. Thiện căn của chúng ta ngày nay so với thiện căn người xưa không những 

lớn  mà  còn  rất  là  rõ  ràng.  Xem  từ  chỗ  nào?  Ở  nửa  thế  kỷ  trước,  khoa  học  kỹ  thuật 

không có phát triển như ngày nay, chương trình truyền hình vô tuyến, cùng với mạng 

internet là sự việc của nửa thế kỷ sau này. Tuy tác dụng phụ của nó rất là lớn, nhưng 

mà Phật pháp của chúng ta cũng  mượn những phương tiện này vì khắp tất cả chúng 

sanh mà gieo trồng chủng tử Phật trong A Lại Da Thức, cái phước báo này thù thắng 

chẳng gì sánh bằng, chúng ta có biết được hay không? Ngày nay ở trên toàn thế giới 

có được mấy người là không xem truyền hình? Con số rất ít. Ở trong truyền hình mặc 

dù là không có giảng Kinh thuyết pháp, thông thường cũng có phát hình Phật Bồ Tát, 

giới thiệu phong cảnh ở các địa phương. Chúng tôi đã xem qua, cũng nhìn thấy qua có 

danh hiệu Phật Bồ Tát.  "Tai nghe một lời, Bồ Đề muôn thuở" , họ đã nghe qua, họ đã 

thấy qua, hạt giống đạo này lưu mãi, đây không phải là phước báu của con người ở thế 

kỷ này so với người xưa lớn hơn sao? Người thời xưa, nếu không tiếp xúc được với 

chùa chiền, không có nghe qua giảng Kinh, họ thật sự là không biết. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni năm xưa còn tại thế, thời gian dài trú ở đại thành Xá Vệ. 

Trong  Kinh  có  ghi  chép  lại  cho  chúng  ta,  đại  thành  Xá  Vệ  vào  lúc  đó  có  một  trăm 

ngàn người. Một trăm ngàn người vào thời đó là  một kinh đô lớn, bởi vì vào lúc đó 

dân số ít. Ở trong đại thành Xá Vệ có  một phần ba số dân là đã được gặp Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni, một phần ba số dân thì vẫn chưa có được gặp Đức Phật nhưng có 

nghe  nói  qua  là  có  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  một  phần  ba  số  dân  còn  lại  không 

những không được gặp mặt, mà tên cũng không được nghe qua. Đó là lúc Thế Tôn còn 

tại thế, giảng Kinh thuyết pháp ở trong một thành phố. Giống như chúng ta ở chỗ này 

vậy, chúng tôi ở nơi này giảng Kinh dạy học đã ba - bốn năm rồi, người Singapore ở 

nơi đây, số người đã gặp mặt tôi không nhiều, không tới một phần ba, số người biết 

được cái tên Pháp sư Tịnh Không cũng không có nhiều, tôi nghĩ là cũng không vượt 

quá một phần ba. Tại sao vậy? Là duyên không đồng, nhưng thông qua sự đưa tin của 

báo chí, thông qua sự giới thiệu của đài truyền thanh, thì số người biết được đã nhiều 

rồi. Biết được tuy là ấn tượng không có sâu sắc, chỉ là có vài giây, xem qua chỉ có một 

- hai phút, nhưng mà bạn phải hiểu rằng, chỉ cần có một giây thôi, thì cái ấn tượng đó 

nó đã đi vào trong A Lại Da Thức, hạt giống Phật đã được trồng xuống rồi. Công đức 

thù thắng này, thiện căn này bất khả tư nghì, chúng ta phải biết. Vì vậy, tôi thường hay 

- 340 - 

khuyến khích các đồng tu, nhất định phải giỏi về vận dụng khoa học kỹ thuật cao này, 

vận dụng tất cả mọi phương pháp. Cho nên quý vị cư sĩ tại gia, sự thành tựu của quý vị 

có lớn cũng không bằng người xuất gia. Tại sao vậy? Người xuất gia đi một vòng trên 

đường phố thì không biết là độ được bao nhiêu người. Quý vị cư sĩ tại gia thì không 

được, người ta thấy quý vị chỉ là người thông thường. Người xuất gia lúc vừa mới cạo 

tóc, đi bộ trên đường, cái vị hòa thượng này là đạo Phật, "hòa thượng", "Phật" đều đã 

in vào trong A Lại Da Thức rồi. Vị hòa thượng này cho dù không có tu hành, cho dù là 

phá  giới,  ông  cũng  đã  độ  được  không  ít  chúng  sanh,  ông  cũng  làm  cho  rất  là  nhiều 

chúng sanh đã trồng được thiện căn trong A Lại Da Thức. Không thể xem thường Tỳ 

kheo phá giới, cái việc mà họ có thể làm được thì bạn làm không được. Bạn là người 

tốt của thế gian, ở trong xã hội làm không biết là bao nhiêu việc từ thiện, người ta có 

thấy bạn cũng không nhớ Đức Phật, bạn không có cái khả năng này. Người xuất gia 

cho dù là không tốt, người ta vừa gặp được ông ấy liền nghĩ đền Đức Phật, cái công 

đức này  thật  là  lớn. Tương  lai  khi  mà  họ gặp  được  duyên, tu  hành  chứng  quả  thành 

Phật, ai trồng cái nhân này vậy? Là do người xuất gia trồng thay cho họ. Cho nên ở 

trong Kinh, đức Phật có một bộ Kinh tên là "Kinh Công Đức Xuất Gia", đức Phật tán 

thán công đức xuất gia không thể nghĩ bàn, rất là có đạo lý. Cái lý này rất là sâu, cảnh 

giới vô cùng tinh tế, không phải là người thông thường có thể nhìn ra được. Cho nên 

đối với  "chúng sanh thiện căn bất khả tư nghì" , chúng ta có thể lý giải, có thể lĩnh hội 

được. Cho nên, các đồng tu tại gia cũng cần phải nghĩ cách. 

Singapore là quốc gia nhiệt đới, chúng tôi nhìn thấy ở nước nhiệt đới rất nhiều người 

trên phố mặc một cái áo thun là được rồi, ở trên cái áo thun in hình Đức Phật. Đừng có 

ngại in hình Đức Phật rồi mang hình Đức Phật này đi giặt, những cái bị bẩn, e sợ phải 

tạo  nghiệp  tội.  Tạo  nghiệp  tội  cũng  đừng  có  ngại,  độ  chúng  sanh  mới  cần  thiết,  độ 

chúng sanh phải ưu tiên, để cho chúng sanh trồng thiện căn trong A Lại Da Thức mới 

là quan trọng. Nếu như tâm của chúng ta chứa cái tâm này rồi, tượng Phật làm sao mà 

làm hại chứ, Đức Phật nhìn thấy được còn hoan hỷ nữa. Bạn muốn hỏi Đức Phật con 

làm thế này thì có làm sao không? Nhất định Đức Phật trả lời là con làm rất đúng, con 

không có làm sai. Thiện tâm, giúp đỡ tất cả chúng sanh gieo trồng hạt giống Phật, có 

thể  in  hình  Phật,  có  thể  in  hình  Bồ  Tát,  có  thể  in  danh  hiệu  Phật  Bồ  Tát.  Hiện  nay, 

chúng ta thỉnh thoảng có thể nhìn thấy một số phương tiện giao thông ở trên đường, ở 

phía sau các phương tiện này có dán câu "Nam Mô A Di Đà Phật". Tốt! Họ là cầu sự 

bình an, thật sự là có bình an, điều này không phải giả. Xe của họ đi đến bất kỳ chỗ 

nào, người ta nhìn thấy thì đã trồng được thiện căn rồi. Trong quá khứ, khi tôi còn ở 

Đài Loan, có nhìn thấy một chiếc xe taxi bốn bên đều có dán Phật hiệu, đều dán đầy 

xe. Tốt, rất là tốt, tôi cũng rất là tán thán họ. Người khác chỉ dán có một tấm, dán đằng 

trước, dán đằng sau, ông ấy thì dán bốn phía luôn. Độ sanh là cần thiết, nên đem  danh 

hiệu "Phật" này giới thiệu cho chúng sanh, nên đem câu "A Di Đà Phật" giới thiệu cho 

tất cả chúng sanh, không quản là họ có hiểu ý nghĩa này hay không, ở trong A Lại Da 

Thức có lưu vào là được rồi. 

Ngày xưa Đài Loan vẫn chưa có giàu như vậy, cuộc sống vẫn còn ở trong hạng bậc 

trung, chúng tôi in Kinh sách, in những loại giấy dán hình Phật đều là những chuyện 

chẳng có dễ dàng gì.  Vào khoảng thời gian đó, tôi  khuyến  khích các  đồng tu, khi ra 

khỏi  nhà thì  trên tay  cầm  một  xâu  chuỗi. Tại  sao vậy?  Người ta  nhìn thấy  được  xâu 

chuỗi thì nghĩ là người này học Phật, ấn tượng "Phật" đã in vào trong A Lại Da Thức 

- 341 - 

rồi. Tôi dạy học sinh, sách giáo khoa của học sinh ở trường học, trên các quyển sách 

thông thường đều có ghi tên, tôi dạy họ, các bạn đừng có viết tên, hãy viết A Di Đà 

Phật,  A Di  Đà Phật chính  là  bạn đó, để  các  bạn học  của bạn, thầy  giáo của bạn vừa 

thấy, họ liền niệm một tiếng "A Di Đà Phật". Có rất nhiều cách. Như người mở tiệm 

buôn, trong tiệm thờ một tôn tượng Phật A Di Đà, hoặc giả viết một câu "Nam Mô A 

Di  Đà Phật" dán  ở bên  cạnh bảng hiệu  của bạn, người  ta  vừa  đến  cửa tiệm  của  bạn, 

trước tiên là nhìn thấy câu "A Di Đà Phật", trước tiên là niệm một câu "A Di Đà Phật". 

Tốt rồi, bạn một mặt buôn bán, một mặt là độ chúng sanh. Phương pháp thực tế là rất 

nhiều,  rất  nhiều.  Buôn  bán  phát  tài  rồi,  thường  xuyên  đăng  quảng  cáo  ở  trên  các  tờ 

báo,  các  tạp  chí.  Tại  sao  bạn  không  ở  trên  các  mục  quảng  cáo  đăng  thêm  một  hình 

Phật,  một  danh  hiệu của  Phật  Bồ  Tát?  Không  cần  phải  tốn  nhiều  tiền, công  đức của 

bạn rất là lớn. Từ những cái nhỏ nhoi này, bạn thử nghĩ "chúng sanh thiện căn bất khả 

tư  nghì",  chúng  ta  có thể  nghĩ  ra, chúng  ta  có  thể  làm  được,  chúng  ta  giúp  đỡ  rất  là 

nhiều người làm được. 

Hiện nay du lịch là một chuyện rất là bình thường, mỗi  một người có kỳ nghỉ phép, 

đều muốn ra nước ngoài du lịch. Du lịch thì bạn phải ký gửi hành lý, túi hành lý dán 

"A Di Đà Phật". Đừng có ngại cái túi hành lý "A Di Đà Phật" này bị người ta làm thất 

lạc, không cung kính, không sợ chuyện này. Nhân viên chuyển hành lý nhìn thấy "A 

Di Đà Phật", mắt vừa nhìn thấy Bồ Đề muôn thuở, bạn đã độ họ rồi. Ở sân bay, ở bến 

cảng,  kẻ  thì  đến  người  thì  đi,  nhìn  thấy  hành  lý  A  Di  Đà  Phật  của  bạn,  họ  đã  trồng 

được  thiện  căn  rồi.  Người  học  Phật  phải  thường  xuyên  chất  chứa  cái  tâm  này,  phải 

thường xuyên giúp đỡ tất cả chúng sanh, làm thế nào để đem Phật pháp giới thiệu cho 

họ. Trong số người đó, có một số người sau khi nhìn thấy, họ hiếu kỳ, họ đến hỏi bạn 

xin bạn chỉ dạy, vậy  tốt rồi, quyển sách nhỏ kết pháp duyên của bạn, hộp đĩa có thể 

tặng cho họ để kết duyên, họ có niềm vui. Cho nên, những phẩm vật nhỏ dùng để kết 

duyên luôn mang theo bên mình, bất luận là đi đến đâu cũng không được quên, tùy lúc 

mà kết duyên với họ. Họ muốn biết nhiều hơn một chút thì giới thiệu họ đi nghe Kinh. 

Những việc này chúng ta có thể nghĩ ra, chúng ta sẽ nghĩ ra. Người có suy nghĩ giống 

như ta rất nhiều, rất nhiều. Có những người nghĩ ra, họ sẽ làm được, có những người 

nghĩ ra nhưng không có năng lực để làm, tâm thì có dư nhưng không đủ lực, nhưng mà 

công đức đều được viên mãn. Do đó cho thấy, tu hành đoạn ác, đoạn phiền não, đoạn 

tập khí là bổn phận của bản thân chúng ta, cũng cần có bạn lành nhắc nhở. Không có 

bạn lành nhắc nhở, bản thân chúng ta thường xuyên giải đãi, lơ là, quên đi, không phải 

là không muốn sửa mà là quên. Người nào nhắc nhở chúng ta vậy? Là hết thảy chúng 

sanh  đều  đang  nhắc  nhở chúng  ta. Chúng ta  thấy  người  ta  nói  một  câu  nói  hay, làm 

một việc tốt là họ đang nhắc nhở ta, ta có làm hay không? Nhìn thấy người ta làm một 

việc xấu, nói những lời xấu, cũng là đang nhắc nhở chúng ta, chúng ta quay đầu lại mà 

suy  nghĩ  là  ta  có  hay  không?  "Hữu  tắc  cải  chi,  vô  tắc  gia  miễn" .  Cách  tu  hành  này 

chính là Thiện Tài Đồng Tử 53 tham vấn. Đừng cho rằng là Thiện Tài may mắn gặp 

được nhiều thiện tri thức như vậy, cuộc đời của tôi, một người cũng chưa gặp được, 

vậy  là  bạn  hoàn  toàn  sai  rồi.  Thiện  Tài  cũng  giống  như  chúng  ta.  Năm  mươi  ba  vị 

thiện tri thức là đại diện cho cái gì? Là đại diện cho các ngành các nghề, nam nữ già 

trẻ trong xã hội hiện nay, chính là chúng ta từ sáng đến tối, cảnh giới mà sáu căn đã 

tiếp xúc. Thiện Tài biết tu, nhìn thấy cái thiện của người khác thì muốn theo họ học, 

nhìn thấy điều bất thiện của người ta thì tự mình quay đầu sửa lỗi, có cái nào không 

phải là thiện tri thức đâu? Mỗi mỗi đều là thiện tri thức, vấn đề là bản thân bạn biết 

- 342 - 

hay không biết. Quả nhiên là biết, tạo tác ác nghiệp, oan gia đối đầu với bạn, đối với 

bạn đều là thiện tri thức, chẳng có cái nào mà không giúp chúng ta đoạn ác tu thiện cả, 

chẳng  có  cái  nào  mà  không  giúp  chúng  ta  phá  mê  khai  ngộ,  chẳng  có  cái  nào  mà 

không  giúp  chúng  ta  siêu  phàm  nhập  thánh.  Tổ  sư  Đại  đức  trong  Tông  môn  thường 

thường trắc nghiệm học trò biết hay không, cái công án này nhắc nhở bạn "biết" hay 

không.  Quả  nhiên  là  biết  rồi, đại  địa  chúng  sanh  đều  là  chư  Phật  Bồ  Tát,  đều  là  đại 

thiện tri thức. Không biết thì Phật Bồ Tát, Tổ sư Đại đức đang ở trước mặt của bạn, 

bạn cũng không nhận ra, bạn cũng bị sai lầm. Mấu chốt ở chỗ là biết hay không biết. 

Nếu như chúng ta có thể tinh tế tỉ mỉ mà suy nghĩ, mà quan sát một chút, thì chúng ta 

mới có thể gặp đạo, đại đạo Bồ Đề, đại đạo minh tâm kiến tánh, bạn mới có thể tìm ra, 

bạn mới có thể gặp đạo. Sau khi gặp đạo, bạn mới có thể tu đạo. Bạn không gặp được 

đạo thì bạn bắt đầu tu từ đâu? Sau khi tu đạo rồi mới có thể chứng đạo. 

Chúng ta xem lại câu ở dưới đây: "Chư Phật thánh lực, chư Phật thế giới diệc bất 

khả tư nghì". 

Chúng tôi xin giới thiệu với mọi người đức năng trí huệ của chư Phật, rất nhiều người 

chẳng có tin; giới thiệu về thế giới chư Phật, những người đó càng không tin. "Bất khả 

tư nghì!". Do đó, dẫn dắt người sơ cơ nhất định phải có thiện xảo phương tiện, đừng 

để họ đi sâu vào sai lầm. Phải hiểu rằng  "hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức" . 

Đối với người sơ học, đặc biệt là phần tử trí thức, bây giờ nói con người tiếp nhận qua 

giáo dục khoa học, đừng nói với họ về tha phương Cực Lạc Thế giới. Vậy nói với họ 

cái gì? Thế giới Cực Lạc ở thế gian này của chúng ta. Thế giới Cực Lạc tại thế gian 

này  ở  chỗ  nào  vậy?  Tâm  thiện.  Chúng  tôi  thường  giảng  tâm  thiện  thì  thân  sẽ  thiện, 

thân tâm đều thiện, hoàn cảnh của chúng ta sẽ thiện, bạn sống qua mỗi ngày rất là vui 

vẻ, vậy cuộc sống của bạn là Thế giới Cực Lạc rồi. Điều này họ mà nghe qua, họ có 

thể chấp nhận. Nơi Bồ Tát xuất hiện khiến cho tất cả chúng sanh sanh tâm hoan hỷ, là 

ở trong tứ nhiếp pháp, bạn mới có thể tiếp dẫn được họ. Bạn nói một số điều, họ không 

thể tiếp nhận, lắc đầu bỏ đi,  " các người là đồ mê tín" , còn mắng cho các bạn một trận 

nữa. Đây là  chúng ta dùng sai cách rồi. Cho nên Phật pháp thù thắng, đối với phần tử 

trí  thức thông  thường,  người  sơ  học, từ  trên  sự  giáo  dục  mà  giới  thiệu  cho  họ,  hoàn 

toàn là giáo học. Phật giáo là giáo dục của Phật Đà, là giáo học của Phật Đà. Điều này 

họ nghe qua rất là mới mẻ, vẫn chưa có nghe nói qua, họ nhất định sẽ theo bạn thỉnh 

giáo. 

Lần đầu tiên tôi đi phỏng vấn ở Đại Học Bắc Kinh, Đại Học Sư Phạm Bắc Kinh, tôi 

liền đem "Phật Giáo" để nói với họ là sự giáo dục của Phật Đà, là sự giáo học của Phật 

Đà. Hiệu trưởng, giáo sư của họ nghe được vô cùng kinh ngạc, từ trước đến giờ chưa 

từng nghe qua cách nói thế này. Sau đó chúng tôi tiến thêm một bước là giải thích cho 

họ, chính xác là sự giáo dục, tại sao vậy? Phật Bổn Sư Thích Ca của chúng ta xưng là 

thầy giáo, là bổn sư, chúng ta tự xưng là đệ tử. Thời xưa, thầy và đệ tử chính là quan 

hệ giữa học sinh và thầy giáo. Đức Phật không phải là thần linh, chúng ta cùng Phật 

Thích Ca Mâu Ni không phải là mối quan hệ giữa con người và thần linh, mà là quan 

hệ thầy trò. Điều này họ vừa nghe thì hiểu liền. Kinh điển chính là Phật Thích Ca Mâu 

Ni năm xưa đã nói, nội dung là để dạy cho đại chúng,  hiện nay người ta gọi là sách 

giáo khoa. Đối tượng giảng dạy là già trẻ nam nữ các ngành các nghề đều có. Hiện nay 

phải dùng đại học để giảng, hệ nào khoa nào cũng có, nội dung vô cùng phong phú. 

- 343 - 

Như vậy họ càng nghe lại càng hứng thú, sau khi nghe xong rồi họ liền muốn học, họ 

muốn đi xem thử. Cách nhìn đã thay đổi rồi. Từ trước cứ ngỡ là tôn giáo, cứ ngỡ là mê 

tín, quan niệm hiện nay đã thay đổi rồi, biết được đây là giáo dục, đây là giáo dục, họ 

muốn tìm tư liệu từ bên trong để họ tham khảo. 

Đạo Phật cho chúng ta tùy căn cơ mà nói pháp, nhất định chúng ta phải biết đối tượng 

của chúng ta là người như thế nào, chúng ta nên nói với họ như thế nào, giới thiệu cho 

họ  như  thế  nào,  họ  mới  hoan  hỷ  tiếp  nhận,  tự  nhiên  họ  sẽ  dần  dần  mà  thâm  nhập. 

Thành  phần  trí  thức  chấp  nhận  điều  này  rất  khó.  Khi  tôi  còn  trẻ,  điều  mà  tuyệt  đối 

không tin chính là Phật giáo, tôi xem họ đều là mê tín, nhất định không chịu tiếp nhận. 

Tôi  theo  lão  sư  Phương  Đông  Mỹ,  lão  sư  Phương  không  có  xem  đó  là  tôn  giáo, mà 

xem đó là triết học, cho nên tôi là từ triết học mà đi vào cửa Phật. Nếu đó là tôn giáo 

thì tôi sẽ không đi vào cửa này, tôi không thể nào chấp nhận. Lão sư Phương nói đó 

không phải là tôn giáo, mà đó là nền triết học tốt nhất ở trên thế giới, nền triết học xưa 

nay trong ngoài nước, Phật giáo là đỉnh cao nhất. Chúng tôi là từ cửa này mà đi vào. 

Sau khi đi vào rồi mới phát hiện ra, lão sư Phương nói đó là triết học là chỉ nhìn thấy 

được  một  mặt,  là  giống  như  trường  học  vậy,  chỉ  nhìn  thấy  được  có  một  ngành,  vẫn 

chưa nhìn thấy  được  rất  rất là  nhiều. Thâm  nhập  rồi vừa xem  thì  mới  hiểu  được, đó 

chính là một đại pháp thật sự viên mãn, cứu cánh viên mãn, tất cả pháp thế xuất thế 

gian một điều cũng chẳng lọt. Đây  mới thật sự là điều hấp dẫn giữ chúng tôi lại, tín 

tâm kiên định, cả đời cũng sẽ không thay đổi, chăm chỉ nỗ lực mà học tập. 

 "Chư Phật thánh lực, chư Phật thế giới diệc bất khả tư nghì" , ý nghĩa của hai câu này 

vẫn chưa giảng xong. Hôm nay thời gian hết rồi, chúng tôi xin giảng đến chỗ này. 

A Di Đà Phật… 



Tập 256 

Khoa hội "Tâm Phật Nan Tư". 

Kinh văn: "Chúng sanh nghiệp báo diệc bất khả tư nghì, chúng sanh thiện căn bất 

khả tư nghì, chư Phật thánh lực, chư Phật thế giới diệc bất khả tư nghì". 

Lần trước giảng đến  "chúng sanh nghiệp báo bất khả tư nghì" . Hôm nay chúng tôi tiếp 

tục xin chia sẻ với chư vị:  "Chúng sanh thiện căn bất khả tư nghì" . 

Nghiệp báo là hiện tượng vô cùng đáng sợ. Nếu chúng ta để ý sơ tin tức thời sự, mỗi 

ngày  ở  trên  báo  chí  truyền  hình,  tin  tức  phát  thanh,  thì  có  thể  nhìn  thấy  được  hiện 

tượng nghiệp báo bất khả tư nghì. Điều này phải là người học Phật mới có thể nhìn ra 

được. Người không học Phật chỉ nhìn thấy sự động loạn bất an của xã hội, có thể cảm 

nhận vấn đề phức tạp của xã hội, nhưng để có thể nhìn thấy được nghiệp báo thì phải 

có sự khế nhập tương đối ở trong Phật pháp, điều này mới có thể thấu hiểu tình trạng 

của xã hội. Chỉ có thật sự triệt để hiểu rõ, mới biết làm thế nào để giải quyết vấn đề. 

Căn cứ lý luận để giải quyết vấn đề phức tạp của xã hội chính là hai câu:  "Chúng sanh 

 thiện căn, chư Phật thánh lực" , chính là hai câu này. Nhưng nếu như không biết thiện 

- 344 - 

căn  của  chúng  sanh,  không  biết  bằng  cách  nào  để  tăng  trưởng  thiện  căn  của  chúng 

sanh, làm tăng trưởng thiện căn chúng sanh, vấn đề này vẫn còn giải quyết chưa dứt, 

cho nên nói đến chỗ này thì thật sự là khó. Khi Đức Phật còn tại thế, vấn đề xã hội vào 

thời đó không có nghiêm trọng như ngày hôm nay. Thích Ca Mâu Ni Phật có giúp đỡ 

xã hội giải quyết vấn đề một cách viên mãn hay không? Tôi nghĩ là các vị đồng tu đều 

sẽ lắc đầu, Thế Tôn không có giải quyết một cách viên mãn. Thí dụ rõ ràng nhất chính 

là dòng tộc Thích Ca bị vua Lưu Ly tiêu diệt, Đức Phật tuy cũng có dùng đủ mọi biện 

pháp, cuối cùng vẫn không thể cứu được. Các vị đệ tử thỉnh giáo với Đức Phật, Đức 

Phật trả lời rằng: "Chúng sanh nghiệp báo bất khả tư nghì". Dòng tộc Thích Ca và vua 

Lưu Ly nhiều đời nhiều kiếp trước đã kết oán thù. Đức Phật tuy là có trí huệ, có năng 

lực, nhưng không thể chuyển được định nghiệp của chúng sanh. 

Định nghiệp của chúng sanh có thể chuyển được hay không? Khẳng định rằng là được. 

Phải là ai chuyển? Phải do chính chúng sanh chuyển, người nào gây ra thì tự người đó 

giải quyết. Đức Phật không có cách, không thể giúp họ chuyển. Nếu như Đức Phật có 

thể giúp chúng sanh chuyển định nghiệp, thì tội nghiệp mà chúng sanh chúng ta tạo ra, 

thật sự Đức Phật đều sẽ giúp cho chúng ta, chúng ta sẽ không phải thọ nhận quả báo. 

Đức Phật nói lời chân thật, không gạt chúng sanh. Đức Phật không có năng lực. Tâm 

Phật và chúng sanh, cái năng lực này là bình đẳng. Năng lực của tâm, trong "Kinh Hoa 

Nghiêm" nói rất là hay:  "Hư không pháp giới, quốc độ chúng sanh, duy tâm sở hiện, 

 duy thức sở biến" . Đây là nói tâm lực bất khả tư nghì. 

Phật lực bất khả tư nghì, dưới đây nói "Chư Phật thánh lực". Năng lực của Phật từ chỗ 

nào đến vậy? Đối với sự thật này, chúng tôi dùng thuật ngữ trong Kinh Phật để giảng. 

Tánh tướng, lý sự, nhân quả Ngài đều triệt để hiểu rõ, Ngài đương nhiên có cách để 

mà chuyển, nhưng khi chúng sanh không thể tiếp nhận thì Phật không giúp được. Nếu 

như chúng sanh đối với sự giáo huấn của Phật có thể tin, có thể giải, có thể hành, thì 

thánh lực của Phật có thể giúp đỡ được. Nếu như chúng sanh không tin tưởng, không 

thể nào thâm giải, lại không thể phụng hành, Phật tuy là có năng lực cũng không giúp 

đỡ được. Đạo lý này chúng ta phải hiểu. Tai nạn ở thế gian là có thật, hơn nữa tai nạn 

này e rằng không có cách nào tránh khỏi, biện pháp duy nhất của chúng ta là cầu tự 

độ. Điều này là quan trọng hơn tất cả. Gặp phải tai nạn rồi, chúng ta đừng có sợ, đừng 

có  hoảng  hốt,  vào  lúc  này  chúng  ta  sẽ  vãng  sanh  Phật  Tịnh  Độ,  vậy  là  sự  việc  của 

chúng ta sẽ ổn thỏa, vấn đề của bản thân sẽ được giải quyết một cách viên mãn. Nhất 

định phải tin tưởng. 

Trong tất cả các Kinh điển, Đức Phật tha thiết khuyên nhủ chúng ta "nhân quả thông 

ba đời". Nhất định phải tin tưởng, tin tưởng Thích Ca Mâu Ni Phật mỗi mỗi câu nói 

đều là thật, giống như trong "Kinh Kim Cang" đã nói:  "Như Lai thị chân thật giả, thật 

 ngữ giả, như ngữ giả" , nhất định là không có vọng ngữ. "Như ngữ" là: chân tướng sự 

thật như thế nào, Ngài  thuyết pháp như thế đó, Ngài chẳng nói thêm một tý nào, cũng 

chẳng giảm bớt chút nào, nó như thế nào thì nói như thế ấy, không tăng không giảm, 

đó gọi là như ngữ. Trong Kinh luận, Đức Phật nói với chúng ta quá nhiều quá nhiều về 

sự báo ứng của nhân quả, chúng ta nên nhớ cho thật kỹ càng. Sinh mạng là vĩnh hằng, 

thân  thể  thì  ngắn  tạm, điều  này  dù  sao  cũng  phải  hiểu  rõ. Chúng  ta  tu  là  phải  tu  cái 

vĩnh hằng, chúng ta không phải là tu ngắn tạm, nhất định phải tu vĩnh viễn, đây là nhà 

Phật thường nói  "tu học những cái mà có thể mang theo được" , mang đi không được 

- 345 - 

thì  bạn  học  nó  để  làm  gì.  Mang  đi  theo  được,  cái  cảnh  giới  này  hiện  ngay  ở  trước 

chúng ta là "nghiệp". Tác thân khẩu ý của chúng ta tạo tác gọi là nghiệp. Ác nghiệp 

mang  theo  kiếp  sau  sẽ  chiêu  cảm  quả  báo  khổ.  Thiện  nghiệp  mang  theo  kiếp  sau  sẽ 

chiêu  cảm  quả  báo  thiện,  nhưng  đối  với  sự  việc  này  Phật  hoàn  toàn  không  khuyến 

khích. Phật khuyến khích chúng ta tu tịnh nghiệp. Đây là trí huệ chân thật của Phật, là 

lòng từ bi vô tận. Tại sao vậy? Tịnh nghiệp ở trong lục đạo không có quả báo, quả báo 

ở Tây Phương Cực Lạc Thế giới. Chúng ta phải hiểu điều này. 

Cái gì được gọi là tịnh nghiệp? Nói cách đơn giản nhất, đó là tâm thanh tịnh. Người 

mà biết tu tịnh nghiệp, người mà hiểu rõ được đạo lý thì tu ở chỗ nào? Ngay ở trong 

cuộc sống hàng ngày mà tu. Bạn ở trong cuộc sống, ở trong công việc, trong việc đối 

người tiếp vật, luôn luôn giữ cho tâm địa của bạn thanh tịnh, không bị nhiễm ô, đây 

gọi là tu hành. Có thể giữ gìn cho tâm địa thanh tịnh, theo người niệm Phật của chúng 

ta mà nói, đây chính là niệm Phật Tam Muội. Không phải là dạy chúng ta mắt không 

thấy, tai không nghe, mà sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần bên ngoài, chính là ở 

chỗ này mà tu hành, sửa chữa hành vi sai lầm của chúng ta. Chư vị đồng tu nhất định 

phải biết, tu hành không chỉ ở trong Kinh, tu hành nhất định phải tu trong cuộc sống. 

Chúng ta ở trong cuộc sống hàng ngày, nhìn thấy sự việc vừa lòng hợp ý sẽ khởi lên 

tâm hoan hỷ, có tốt hay không? Không tốt. Tại sao vậy? Đã tạo nghiệp thiện rồi, quả 

báo của nghiệp này là phước báo trời người. Nếu nhìn thấy việc không vừa ý của mình 

thì sẽ động cái tâm sân hận, sẽ sanh phiền não, không được vui . Việc này sai rồi. Cái 

ý niệm bất thiện này sẽ gây ra chuyện gì? Sẽ dẫn đến quả báo tam ác đạo. Như vậy 

bạn mới hiểu được là chúng ta từ sáng sớm thức dậy đến buổi tối đi ngủ, trong khoảng 

thời gian này đã tạo ra bao nhiêu nghiệp? Khởi tâm động niệm, lời nói việc làm, bạn 

nói xem, đã tạo bao nhiêu nghiệp? Chúng ta từ lúc sinh ra cho đến khi lìa bỏ thế gian 

này, trong mấy chục năm này, ngày ngày cứ tạo nghiệp, cái nghiệp này bao nhiêu rồi? 

Tính không hết. Đức Phật lại nói với chúng ta, mỗi người chúng ta vẫn còn có đời quá 

khứ, đời quá khứ còn có đời quá khứ nữa, quá khứ vô thỉ, từ vô thỉ kiếp đến ngày nay, 

nghiệp mà chúng ta tích chứa, trong Kinh  Đức Phật có một thí dụ, may mà cái nghiệp 

này nó không có hình dáng, không có hình tướng; Đức Phật nói, giả dụ nghiệp đã tạo 

mà có hình dáng, có hình tướng, thì tận hư không khắp pháp giới đều chứa không hết. 

Lời  nói  này  là  thật, tuyệt  đối không  có  nói quá. Cho nên vô lượng kiếp  đến nay, tội 

nghiệp mà chúng ta đã tạo ra là vô lượng vô biên. Những nghiệp nhân này chính là tập 

khí kết tập ở trong A Lại Da Thức. 

Tập khí này có ba loại, có thiện nghiệp, có ác nghiệp, cũng có tịnh nghiệp, cả ba loại 

đều có. Chư vị đồng tu chúng ta đang ngồi đây, nếu như không phải trong đời quá khứ 

đã  tạo  ra  tịnh nghiệp  và  thiện  nghiệp, thì bạn  không  thể ngồi ở  chỗ  này  để  mà  nghe 

giảng  Kinh  hai  giờ  đồng  hồ,  ngồi  không  được  đâu.  Nếu  bạn  không  tin  thì  hãy  tìm 

người đang đi trên đường, bạn mời họ đến nơi đây ngồi hai giờ đồng hồ, tôi tin rằng 

họ chỉ ngồi được năm phút, họ sẽ chạy đi mất, ngồi không yên. Nguyên nhân này là 

sao vậy? Bên trong A Lại Da Thức, hạt giống tịnh nghiệp quá ít. Cho nên có thể ngồi 

ở nơi đây hai giờ đồng hồ, thì giống như là ở trong Kinh Phật thường tán thán:  "Thiện 

 căn sâu dày" . Vậy chúng ta biết rằng rất nhiều người đều có thiện căn. Chúng tôi trước 

khi chưa tiếp xúc với Phật pháp cũng giống với những người thông thường này, đến 

chùa để ngồi hai giờ đồng hồ nghe Kinh, chúng tôi cũng ngồi không yên. Sau này tại 

- 346 - 

làm sao mà ngồi được vậy? Tôi nghĩ mỗi vị đồng tu đều có kinh nghiệm này, cái thiện 

căn này cần phải bồi dưỡng, cần phải huân tu. Nếu như không có bồi dưỡng, không có 

huân tu, chúng tôi cũng thấy được không ít người lần đầu tiên tiếp xúc với Phật pháp, 

bạn bè giới thiệu cho họ đi nghe thử, ngồi xuống để nghe, họ nghe một cách rất hứng 

thú. Đây là người có thiện căn đặc biệt sâu dày, nếu như họ không có ác duyên đến 

quấy nhiễu, trong một đời này của họ khẳng định là sẽ được thành tựu. Tại sao vậy? 

Thiện  căn  quá  sâu  dày  rồi.  Cho  nên,  chúng  ta  biết  làm  thế  nào  để  giúp  tất  cả  chúng 

sanh khơi gợi ra cái thiện căn yếu ớt của họ, làm cho thiện căn của họ tăng mạnh lên. 

Cái này là công đức vô lượng. Người có đầy đủ thiện căn sâu dày phải giúp đỡ chúng 

sanh khổ nạn của thế gian này. Chúng sanh khổ nạn thì chiếm  đa số, người có thiện 

căn tăng trưởng thì chiếm số ít. Trong quá khứ, khi tôi ở trên giảng đài, tôi đã dùng thí 

dụ để nói rõ hiện tượng này. Đặc biệt là xã hội hiện tại này của chúng ta, ở trên quả 

địa cầu này do sự phát triển của khoa học kỹ thuật, làm cho hình thái ý thức cách thức 

sống của chúng ta có thể nói đã làm thay đổi 180 độ. Lời giáo huấn của cổ Thánh tiên 

Hiền ngày nay có thể  mở rộng hay không? Nếu như dùng phương pháp của các Đại 

đức ngày xưa, một mực không thay đổi, mà muốn mở rộng trong xã hội hiện nay thì 

khẳng định là làm không được, không có người đồng ý chịu tiếp nhận. Vậy phải làm 

bằng cách nào? Nhất định phải thông qua cách thức hiện đại hóa, làm cho con người 

ngày nay cảm nhận được sự ưa thích, âm thầm thay đổi, mới có thể nhận được kết quả. 

Điều này nhất định là khó độ, cho nên nhất định phải có trí huệ cao độ, phải có thiện 

xảo phương tiện cao độ, chúng ta mới có thể giúp được người khác. 

Ở chỗ này, cái căn bản nhất, một nguyên lý nguyên tắc vĩnh viễn không thay đổi, nhất 

định phải tuân thủ, Thích Ca Mâu Ni Phật vì chúng ta mà đã thị hiện  "Làm được rồi 

 mới nói" . Đây là một nguyên lý nguyên tắc vĩnh viễn không thay đổi, cũng chính là 

nói bản thân chúng ta phải làm được, tự mình làm không được hoặc chưa làm được, có 

sử  dụng  phương  thức  khéo  léo  như  thế  nào  đều  cũng  không  có  cách  làm  cho  người 

khác tin tưởng. 

Phật  dạy  chúng ta không tham, chúng  ta  có  làm  được  chưa?  Đối tượng để  tham  quá 

nhiều, pháp Phật quy nạp chúng thành năm loại là tài-sắc-danh-thực-thùy, chúng ta có 

làm  được hay  không?  Nếu như làm  không được thì người ta sẽ  không phục bạn. Tự 

mình trước tiên phải làm được, làm trước hãy nói. Năm xưa Đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni giáo hóa chúng sanh, bản thân Ngài làm được, trước tiên làm được, sau đó mới nói. 

Ngày nay Phật pháp của chúng ta đã suy, Phật pháp chẳng có cách, những điều tốt như 

thế, xác xác thực thực đối với xã hội này, đối với người thế gian khẳng định là có giúp 

đỡ.  Giống  như  ngày  xưa,  Âu  Dương  Cánh  Vô  đã  nói,  Phật  pháp  không  phải  là  tôn 

giáo, không phải triết  học, mà  là  thứ ngày  nay  cần  đến. Ông đã nói  một  cách  khẳng 

định  như  vậy.  Chư  vị  Đại  đức  đã  lao  tâm  nhọc  sức  để  tuyên  dương,  tại  làm  sao  mà 

không thể có được kết quả vậy? Vì chúng ta đã làm ngược với nguyên tắc căn bản, bản 

thân  mình  không  làm  được  tấm  gương,  tuy  là  nói  hay,  mọi  người  nghe  qua  thì  rất 

thích, cũng tán thán, cũng cổ vũ, nhưng mà không thể làm theo. Tại sao vậy? Người 

nói được mà làm không được. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giáo hóa chúng sanh không 

chỉ bằng ngôn giáo, mà còn là thân giáo, ý giáo, tam luân giáo học, chân thật làm được 

vô tư vô ngã. 

- 347 - 

Rào cản đầu tiên khó khăn nhất của chúng ta ngày nay là "Ngã", tự tư tự lợi, khởi tâm 

động niệm đều là "lợi ích cho mình". Cái này là tiêu rồi. Chúng tôi khi ở trên giảng tòa 

thường xuyên nhắc nhở với các vị đồng tu, ý niệm "lợi ích cho mình" là của tâm luân 

hồi, nghiệp đã tạo bởi tâm luân hồi đều là nghiệp luân hồi, thiện căn tạo một chút thiện 

nghiệp, kiếp sau ở trong quả báo của ba đường thiện, chỉ có như vậy mà thôi. Cho nên 

chúng ta đời đời kiếp kiếp, vô lượng kiếp đến nay không có cách nào để thoát khỏi sáu 

cõi luân hồi, nguyên nhân căn bản là gì vậy? Chính là không thể đem cái tâm luân hồi 

thay đổi, cái gốc bệnh của chúng ta là ở chỗ này. Pháp môn Tịnh Độ, chúng ta cũng 

hoàn toàn không phải là gặp được ở đời này, ở trong đời này mới vừa gặp được, bạn 

không thể tiếp nhận được pháp môn này, mà do đã trồng thiện căn vô lượng kiếp rồi, 

trong  quá  khứ  đã  từng  gặp  qua  nhiều  lần  rồi.  Thế  nhưng  tại  sao  mà  không  thể  vãng 

sanh vậy? Vẫn còn cái sai trong tâm luân hồi. Điều này là quan trọng hơn tất cả những 

cái khác. Nếu như không thể thay đổi, nghiêm túc mà thay đổi, chúng ta trong một đời 

này sẽ không có nắm chắc phần vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Nếu như 

không nắm chắc được, bạn nhất định sẽ chần chừ do dự. Trong "Kinh Vô Lượng Thọ" 

nói  rất  hay,  nghi  là  sự  chướng  ngại  nghiêm  trọng  nhất  cho  Bồ  Tát,  chướng  ngại  cái 

tâm Bồ Đề của bạn, chướng ngại Bồ Tát đạo của bạn, tất cả mọi hành vi của bạn cứ 

như cũ mà tạo nghiệp. Cho nên các vị đồng tu cần phải suy nghĩ tường tận, số người 

học Phật tuy  là đông,  sau khi qua nhiều  lần sàng lọc, người học  Phật chân chính thì 

không  có  bao  nhiêu.  Không  những  phải  hiểu  rõ  cái  đạo  lý  này,  chân  tướng  sự  thật 

cũng phải biết cho rõ ràng, làm sao để cứu lấy mình, làm sao để độ cho mình. Sau khi 

độ mình rồi thì mới có thể độ người, hay nói cách khác, tự bản thân mình nắm chắc 

phần  vãng  sanh  Thế giới  Tây  Phương  Cực Lạc rồi, sau  đó  mới  giúp  đỡ  người  khác. 

Cái  tâm  thái  này  không  giống  nhau.  Mấu  chốt  quan  trọng  nhất  đó  chính  là  ở  chỗ 

"buông xuống". Chúng ta phải thường xuyên ghi nhớ, ghi nhớ cho vững chắc: "Buông 

xuống". Trong Niệm Phật đường, chủ thất sư thường xuyên ân cần dặn dò chúng ta 

buông xuống thân tâm thế giới, nhất tâm chánh niệm, vậy thì đúng. Chúng ta phải ghi 

nhớ, thời thời khắc khắc phải nhớ buông xuống. 

Buông xuống thực hành ở những lúc nào? Ngay ở chỗ khởi tâm động niệm. Ý niệm 

vừa  khởi  lên  liền  biết  rằng  cái  ý  niệm  này  là  sai  rồi,  lập  tức  buông  xuống.  Làm  sao 

buông? Thay vào đó bằng câu "A Di Đà Phật", đem cái ý niệm của chúng ta thay đổi 

liền, đổi thành câu Phật hiệu, đổi thành niệm Phật. Đây là cách mà Tịnh tông thường 

dùng, cách này vô cùng vi diệu, bất luận là thiện niệm hay ác niệm, chỉ cần bản thân 

mình  chuyển  cái  ý  niệm  này  thành  câu  "A  Di  Đà  Phật".  Cổ  Đại  đức  thường  thường 

nói:   "Không  sợ  niệm  khởi,  chỉ  sợ  giác  chậm" .  Chúng  ta  là  phàm  phu,  làm  sao  mà 

không có cái đạo lý khởi ý niệm chứ? Không khởi ý niệm thì bạn không cần phải tu 

hành,  bạn  là  Thánh  nhân  rồi,  bạn  không  phải  là  phàm  phu.  Chúng  ta  là  phàm  phu, 

khẳng định là có ý niệm. Có ý niệm, cổ nhân nói phải nhanh chóng thay đổi. Sự cảnh 

giác  của  bạn  phải  cao,  giác  tánh  cao,  ngộ  tánh  cao,  thì  sự  giác  ngộ  lại  cao,  bạn  liền 

nhanh chóng thay đổi, cái ý niệm đầu vừa mới khởi, cái ý niệm thứ hai phải chuyển 

đổi lại. Ngộ tánh kém một chút, có thể đến ý niệm thứ ba, ý niệm thứ tư phải biết là 

không đúng, nhanh chóng chuyển đổi liền. Kém hơn chút nữa có thể là trong một - hai 

phút, trong một - hai phút thì đã có không ít ý niệm rồi, phải chuyển đổi lại. Có thể 

trong một - hai phút mà chuyển đổi lại là khá lắm rồi. Càng nhanh càng tốt. Cho nên 

phải biết, ngày nay chúng tôi nói tổng cương lĩnh, tổng nguyên tắc tu hành, tôi nói hai 

mươi chữ vẫn là quá dài, nhưng trong hai mươi chữ này nói được rõ ràng, nói được cụ 

- 348 - 

thể: "Chân thành - thanh tịnh - bình đẳng - chánh giác - từ bi, nhìn thấu - buông 

bỏ  -  tự  tại  -  tùy  duyên  -  niệm  Phật".  Đơn  giản  hơn  một  chút  nữa,  có  bốn  chữ: 

"Thuần tịnh thuần thiện". Chúng ta ở trong cuộc sống hàng ngày, xử sự đối người 

tiếp vật thì tu cái gì? Chính là tu điều này. 

"Thuần  tịnh",  tâm  của  chúng  ta  tuyệt  đối  không  thể  có  chút  nào  nhiễm  ô.  Cái  gì  là 

nhiễm ô? Thất tình ngũ dục là nhiễm ô. Tôi đã nói hết lời, hỉ nộ ai lạc ái ố dục là ô 

nhiễm,  phải  cảnh  giác.  Cái  sự  ô  nhiễm  này  chính  là  bất  tịnh,  bất  tịnh  thì  không  thể 

sanh Tịnh Độ. Đại đức xưa thường xuyên nhắc nhở chúng ta:  "Tâm tịnh tức Phật độ 

 tịnh" .  Tâm  của  chúng  ta  không  thanh  tịnh  làm  sao  mà  có  thể  sanh  Tịnh  Độ  được? 

Niệm Phật sanh Tịnh Độ, không sai, chính là vừa nói, cái ý niệm của bạn vừa khởi lên, 

lập tức  đổi  thành  "A  Di  Đà Phật",  như vậy  mới  có  thể  sanh  Tịnh  Độ. Dùng  phương 

pháp  niệm  Phật  để  tu  tâm  thanh  tịnh, tu  niệm  Phật  Tam  Muội.  Không  phải  một  mặt 

niệm Phật, một mặt khởi thất tình ngũ dục, một mặt khởi vọng tưởng, như vậy không 

được, không có tác dụng, cổ Đại đức nói  "đau mồm rát họng cũng uổng công" . 

Thứ hai là tu tâm "thuần thiện". Cần phải khiến bản thân mình ngay trong một đời này 

đối với tất cả chúng sanh là tuyệt đối không có một chút oán hận nào, không có một 

chút bất thiện nào. Chúng sanh bất thiện là chuyện của họ, không thể đem cái bất thiện 

của họ chuyển thành cái bất thiện của chính mình, điều này là sai lầm nghiêm trọng. 

Điều bất thiện của họ chúng ta nhìn thấy rất rõ ràng, nếu như nhìn không thấy được thì 

bạn bị ngớ ngẩn rồi, làm sao mà có trí huệ? Rất là rõ ràng, rất là minh bạch, tự mình 

vĩnh  viễn  duy  trì  như  như  bất  động,  chính  là  "Kinh  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo"  nói: 

 "Không để chút bất thiện nào xen tạp" . Chúng ta từ ở chỗ này mà dụng công phu. Ở 

trong cuộc sống hàng ngày, các vị đồng tu hãy ghi nhớ, đừng bao giờ hiểu sai lời nói, 

cho rằng nếu như làm như thế này thì khác nào người học Phật đã biến thành người 

ngốc, có phải đã biến thành người không có tri giác rồi sao? Người không có tri giác là 

người mắc bệnh ngu si, người mắc bệnh ngu đần thì không thể thành Phật. Vậy người 

học  Phật  phải  làm  người  như thế  nào, phải  sống  như thế  nào  trong  xã  hội  này?  Bạn 

vốn sống như thế nào thì vẫn cứ y như thế đó mà sống, trước đây làm việc như thế nào 

thì vẫn cứ y như thế đấy mà làm việc, trên hình tướng không có thay đổi, ở trong tâm 

thì có thay đổi. Bạn nhìn thấy một sự việc hoan hỷ, có thể mỉm cười hay không? Có 

thể.  Nhìn  thấy  một  sự  việc  không  vui,  có  thể  phát  cáu  mà  mắng  người  hay  không? 

Cũng  có  thể.  Vậy  là  đã  động  tình  cảm  rồi  phải  không?  Phải  học  Vĩnh  Gia  Đại  Sư, 

"phân  biệt  không  phải  là  ý".  Điều  này  là  đúng.  Biểu  hiện  sự  qua  lại  cùng  với  mọi 

người cũng là thất tình lục dục, nhưng đó là sự biểu diễn, không phải thật. Người thế 

gian thì làm thật, người học Phật là biểu diễn, không phải là thật. Người học Phật thì 

giống như đang ở trên sân khấu diễn hát vậy, cái kịch bản viết đến đoạn kêu bạn khóc 

thì  bạn  phải  khóc,  kêu  bạn  phải  cười  thì  bạn  cũng  phải  cười,  không  phải  chính  bạn 

muốn cười hay muốn khóc, mà là ở trong kịch bản viết như vậy thì phải diễn như vậy, 

mà còn phải diễn cho thật là giống. Toàn bộ đều là giả. Cho nên người giác ngộ cùng 

với người chưa giác ngộ ở cùng với nhau, người giác ngộ là Phật Bồ Tát, gọi là du hí 

thần thông. Tại sao phải dùng những phương pháp này vậy? Không dùng các phương 

pháp này thì không có cách nào khác để tiếp xúc với người thế gian. Người thế gian 

vừa thấy, các bạn là người ngốc nghếch, người không có tình cảm, họ làm sao mà qua 

lại với bạn? Cho nên nhất định bạn phải diễn kịch cho họ xem. Trong Kinh thường dạy 

chúng  ta  "vì  người  diễn  thuyết",  diễn  chính  là  biểu  diễn,  vì  người  khác  biểu  diễn, 

- 349 - 

chính  là  cái  ý  này,  như  vậy  mới  có  thể  độ  được  chúng  sanh,  ở  trong  tâm  của  chính 

mình  thật  sự  là  chẳng  động  chút  nào  cả,  giống  như  trong  "Kinh  Kim  Cang"  đã  nói: 

 "Bất thủ ư tướng, như như bất động" . Chúng ta ở trong cuộc sống mà luyện, đối với 

bản  thân  mình  thực  sự  là   "Bất  thủ  ư  tướng,  như  như  bất  động" ,  đối  với  người  khác 

phải diễn cho thật là giống. Không có chuyện này thì làm sao mà có thể thành tựu cho 

chính mình, làm sao mà có thể giúp đỡ người khác? 

Chúng  ta  nên  có  một  niềm  tin  kiên  định vĩnh  hằng. Tất  cả  chúng  sanh  có  thiện  căn, 

 "chúng sanh thiện căn bất khả tư nghì" , chúng ta mới có thể phát Bồ Đề tâm phổ độ 

chúng sanh. Đừng cho rằng chúng sanh tạo ác tạo nghiệp. Tạo ác tạo nghiệp là họ mê 

hoặc,  họ  có  thiện  căn  hay  không?  Họ  có  thiện  căn.  Cổ  nhân  chúng  ta  dạy  học,  sách 

giáo khoa soạn rất hay, câu đầu tiên trong "Tam Tự Kinh" là:  "Nhân chi sơ, tánh bổn 

 thiện" , chính là đã nói ở chỗ này:  "Chúng sanh thiện căn bất khả tư nghì" . Tại sao sự 

thành tựu của chúng sanh có sự sai biệt lớn như vậy? Có làm Phật, có làm Bồ Tát, có 

rơi vào trong địa ngục, biến thành ngạ quỷ, súc sanh, tại sao có sự thay đổi to lớn như 

vậy? Đại Sư Thiện Đạo nói rất hay:  "Đều do gặp duyên không đồng" . Câu này cùng 

với hai câu nói ở dưới đây trong "Tam Tự Kinh" là có cùng một ý nghĩa:  "Tánh tương 

 cận, tập tương viễn" . Cái "tập tương viễn" này chính là gặp duyên không đồng, cái gọi 

là  "gần mực thì đen, gần đèn thì sáng" . Đối với phàm phu sáu cõi luân hồi chúng ta 

mà nói, chúng ta có thể thành tựu hay không, mấu chốt là ở tại cái "Duyên", dùng từ 

ngữ hiện tại mà nói là "cơ hội", "điều kiện". Đời sống tu hành của mỗi người chúng ta, 

điều  kiện  không  giống  nhau,  cơ  hội  không  giống  nhau,  nhưng  mà  phải  biết  rằng, 

thường thường trong cuộc đời của một người đều có những cơ duyên rất tốt, nhưng mà 

cái cơ duyên này làm sao? Bạn không có nắm bắt được nó, không giữ được nó. Cho 

nên phải biết giữ chặt cơ hội này, vì sau khi đánh mất nó đi thì không dễ gì gặp được 

lần thứ hai, điều này thì không dễ dàng đâu, không phải là bạn lúc nào cũng gặp được, 

cho nên gặp được thì phải giữ lấy nó. Bạn có thể giữ chặt cái duyên, làm sao mà có cái 

đạo lý không thành tựu? 

Cái cơ duyên đầu tiên chúng ta học Phật là "thân cận minh sư". Trong "Kinh A Nan 

Vấn Sự Phật Kiết Hung" đã có nói điều kiện đầu tiên này. Cuối cùng của "Kinh Hoa 

Nghiêm"  thị  hiện  cho  chúng  ta  53  tham  vấn,  tham  phỏng  thiện  tri  thức,  đây  là  điều 

kiện đầu tiên, chính là chúng ta thường hay nói là cần lão sư giỏi, cần môi trường học 

tập tốt, cần những bạn học giỏi. Nếu mà ba điều kiện này có đủ thì tiến bộ rất nhanh. 

Nhưng mà ba điều kiện này thật sự là có thể gặp mà không thể cầu. Ngẫu nhiên gặp 

được, tự mình phải có trí huệ, bản thân phải có huệ nhãn, nắm lấy cơ hội, cái cơ hội 

này sẽ không bị mất đi. 

Tôi so với các vị xuất gia khác, các vị xuất gia cùng khoảng thời gian với tôi thì tôi 

may mắn hơn một chút. Tôi gặp được những cơ duyên này, tôi biết cách nắm bắt cơ 

duyên, tôi hiểu được. Tôi cảm kích Chương Gia Đại Sư đã giúp tôi mà chọn lựa con 

đường nhân sinh này. Tôi ở Đài Trung, thân cận với lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam 10 năm, 

đây là duyên phận. Lão sư tốt có rồi, ở đạo tràng tu học cũng không có chướng ngại gì 

lớn, đó chính là đồng tham đạo hữu. Ban đầu, lão sư Lý mở một lớp học Kinh, cũng 

giống như lớp bồi dưỡng hiện nay của chúng ta vậy. Lớp của ông chỉ mở có một khóa 

rồi thôi. Khóa này là hai năm, nếu tính thử thời gian, đại khái là cùng chúng tôi cách 

nhau không quá ba tháng. Mỗi một tuần, thầy lên giảng bài ba giờ đồng hồ, mỗi năm 

- 350 - 

sử dụng khoảng 40 tuần lễ, hay nói cách khác, cộng hết tất cả không đến 100 lần, thời 

gian không đến 300 giờ. Đồng học của chúng tôi hơn 20 người, thế là có đồng tham 

đạo hữu rồi. Nhưng sau khi lớp học này kết thúc, các đồng tham đạo hữu của chúng tôi 

tản đi hết, vậy phải làm sao? Tản đi hết, đối với việc tu học của chúng tôi sẽ tạo ra sự 

khó khăn rất lớn. Tôi đi tìm, tôi tìm được sáu vị đồng học, kể cả tôi nữa là bảy người. 

Tôi đi tìm các đồng học, chúng tôi vẫn là duy trì mỗi tuần một lần. Trong mỗi lần tập 

giảng,  cùng  nhau  góp  ý.  Bảy  vị  đồng  học  của  chúng  tôi,  tôi  ở  Đài  Trung  10  năm, 

chúng  tôi  đã  duy  trì  10  năm.  Sau  khi  tôi  rời  khỏi  Đài  Trung,  tôi  nhắc  nhở  các  đồng 

học: "Hy vọng là cái lớp học nhỏ của bảy người chúng ta không phải giải tán nữa, tiếp 

tục duy trì". Nhưng mà sau khi tôi rời khỏi Đài Trung, lớp học nhỏ này vô hình trung 

cũng giải tán luôn. Do vậy mới biết, nếu tôi không chủ động đi tìm vài vị đồng học, 

mỗi một tuần lễ chúng tôi cộng tu một lần. Buổi cộng tu đó của chúng tôi không phải 

là niệm Phật mà là tập giảng. Sau khi tập giảng xong, có khoảng một tiếng rưỡi đồng 

hồ nghiên cứu thảo luận. Cơ hội này, nếu như không nắm bắt thì làm sao chúng ta có 

thể thành tựu? 

A Di Đà Phật… 



Tập 257 

Cho nên trong rất nhiều đồng học, chí thú mỗi người  không như nhau, tìm ba - năm 

người chí đồng đạo hợp, việc này không phải việc khó. Đồng học phát tâm học giảng 

Kinh thì có, nhưng mà không tham gia lớp bồi huấn thì sẽ có sự khó khăn nhất định. 

Tại  Trung  Quốc  Đại  Lục,  có  một  số  cư  sĩ  tại  gia  phát  tâm  giảng  “Kinh  Vô  Lượng 

Thọ”, đã giảng rất nhiều lần, có thể nói Kinh này họ đã đọc rất là thuộc, giảng cũng rất 

thạo, nhưng mà họ mang băng ghi hình ấy đem đến cho tôi xem thử thì đầy rẫy vấn đề. 

Nguyên  nhân  là  gì?  Không  có  trải  qua  sự  huấn  luyện  chính  thức.  Nếu  như  dùng  kỹ 

thuật diễn giảng của cư sĩ Lý Bỉnh Nam, là tiêu chuẩn của quyển “Nội Điển Giảng Tọa 

Chi Nghiên Cứu” để đo lường thì họ không đạt tiêu chuẩn. Cho nên, phàm là các đồng 

học phát tâm học giảng Kinh thì phải nên tham gia lớp bồi huấn. Thời gian của lớp bồi 

huấn không dài, trọng điểm huấn luyện của chúng tôi chính là truyền thụ phương pháp 

kỹ xảo trên giảng đài. Bạn học cái này rồi, tương lai bạn lên bục giảng, cho dù giảng 

không hay, người ta vừa nghe biết bạn xuất thân là người trong nghề, bạn không phải 

nhắm mắt làm liều. Những thứ này thì cũng giống như việc bồi huấn phương pháp dạy 

học  cho  giáo  viên  trong  trường  sư  phạm.  Những  giáo  viên  học  ngành  sư  phạm  này 

nhất định phải học “phương pháp dạy học”, phải học “tâm lý học giáo dục”, đây là hai 

môn học bắt buộc của họ. Chúng ta bồi huấn pháp sư, bồi huấn nhân tài giảng Kinh, 

trọng điểm của khóa trình cũng là hai môn này. Bạn không hiểu được tâm lý của đại 

chúng thì bạn không có cách nào khế cơ. Phải làm được khế lý khế cơ, đây là việc nhất 

định phải học tập. 

Vì vậy, Phật phổ độ chúng sanh, đây là hoằng nguyện của Phật. Lại nói Phật không độ 

người không có duyên, không có duyên là gì? Không tiếp nhận, không tin, không chịu 

học,  không thể  y  giáo  phụng  hành, đều là thuộc về  chúng sanh  không  có  duyên. Do 

đây mà biết, có duyên hay không không phải là do nơi Phật, mà là do nơi phía chúng 

- 351 - 

sanh,  còn  về  phía  Phật  thì  là  bình  đẳng. Trong  Phật  pháp  thường  hay  nói:   “Phật  thị 

 môn trung, bất xả nhất nhân”.  Cho nên, chúng ta phải khẳng định chúng sanh có thiện 

căn, ở trên ba thiện căn mà nói, không tham không sân không si, quyết định là không 

có tự tư tự lợi. Đây là cái gì? Đây là bổn thiện của tất cả chúng sanh. Tại vì sao bây 

giờ bạn lại có tự tư tự lợi, bạn lại có tham sân si mạn? Đây là tập tính. Căn từ vô thỉ 

kiếp đến nay đã bị những thứ bất thiện hun đúc thành cái tập khí này. 

Duyên  ở  xã  hội  trước  mắt  này,  xã  hội  này là  một  cái  thùng nhuộm  tham  -  sân  -  si  - 

mạn  lớn, chúng ta bước  vào xã hội  này, những gì bạn nhìn  thấy, những gì bạn nghe 

thấy,  cho  đến  những  thứ  bạn  nghĩ  đến,  không  gì  mà  không  tự  tư  tự  lợi,  không  gì  là 

không  tổn  người  lợi  mình,  không  gì  là  không  tham  sân  si  mạn.  Cứ  cho  rằng  đây  là 

bình thường, đây là việc hợp lý là sai rồi. Sai tại chỗ này. Cho nên chúng ta phải khẳng 

định tất cả chúng sanh vốn thiện, phải biết được bất thiện là tập tính của họ, vậy thì 

chúng ta đối với tất cả chúng sanh bất thiện, cái tâm thái này liền sẽ thay đổi trở lại, sẽ 

giống như chư Phật Bồ Tát dùng đôi mắt từ bi để nhìn chúng sanh, tuệ nhãn pháp nhãn 

của chư Bồ Tát  từ từ chúng ta sẽ tập thành. Điểm này vô cùng quan trọng. 

Lại nói đến xã hội ngày nay, đại đa số người là bất thiện, thiểu số người chúng ta có 

năng lực để giúp đỡ họ hay không? Nói các vị biết, khẳng định là có năng lực. Có hiệu 

quả bao lớn? Vậy còn phải xem cách làm của chúng ta thế nào. Đạo lý này chính là làn 

sóng mà nhà khoa học ngày nay đã nói. Phật pháp của chúng ta mấy nghìn năm trước, 

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  đã  nói  với  chúng  ta,  nhưng  Ngài  không  có  nói  đến  chữ  “làn 

sóng”, nhưng ý nghĩa thì hoàn toàn tương đồng. Phật nói:  “Một niệm bất giác mà có 

 vô minh” , đây là nói đến làn sóng thứ nhất, làn sóng đầu tiên nhất. Vì sao lại sinh ra 

làn sóng? Vì bất giác. Trên “Kinh Lăng Nghiêm” đã nói rất thấu triệt, vô minh là từ 

 “một  niệm  bất  giác” .  Bất  giác  chính  là  làn  sóng  động, giác  rồi  thì  không  động  nữa. 

Bởi vì chúng ta bất giác, chúng ta vĩnh viễn cũng không thấy được sự vô minh, bởi vì 

sao? Vì động, động mà không biết động. Phật Bồ Tát không có động, không động nên 

các Ngài có thể thấy được bạn đang động, cho nên các Ngài biết, do làn sóng động thứ 

nhất, sau đó thì đã sản sinh ra một phản ứng dây chuyền.  "Vô minh bất giác sinh tam 

 tế, cảnh giới vi duyên trưởng lục thô" , đây là nhà Duy Thức Học đã nói. Người thời 

xưa,  khởi  tâm  động  niệm  chính  là  làn  sóng,  chúng  ta  có  thể  gọi  đó  là  làn  sóng  tư 

tưởng. Sóng tư tưởng còn đi nhanh hơn so với sóng điện từ, còn phức tạp hơn. Sóng 

điện  từ  là  hiện  tượng  vật  lý,  khởi  tâm  động  niệm  là  hiện  tượng  tâm  lý,  tâm  là  năng 

hiện năng biến, vật chất là sở hiện sở biến, hiện nay nhà khoa học gọi là vật lý. Khoa 

học  phát  triển  mãi  cho  đến  ngày  nay,  giải  thích  hiện  tượng  của  vũ  trụ  mà  không  có 

cách nào nghiên cứu được viên mãn, bị thiên về một bên. Nó bị thiên về một bên là sở 

biến sở hiện, phía bên năng hiện năng biến thì đã bị bỏ mất. Phật pháp đối với chân 

tướng sự thật này đã nhìn được chuẩn xác, nói được thấu đáo, nhưng mà rất đáng tiếc 

là người hiện tại không tin vào Phật pháp. 

Vì sao mà người hiện tại không tin vào Phật pháp? Nói đến Phật pháp là mê tín, là tôn 

giáo, xa rời hiện thực, vừa chụp những cái mũ này lên thì Phật pháp liền mất giá trị. 

Trách  nhiệm  này  là  thuộc về  ai?  Chúng  ta  đứng  trên  lập  trường khách quan  mà  nói, 

người nói những lời này họ không có tội. Ngày nay trong xã hội này, hiện tượng mà 

Phật giáo biểu hiện ra, quả thực trước khi tôi còn chưa có học Phật, cách nhìn của tôi 

đối với Phật pháp cũng giống như họ, là mê tín, là tôn giáo, xa rời hiện thực, tôi cũng 

- 352 - 

có  cách  nhìn  như  vậy.  Bởi  vì  sao  lại  tạo  thành  cách  nhìn  của  xã  hội  đại  chúng  như 

vậy? Vì Phật giáo chúng ta đã biểu hiện ra chính là cái dáng vẻ như vậy. Từ đây mà 

biết, chúng ta đã làm sai, người ta nói không có sai, làm sao có thể trách người khác 

được? Trước mắt, tứ chúng đệ tử chúng ta, đã xuất gia, dáng vẻ giống với dáng vẻ của 

người  xuất  gia,  rốt  cuộc  Phật  giáo  là  cái  gì  thì  đã  làm  cho  rõ  hay  chưa?  Phật  là  gì? 

Giáo là gì? Phật giáo là gì? Ba vấn đề này có mấy người có thể trả lời được chính xác? 

Phật giáo dạy là những gì? Chúng ta những người tại gia, xuất gia này, tứ chúng đệ tử 

các tín đồ này học là những gì? Ngay đến cái này mà bản thân cũng không rõ ràng, thì 

người ta nói chúng ta là mê tín, nói chúng ta là tiêu cực, chúng ta dùng lời gì để phản 

bác lại người khác? Cho nên trách nhiệm này không phải ở người khác, mà ở bản thân 

của chúng ta. 

Khi tôi còn là thanh niên, nếu như không phải tiên sinh Phương Đông Mỹ giới thiệu 

với tôi, thì cả cuộc đời này của tôi cũng không biết ở trong Kinh Phật lại có nhiều thứ 

tốt đẹp đến như vậy. Không có người giảng giải cho chúng ta, không có người nói cho 

chúng ta được rõ. Tôi sau khi vừa được tiếp xúc, thật giống như là tìm được báu vật 

vậy.  Thứ  tốt  đẹp  như  vậy  mà  không  có  người  tuyên  dương,  bạn  xem,  đáng  tiếc  biết 

bao.  Trong  xã  hội  nhiều  người  như  vậy,  báu  vật  ngay  trước  mắt,  thế  xuất  thế  gian 

những vấn đề gian nan phức tạp đến đâu cũng đều có thể tìm được lời giải ở đây, đều 

có thể tìm được phương pháp giải quyết. Đáng tiếc là họ không học! Chúng ta ngày 

ngày đang giảng giải, mà họ không nghe. Bạn xem, đáng tiếc biết bao. Một ca sĩ nổi 

tiếng lên sân khấu biểu diễn, vé vào cổng thì đắt đỏ đến như vậy, mà có đến mấy vạn 

người đến xem. Một trận thi đấu thể thao, vé vào cổng cũng cao đến như vậy, cũng có 

đến mấy mươi nghìn người đi thưởng thức. Vậy mà một thứ tốt như vậy, lại có lợi ích 

mật thiết cả đời đối với bản thân, mời họ đến, không lấy tiền mà họ cũng không đến. 

Bạn nói xem, còn có cách nào chứ! Chúng ta chỉ đành nói chúng sanh nghiệp chướng 

sâu nặng, không có phước báo, ngoài việc này ra còn có thể nói gì nữa. Cho nên ngày 

nay quan trọng nhất, nếu chúng ta muốn Phật pháp hưng, nhất định phải từ chính bản 

thân mình làm ra cái hình tướng cho người khác xem. 

Phật Thích Ca Mâu Ni năm xưa tại vườn Lộc Dã cùng năm Tỳ Kheo lập nghiệp. Phật 

Đà - một vị lão sư cùng năm người học trò đã bắt đầu sự nghiệp từ vườn Lộc Dã. Cho 

nên  tôi  cũng thường  nói, hiện  nay  mà  chân  thật  có năm  vị  Tỳ  Kheo  thì  có  thể  hưng 

giáo, có thể khiến cho Phật giáo được chấn hưng trở lại, làm lợi ích cho chúng sanh ở 

thế giới này. Hay nói cách khác, đi đến nơi nào để tìm ra năm người có thể buông bỏ 

được tự tư tự lợi? Việc này thì khó. Thật sự không có cái tâm tự tư tự lợi, không có 

danh văn lợi dưỡng, không có tham sân si mạn, không tham muốn ngũ dục lục trần, có 

thể có được năm người như thế để hợp thành một tăng đoàn, thì có thể phục hưng Phật 

giáo trên  toàn  thế giới. Đáng  tiếc từ  khi  tôi  mới  học  Phật, đã suy  nghĩ 50  năm  cũng 

chưa nghĩ ra, đừng nói là năm người mà tìm một người cũng tìm không ra. Không chịu 

buông bỏ tự tư tự lợi của chính mình, không chịu buông bỏ danh văn lợi dưỡng của 

chính mình, thì không còn cách nào. Suy xét cho cùng thì chúng sanh không có phước 

báo. Nếu như chúng sanh có phước, nhất định  có thể  cảm  được  chư  Phật Bồ  Tát thị 

hiện. 

Chúng ta tiếp đến câu dưới cùng: “Chư Phật thánh lực, chư Phật thế giới diệc bất 

khả tư nghị”. 

- 353 - 

Đây là nói đến hai sự việc. “Thánh lực” thông thường ở trong nhà Phật thì nói là, trên 

quả địa Như Lai mười loại đức năng, là mười lực. Bồ Tát cũng đều có giống như vậy, 

nhưng năng lực của Bồ Tát thấp hơn một bậc so với Phật. Mười loại năng lực này A 

La Hán không có, phàm phu đương nhiên càng không thể có. Chúng ta phải tin tưởng, 

phải  tin  cho  được,  năng  lực  của  Phật  thực  tại  mà  nói,  chính  là  ở  trong  tự  tánh  của 

chúng ta vốn là có đầy đủ trí tuệ đức năng tướng hảo, ở trong tự tánh chúng ta hết thảy 

đều đầy đủ. “Chư Phật thánh lực” không phải do tu mà có, mà là tự tánh vốn sẵn có. 

Ngay cả tướng hảo trên quả địa Như Lai, chúng ta hiện nay nói là 32 tướng tốt 80 vẻ 

đẹp, ở trên một số Kinh điển Phật nói, Bồ Tát thành Phật rồi dùng thời gian 100 kiếp 

để  tu  tướng  hảo.  Tu  cái  gì  vậy?  Trồng  thiện  nhân  được  thiện  quả.  Nói  các  vị  biết, 

những lời này là Phật phương tiện mà nói, không phải thật sự nói, là Phật thị hiện cho 

chúng  ta  thấy.  Bởi  vì  phàm  phu  đều  muốn  chính  mình  có  tướng  tốt,  Phật  liền  dùng 

phương pháp này để làm ra một cái hình tướng cho bạn xem. Không phải bạn muốn 

tướng  tốt  sao?  Tướng  tốt  phải  trồng  nhân  tốt,  dạy  cho  bạn  đoạn  ác  tu  thiện,  dụng  ý 

chân thật là tại chỗ này. Nhưng mà đó cũng không phải là giả, Như Lai ở trên quả địa, 

ác đã đoạn tận, thiện đã tu viên mãn rồi, còn phải dùng khoảng thời gian 100 kiếp để 

đi làm sự việc này sao? Không cần thiết nữa. Chúng ta biết rằng đó là biểu diễn, đó là 

thị hiện, đó là dạy người mới học. Chúng ta hiểu được cái ý nghĩa này. 

Thánh  lực  trên  quả  địa  chư  Phật,  biểu  hiện  ra  là  ở  chỗ  nào?  Biểu  hiện  tại  Y  Chánh 

Trang Nghiêm của các Ngài. Chúng ta ở trên Kinh Đại Thừa xem thấy chư Phật Như 

Lai, ở trên chánh báo nói Phật có vô lượng tướng, tướng có vô lượng vẻ đẹp, không 

phải  chỉ  có  32  tướng tốt  80  vẻ  đẹp, mà  tướng hảo  vô  lượng vô  biên, mọi  người  đọc 

Kinh Đại Thừa thì sẽ xem thấy. Trên Y báo, đó chính là trang nghiêm thế giới, trang 

nghiêm quốc độ. Chúng ta ở trên “Kinh Hoa Nghiêm” xem thấy Thế giới Hoa Tạng 

của Phật Tỳ Lô Giá Na. Ở trên Kinh điển Tịnh Độ, chúng ta nhìn thấy Thế giới Tây 

Phương  Cực  Lạc,  đó  không  phải  là  công  sức  con  người  xây  dựng  nên,  mà  là  tự  tự 

nhiên  nhiên  mà  biến  hóa  ra.  Thực  tại  mà  nói,  chính  là   “duy  tâm  sở  hiện”   mà  trên 

“Kinh  Hoa  Nghiêm”  đã  nói.  Là tâm  gì? Tâm  Phật. Tâm  Phật  chính  là  cái tâm  thuần 

tịnh, tâm thuần thiện, hiện ra cái thế giới tốt đẹp đến mức độ như vậy, là quả báo, đó 

không phải là tạo ra, quyết không phải có ý muốn làm ra như vậy, mà là hiển hiện ra 

hình dạng như vậy một cách tự nhiên. Cho nên, Thế giới Hoa Tạng, Thế giới Cực Lạc, 

liền nhìn thấy cái thế giới từ tự tánh biến hiện ra, chính là như vậy, nhất định không có 

thêm một chút cái ý nào ở trong đó. Phật không có  “tôi nghĩ thế này, tôi nghĩ thế kia” , 

không có thêm một chút ý nào cả. Thêm một chút ý gì sẽ hỏng ngay, vậy Nhất Chân 

Pháp  Giới  liền  biến  thành  thập  pháp  giới  rồi.  Cho  nên, không  có  chút  ý  riêng  nào  ở 

bên trong mới là thuần tịnh thuần thiện. Có chút ý riêng nào xen tạp ở bên trong, thì đã 

không còn thiện, đã không còn tịnh rồi. Đạo lý này không thể không biết. 

Phàm  phu  chúng  ta  sau  khi  xem  xong,  ngày  ngày  đều  khởi  vọng  tưởng.  Phật  dạy 

chúng ta phải “lấy khổ làm thầy”, trải qua cuộc sống thanh bần. Tại vì sao người ở Thế 

giới Cực Lạc lại hưởng thụ đến như vậy? Cho nên có một số người nhìn thấy Thế giới 

Cực Lạc Y Chánh Trang Nghiêm liền lắc đầu, không muốn đi. Vì sao vậy? Quá xa xỉ, 

quá phồn hoa. Họ rất thanh cao, muốn làm một người tu đạo cho tốt, làm một vị tăng 

khổ hạnh, họ không hiểu được cảnh giới của người ta vốn dĩ là như vậy. Bạn nói nó 

quá xa hoa, bản thân phải làm khổ hạnh, vậy là bạn có cái ý riêng, người ta thì không 

hề  có,  tâm  của  người  ta  thuần  tịnh,  tâm  của  bạn  không  tịnh,  tâm  người  ta  thì  thuần 

- 354 - 

thiện, tâm của bạn không thiện. Những đạo lý này rất sâu, rất rộng. Cho nên Phật ở tại 

chỗ này đã giới thiệu thêm cho chúng ta là “không thể nghĩ bàn”, chư Phật thánh lực 

không  thể  nghĩ  bàn,  chư  Phật  thế  giới  cũng  không  thể  nghĩ  bàn,  Y  Chánh  Trang 

Nghiêm đều không thể nghĩ bàn. Nếu như chúng ta muốn được không thể nghĩ bàn, thì 

cảnh giới này liền hiện tiền. Phiền phức nhất là chúng ta ngày ngày muốn nghĩ, ngày 

ngày  muốn  bàn,  cái  này  thì  phiền  phức  lớn  rồi,  cho  nên  đối  với  cảnh  giới  của  Phật 

vĩnh viễn không có cách nào thể hiện. Suy nghĩ của chúng ta xưa nay chưa hề ngừng 

nghỉ, còn nghị luận thì đến khi đi ngủ mới thôi, mới có thể ngừng lại, nhưng mà suy 

nghĩ không có ngừng lại, khi ngủ còn nằm mộng, trong giấc mộng vẫn còn nghị luận, 

vậy thì hết cách rồi. Trong mộng vẫn khởi vọng tưởng, trong mộng vẫn còn nghị luận, 

vậy thì thật khó. Đến lúc nào thì nghĩ bàn cho cùng tận, thì bạn nhập Tam Muội, thậm 

thâm Tam Muội, Tam Muội chính là thiền định, thì bạn đã nhập thậm thâm thiền định. 

Ở ngay trong thậm thâm thiền định, cảnh giới chư Phật liền hiện tiền. Trong định cảnh 

giới liền hiển hiện, hiển thị ra năng lực của Phật. Năng lực của Phật vô lượng vô biên, 

các Ngài cũng có gia trì chúng ta một phần. 

Chúng ta được gia trì bởi oai thần của chư Phật Bồ Tát, mấu chốt là ở tại lòng tin chân 

thành.  Ấn  Quang  Đại  Sư  nói  rất  hay:   "Một  phần  thành  kính  được  một  phần  lợi  ích, 

 mười  phần  thành  kính  được  mười  phần  lợi  ích" .  Thành  kính  không  phải  đơn  thuần 

dùng tưởng tượng, cái đó không được, còn phải thực tiễn được, có thể thực tiễn mới 

chân thật là thành kính. Hay nói cách khác, nhất định phải đầy đủ “tín - giải - hành - 

chứng”, đây mới là sự thành kính chân chánh. Có tín, có giải mà không có hành, cái 

tín - giải đó cũng không phải là thật. Có thể hành, không thể chứng, cái chứng này là 

gì vậy? Người hiện tại chúng ta gọi là thành tích, là hiệu quả, bạn chiếu theo mà làm, 

sau khi làm rồi không có hiệu quả, không có biểu hiện thành tích. Tuy rằng làm không 

phải sai sót về mặt phương pháp, vậy thì chính là sai sót về mặt lý luận. Đây là nói đến 

chỗ khó của việc học Phật, chân thật là chỗ khó. Đạo lý này chúng ta không thể không 

hiểu. Quả thật là có chỗ khó. Chỗ khó khăn nhất định phải tự mình khắc phục, tự mình 

chân thật phát tâm. Nếu như chân thật giác ngộ được việc lớn sanh tử, luân hồi đáng 

sợ, thật có cái tâm ở ngay trong đời này liễu sanh tử thoát luân hồi, vậy thì bạn có hy 

vọng. Nếu như bạn không có cái ý niệm này thì bạn thật sự rất khó giác ngộ, bạn nhất 

định  vẫn  sẽ  bị  cảnh giới xoay  chuyển, trong  cảnh  giới  bạn  sẽ  không thể tự  làm  chủ. 

Tuy rằng có rất nhiều duyên thù thắng, bạn cũng không dễ gì nắm bắt được. Cho nên, 

phát tâm là việc khó. 

Người tu hành, đầu tiên phải phát tâm, chúng ta có lúc gọi là phát nguyện. Phát tâm là 

dẫn đường cho việc tu hành. Người thế gian làm sự nghiệp thế gian muốn có thành tựu 

cũng phải lập chí nguyện trước tiên. Lập chí chính là họ ở ngay trong một đời có một 

phương hướng để nỗ lực, có một mục tiêu để nỗ lực, họ sẽ đạt được. Người nếu không 

có  chí,  học  Phật  nếu  không  có  nguyện,  vậy  thì  cũng  giống  như  chiếc  thuyền  ở  giữa 

biển lớn mà không có phương hướng, không có mục tiêu, mãi mãi ở trên biển trôi dạt 

theo sóng nước, họ làm sao mà có thành tựu? Chúng ta ngày nay học Phật, đặc biệt là 

chư vị đồng tu xuất gia, các vị phải có mục tiêu, phải có phương hướng, cả đời không 

thay đổi mục tiêu phương hướng, khẳng định bạn sẽ có thành tựu, quyết định không bị 

dao động bởi cảnh giới bên ngoài. 

- 355 - 

Tôi chỉ có một mục tiêu, một  phương hướng. Tôi cũng làm ra một tấm gương cho các 

đồng học. Cả cuộc đời này của tôi đi con đường giảng Kinh dạy học, chính là một mục 

tiêu rất đơn thuần như vậy. Cho nên, bản thân tôi cả đời không lập đạo tràng, không 

xây đạo tràng, tôi không làm trụ trì. Người đến tìm tôi rất nhiều, muốn tặng đạo tràng 

cho tôi, họ đến tìm tôi để tặng đạo tràng, tôi đã nói những lời gì với họ? Bạn có phải 

có ý muốn hại tôi? Bạn có cái tâm gì vậy? Bạn muốn kéo tôi đi xuống địa ngục sao? 

Sự cảnh giác của tôi rất cao. Thế nhưng khi cơ duyên của chúng tôi thành thục rồi, vì 

để thuận tiện cho việc hoằng pháp lợi sanh, cũng đã tiếp nhận mấy cái đạo tràng. Khi 

xưa ở Đài Loan, Cảnh Mỹ có một cái “Hoa Tạng Đồ Thư Quán”. Đạo tràng trong thời 

gian trù bị, tôi liền mời cư sĩ Hàn Anh đến làm Quán trưởng, giao cho bà toàn quyền. 

Cư sĩ Giản Phong Văn tặng cho tôi  một cái đạo tràng, chúng tôi thành lập “Phật  Đà 

Giáo Dục Cơ Kim Hội”, tổ chức một hội đồng quản trị, tôi làm chủ tịch hội đồng quản 

trị danh dự. Đến bây giờ tôi vẫn giữ chức ấy, không quản việc. Tổng trợ lý quản việc, 

tôi để cho Giản Phong Văn làm, quản được nhiều năm như vậy. Hiện tại thì ông đã từ 

bỏ  chức vụ này  rồi,  cư sĩ  Lâm  Quốc  Doanh  tiếp  nhận làm  tổng  trợ  lý. Tôi  giữ chức 

danh dự tại đạo tràng này. Tại Dalas của nước Mỹ có một đạo tràng, hiện tại tôi vẫn 

giữ một chức danh dự, trong sổ đăng ký của Chính phủ Mỹ, tôi là người đứng đầu của 

đạo tràng, nhưng xưa giờ không can dự đến. Hiện tại tại Úc Châu, mọi người đều biết 

có một cái “Học Viện Tịnh Tông” vừa mới đăng ký, tôi mời hai thầy có lót chữ Ngộ 

làm  hai  phó  viện  trưởng,  tôi  ở  bên  đó  cũng  giữ  chức  Viện  trưởng  danh  dự.  Tôi  vẫn 

phải đi tìm một người làm viện trưởng, bởi vì Chính phủ Úc Châu có quy định, người 

phụ trách chấp sự đối với Chính phủ, cũng chính là viện trưởng, thư ký, tài vụ ở trong 

cái tổ  chức này  nhất định phải là cư dân lâu dài  của  Úc  Châu.  Hiện tại họ vẫn  chưa 

được cấp phép làm cư dân lâu dài. Sau khi họ được cấp phép thì chức viện trưởng này 

sẽ giao cho họ làm, tôi không cần. Tôi hiện tại vẫn để ý đến việc lựa chọn, có thể tìm 

được thân phận công dân Úc Châu thì tôi để họ làm, còn tôi làm gì? Tôi đã từng nói 

qua với các vị, tôi nhất định trong năm năm sau này đem “Hoa Nghiêm”, “Pháp Hoa”, 

“Lăng Nghiêm”, Tịnh Độ năm Kinh một luận giảng lại một lần, đem bộ này ghi hình 

lại,  tương  lai  để  cho  các  đồng  học  làm  tài  liệu  để  nghiên  cứu  tham  khảo.  Mục  tiêu 

phương hướng cả đời tôi không thay đổi. Cho nên từ nay về sau, tất cả mọi hoạt động, 

kể cả hoạt động xã hội tôi đều không tham gia, tôi toàn tâm toàn ý ở nhà đọc Kinh, 

nghiên cứu giáo lý. Việc diễn giảng của tôi là ở trong phòng thu hình, không phải ở 

trước đại chúng, diễn giảng trước đại chúng mà ghi hình lại thì hiệu quả kém rất nhiều. 

Muốn ghi hình được chất lượng tốt, nhất định phải ở trong phòng thu. Tôi làm công 

việc này, vạn duyên buông xuống. Việc này là để cung cấp cho các đồng tu làm tham 

khảo. Các vị đều xem thấy được, toàn lực mà làm nhất định sẽ được Phật lực gia trì, 

như vậy tâm của chúng ta mới được thanh tịnh. Chúng ta hướng về mục tiêu thuần tịnh 

thuần thiện này mà học tập, chúng ta vãng sanh Tây Phương Cực Lạc Thế giới thật sự 

nắm phần chắc. Việc này quyết định không phải giả. 

Trong  Kinh  Tiểu  Thừa thường  nói:   “Sở tác  dĩ  biện  bất  thụ hậu  hữu” . Nếu  chúng ta 

không thể làm được đến mức độ này, thì cuộc đời này của chúng ta đã thiếu sót. Làm 

thế nào có thể làm được  “bất thọ hậu hữu”, để bạn có thể có được sự chắc chắn lớn 

như vậy? Không có gì khác, là buông bỏ được. Buông bỏ tâm luân hồi, buông bỏ sự 

nghiệp luân hồi thì bạn mới có thể siêu vượt luân hồi. Cho dù tâm chúng ta không thể 

thật sự đạt đến thuần tịnh thuần thiện, chí ít cũng có thể đạt đến tương tự vị, vậy thì có 

thể. Tương tự vị thì vãng sanh Cực Lạc Thế giới sanh Phương Tiện Hữu Dư Độ, vậy 

- 356 - 

thì sao không có phần chắc chắn chứ? Tổ sư Đại đức thường thường nhắc nhở chúng 

ta, chúng ta nhất định phải làm những việc có thể mang theo được, việc không mang 

theo được thì không làm. Mang theo được thì là tịnh nghiệp. Cái thân thể ở thế gian 

này của chúng ta, cái thân thể này là nhờ có Phật lực gia trì. Phật lực gia trì thân thể 

bạn để làm những gì? Giúp đỡ chúng sanh, không phải để giúp đỡ bản thân mình. 

Chúng  ta  dùng  phương  pháp  gì  để  giúp  đỡ  chúng  sanh?  Dùng  phương  pháp  giảng 

Kinh, dạy học để giúp đỡ chúng sanh, đây là nghề nghiệp chính của chúng ta. Mỗi một 

người đều đem những công việc trong ngành nghề của mình làm cho tốt, thì cái xã hội 

này sẽ an định, thiên hạ sẽ thái bình. Không can thiệp vào chuyện của người khác, mỗi 

người  đều  có  mỗi  ngành  nghề,  ta  chỉ  cần  đem  công  việc  của  mình  làm  cho  tốt,  làm 

được  rất  viên  mãn, cũng giống như một  cái  đồng hồ  vậy, có  rất  nhiều  rất nhiều linh 

kiện tổ hợp thành, mỗi một linh kiện đều có vai trò và bổn phận của nó, nó ở vị trí nào, 

công  việc  của  nó  là  những  gì,  mỗi  một  linh  kiện  ở  tại  cương  vị  của  nó,  đều  tận  hết 

trách nhiệm của nó, phối hợp với những cái khác, thì cái đồng hồ này hoạt động bình 

thường, giờ giấc sẽ báo chính xác, sẽ không bị sai một phút một giây nào. Chúng ta ở 

trong xã hội, mỗi một người đều phải đem công việc ở cương vị của mình làm cho tốt, 

lại  phối  hợp  cùng  với  các  ngành  các  nghề  khác,  thì  xã  hội  sẽ  khỏe  mạnh,  mỗi  một 

người đều có thể sống một cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn, người và người có thể hợp 


tác, dân tộc và dân tộc có thể hợp tác, tôn giáo cùng tôn giáo có thể hợp tác, quốc gia 

cùng quốc gia có thể hợp tác, thì thiên hạ thái bình. Hạnh phúc hòa bình là từ như vậy 

mà có. Cho nên, quan trọng nhất chính là chúng ta đem công việc bổn phận làm cho 

tốt. Thế giới chư Phật sở dĩ có sự tốt đẹp không nghĩ bàn như vậy cũng không gì khác, 

chính  là  chúng  sanh  ở  trong  thế  giới  đó  của  các  Ngài  mỗi  một  người  đều  đem  trách 

nhiệm bổn phận của mình làm cho tốt. Chúng ta phải nên thể hội được. Chúng ta làm 

tốt bổn phận của mình, việc này thì nhà Nho nói là tu thân, thân tu xong mới tề gia, 

bạn  ở  trong  gia  đình  thì  quyết  định  sẽ  ảnh  hưởng  đến  cả  nhà  bạn.  Người  xuất  gia 

chúng ta ở trong tăng đoàn, bản thân chúng ta sau khi làm cho tốt việc tu thân, quyết 

định ảnh hưởng đoàn thể của chúng ta. Đoàn thể đại chúng tôn kính bạn, đoàn thể đại 

chúng lấy bạn làm mô phạm, mọi người đều học tập ở bạn, ngôn hành của bạn đủ để 

làm tấm gương tốt cho các đồng tu. Một cái đoàn thể tốt quyết định có thể ảnh hưởng 

đến hàng xóm của bạn, bà con bạn bè của bạn, họ xem thấy cả nhà bạn hòa thuận đến 

như vậy, vui vẻ như vậy, đoàn kết đến vậy, hợp tác đến vậy, hưng vượng đến như vậy, 

hàng xóm bạn nhất định sẽ học tập bạn. Tề gia xong lại trị quốc, đạo lý là ở chỗ này. 

Đoàn thể chúng ta làm được tốt rồi, nhất định sẽ ảnh hưởng đến cả khu vực đó. Khu 

vực Singapore này, các đoàn thể Phật giáo khác, chúng ta không thể ảnh hưởng họ là 

do mình làm chưa tốt. Phải thật làm, phải phát lộ thành ý từ trong nội tâm, không phải 

làm ra một cái giả tướng để cho người khác xem. Giả tướng cuối cùng có một ngày bị 

người ta vạch trần. Bị vạch mặt rồi thì không đáng đồng xu. Nhất định là phải từ trong 

nội tâm mà làm, chăm chỉ mà làm, một chút giả tạo cũng không hề có. 

Chúng ta từ trên lời nói của Phật thì có thể nhìn thấy được tâm của Phật, ngôn hành 

của Phật là nhất quán. Phật là “chân ngữ giả”, Phật là chân tâm. Từ chân tâm mà phát 

ra  thì  mới  là  chân  ngữ.  “Thật  ngữ  giả”  thì  quyết  định  không  có  hư  ngụy.  Ngôn  ngữ 

được sinh ra từ trong tâm thành khẩn thì mới thành khẩn. Cho nên cư sĩ Hạ Liên Cư, 

Ngài có một quyển sách nhỏ gọi là “Tịnh Ngữ” (tịnh của thanh tịnh), rất nhiều đồng 

học đều có xem qua. Trong quyển “Tịnh Ngữ” khuyên chúng ta, cái việc này là phải 

- 357 - 

“thật làm”, làm giả thì không thể thành tựu, làm giả là lừa mình dối người, làm giả thì 

niệm Phật cũng không thể vãng sanh. Đây là đạo lý nhất định, chúng ta không thể nào 

xem nhẹ, không thể nào lơ là. Đặc biệt là tự mình phát tâm phải muốn thành tựu ngay 

trong đời này. Nếu như mà lơ là sơ suất ở tại chỗ này, cuộc đời này của chúng ta đến 

thời khắc lâm  chung vẫn là phải tiếp tục sự  luân hồi, đến lúc đó thì  bản thân bạn  sẽ 

không  tự  làm  chủ  được.  Cho  nên  không  làm  thật  thì  làm  sao  được?  Người  khác  có 

chịu thật làm hay không? Nên nhớ là không liên can với ta, đó là việc của họ. Họ thật 

làm,  chúng  ta  nhìn  thấy  thì  hoan  hỷ.  Họ  không  thật  làm,  chúng  ta  nhìn  thấy  cũng 

không sinh phiền não, tuyệt đối không để bị họ xoay chuyển. Cảnh giới gì hiện tiền thì 

cũng không động tâm, giữ vững bước chân của mình, làm gì có đạo lý không thể thành 

tựu? 

Tại chỗ này tôi thuận tiện báo cáo luôn với các vị một sự việc, chúng ta mỗi buổi sáng 

đều  có  khai  thị  buổi  sáng  nửa giờ  đồng  hồ.  Các  đồng  tu  hiện  nay  vì  tôi  mà  chọn  ra 

“Kinh A Nan Vấn Sự Phật Kiết Hung”, cũng đã giảng được gần một nửa. Buổi sáng 

tiếp theo, chúng ta có nửa giờ đồng hồ giảng “Kinh Hoa Nghiêm”. “Hoa Nghiêm” là 

phải giảng thời gian dài, cho nên tôi muốn từ ngày  mai trở đi, hy vọng là vào tháng 

sau, trước ngày 12 tháng 08, đại khái là khoảng hai tuần, “Hoa Nghiêm” của chúng ta 

tạm  ngừng,  dành  toàn  bộ  khoảng  thời  gian  này  để  giảng  “Kinh  A  Nan  Vấn  Sự  Phật 

Kiết Hung”. Hy vọng là trong khoảng thời gian này đem bộ Kinh này giảng cho được 

viên  mãn.  Những  đĩa  ghi  hình  này  có  thể  đem  đi  lưu  hành.  Lúc  trước  chúng  tôi  đã 

giảng qua bộ “Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo”. “Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo” cùng 

với “Kinh A Nan Vấn Sự Phật Kiết Hung” là nền tảng tu học của chúng ta, có thể nói 

là khoa mục chung ở trong Phật giáo. Bất luận bạn học Đại Thừa hay là Tiểu Thừa, 

Hiển giáo hay là Mật giáo, Tông Môn hay là Giáo Hạ, đều là lấy hai bộ Kinh này làm 

nền tảng. Cũng giống như là xây nhà vậy, bất luận bạn xây cái nhà hình dáng như thế 

nào, bạn xây ngôi nhà cao cỡ nào, thì hai bộ Kinh này là nền móng. Nền móng của bạn 

nhất định phải làm cho tốt, nền móng mà làm không tốt, có xây thế nào cũng không 

thể hoàn thành. Hai bộ Kinh này rất là quan trọng. Tôi cũng thường hay nói, khoa mục 

căn bản chung của việc học Nho là “Đệ Tử Quy” và “Tam Tự Kinh”, nếu như không 

cắm rễ từ ở chỗ này, học Nho không thể thành tựu. Những khóa trình cơ bản này, ở 

trong Phật pháp đều là căn bản của việc tu hành. Xem trọng ở việc hành trì, phải thật 

sự làm được, mỗi câu mỗi chữ đều phải thực tiễn, sự tu hành của chúng ta mới có gốc. 

Có gốc thì nó mới có thể đâm chồi, mới có thể sinh trưởng khai hoa kết quả. Nếu như 

cả gốc cũng không có, bất luận bạn nghiên cứu tu học như thế nào, dụng công như thế 

nào, thậm chí là tương lai có lấy được rất nhiều học vị tiến sĩ, xin nói với các vị, cũng 

như hoa cắm  trong  bình, là hoa  chết  chứ không phải sống, không  có  gốc, rồi sẽ héo 

khô, nó không phải là sống. Chúng ta muốn học Phật, thì phải sống trở lại ở trong Phật 

pháp, thì bạn hiểu được “Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo”, cùng với “Kinh A Nan Vấn 

Sự Phật Kiết Hung” là quan trọng. 

Tôi học Giáo với lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, bộ Kinh đầu tiên chính là “Kinh A Nan Vấn 

Sự Phật Kiết Hung”, đặc biệt đã chọn ra một bộ Kinh này của Tiểu Thừa, nói rõ Đại 

Thừa là lấy Tiểu Thừa làm nền tảng. Tiểu Thừa không bén rễ thì Đại Thừa sẽ không có 

phần.  “Kinh  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo”  là  thông  đạt  cả  Đại  Thừa  và  Tiểu  Thừa.  Cho 

nên bắt đầu từ ngày mai, chúng ta mỗi ngày dùng hai giờ đồng hồ để đem bộ Kinh này 

giảng cho viên mãn. 

- 358 - 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng tôi xin được giảng tới đây thôi. 

A Di Đà Phật… 



Tập 258 

Kinh văn: “Chúng sanh nghiệp báo, diệc bất  khả tư nghị, chúng sanh thiện căn, 

bất khả tư nghị, chư Phật Thánh lực, chư Phật thế giới, diệc bất khả tư nghị”. 

Hai câu phía trước trong đoạn Kinh nhỏ này, chúng ta đã giới thiệu qua rồi. Chúng ta 

xem hai câu tiếp theo:  “Chư Phật Thánh lực, chư Phật thế giới” . 

Trên  Kinh  nói  đến  “chư  Phật”  là  thông  chỉ  mười  phương  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai. 

“Thánh lực”, chú trọng là ở cái chữ “Thánh” này. Trung Quốc, chữ “Thánh” thường 

được dùng chung với chữ “Thần”, là Thần Thánh, Thần Thánh đều nói được thông. Ý 

nghĩa của hai chữ này tương thông với nhau, dùng lời hiện nay mà nói, là đều thông 

suốt hiểu rõ đối với chân tướng vũ trụ nhân sanh. Bản Kinh này, phía trước Phật đã nói 

với chúng ta ba cái chân thật là:  “Khai hóa hiển thị chân thật chi tế” ,  “trụ chân thật 

 tuệ” , cái Thánh lực này trên thực tế chính là trụ chân thật tuệ, các Ngài có trí tuệ chân 

thật,  “huệ dĩ chân thật chi lợi” , lợi ích chân thật cho tất cả chúng sanh, đây chính là 

Thánh lực. Trong bộ Kinh này, rõ ràng nhất là 48 nguyện của A Di Đà Phật, nguyện 

nguyện đều là độ chúng sanh. Chữ “độ” này là thuật ngữ của nhà Phật, dùng lời hiện 

nay để mà nói, độ chính là hiệp trợ, chính là giúp đỡ. Bốn mươi tám nguyện của Phật 

A Di Đà, mỗi một nguyện đều là giúp đỡ chúng sanh, đều là trợ giúp cho chúng sanh. 

Trợ giúp chúng sanh điều gì? Lợi ích nhỏ là giúp đỡ chúng ta đoạn ác tu thiện, giúp đỡ 

chúng  ta  không  đọa  ác  đạo.  Đây  là  nói  người  tu  học  Tịnh  Tông  mà  không  thể  phát 

nguyện ngay trong đời này vãng sanh Thế giới Cực Lạc. Đồng tu tu học Tịnh Độ có 

rất nhiều người không có cái nguyện lực này, nó có lợi ích gì hay không? Có lợi ích là 

không đọa ác đạo, đời sau còn có thể hưởng phước báo nhân thiên. Sự giúp đỡ rất lớn 

đối  với  chúng  ta  thật  không  thể  nghĩ  bàn,  nếu  như  chúng  ta  phát  tâm  cầu  sanh  Tây 

Phương Cực Lạc Thế giới, thân cận Phật A Di Đà, đây là công đức đã viên mãn, cái lợi 

ích này chân thật không thể nghĩ bàn. Ngài có thể giúp đỡ chúng ta phá mê khai ngộ, 

giúp đỡ chúng ta chuyển phàm thành Thánh, đây là Thánh lực của chư Phật. 

Có đồng tu chúng ta sẽ thắc mắc, chúng ta đã xem thấy ở trên Kinh Phật nói A Di Đà 

phát nguyện giúp đỡ chúng ta, chư Phật mười phương giúp đỡ chúng ta, nhưng dường 

như không hề thấy. Bạn có cái nghi hoặc này là do khi bạn đọc Kinh đã quá sơ suất. 

Chúng ta tụng “Kinh Di Đà”, ở trong “Kinh Di Đà” có một đoạn Kinh văn rất dài, là 

“lục  phương  Phật  tán”,  điều  này  mọi  người  đều  rất  rõ.  Lục  phương  chính  là  thập 

phương. Ở trong bộ Kinh này càng chứng tỏ rõ ràng chư Phật mười phương tán thán. 

Cách tán thán của chư Phật như thế nào? Phật Thích Ca Mâu Ni đem sự tán thán của 

chư  Phật  biểu  hiện  ra  cho  chúng  ta  xem  cái  dáng  vẻ  ấy,  vì  hết  thảy  chúng  sanh  mà 

giảng giải Di Đà tam Kinh, đây chính là tán thán. Trong “Kinh A Di Đà” có bốn lần 

khuyên bảo chúng ta cầu sanh Tây Phương Tịnh Độ. Phật Thích Ca Mâu Ni còn như 

vậy, thì  chúng ta  có thể thể hội được, mười phương  ba đời tất  cả  chư Phật  không ai 

- 359 - 

không như vậy. Cho nên, đề cập đến Thế giới Cực Lạc, đề cập đến Phật A Di Đà, có vị 

tôn  Phật  nào  mà  không  tán  thán,  có  vị  Phật  nào  mà  không  tôn  kính?  Chúng  ta  xem 

thấy ở trên bộ Kinh này, Thế Tôn tán thán Phật A Di Đà là  “quang trung cực tôn, Phật 

 trung chi vương” , chúng ta phải hiểu rằng sự tán thán của Thế Tôn chính là đại biểu 

cho sự tán thán của mười phương ba đời tất cả chư Phật. Lời này không phải do chúng 

tôi nói, đây là có căn cứ trên Kinh điển, đây là sự thật, nhất định không phải là vọng 

ngữ.  Vì  vậy  mà  chúng  ta  biết  được,  ở  chỗ  này  trên  Kinh  văn  đã  nói  đến  “chư  Phật 

Thánh lực”, hết thảy chư Phật Như Lai hiểu được chân tướng sự thật, vãng sanh Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc làm Phật là một con đường ổn định nhất, là con đường đơn 

giản  nhất,  là  một  con  đường  nhanh  chóng  nhất,  mà  thành  tựu  viên  mãn,  quả  thật  là 

không thể nghĩ bàn. Cho nên bộ Kinh này tôi đã giảng qua rất nhiều lần, các đồng học 

nghe cũng đã quen tai. 

Mười phương tất cả Như Lai xuất hiện tại thế gian này, các Ngài đến để làm gì? Thiện 

Đạo Đại Sư thời nhà Đường nói rất hay, Ngài nói:  “Như Lai sở dĩ hưng xuất thế, duy 

 thuyết  Di  Đà  bổn  nguyện  hải” . Bổn nguyện hải của  Phật A  Di  Đà chính là  Tịnh  Độ 

tam Kinh. Phật xuất hiện tại thế gian chủ yếu chính là vì sự việc này. Nếu như chúng 

sanh không đủ thiện căn, phước đức, nhân duyên, vậy thì Phật thuyết Kinh điển khác 

để hợp căn tánh của chúng sanh. Thiện căn, phước đức, nhân duyên đầy đủ rồi, quyết 

định là sẽ giảng ba Kinh Tịnh Độ, khuyên bạn thành tựu viên mãn ngay trong một đời 

này.  Đây  là  bổn  hoài,  bổn  nguyện  của  tất  cả  chư  Phật,  đây  là   “chư  Phật  Thánh  lực 

 không thể nghĩ bàn” . 

 “Chư Phật thế giới diệc bất khả tư nghị” . Thế giới của chư Phật là đạo tràng giáo hóa 

chúng  sanh,  không  hề  tương  đồng  với  thế  giới  của  phàm  phu  lục  đạo  chúng  ta.  Thế 

giới lục đạo phàm phu này hình thành như thế nào? Là thành tựu của nghiệp lực chúng 

sanh, cũng có sự gia trì của Thánh lực chư Phật Bồ Tát. Nếu như không có Phật lực 

gia trì thì thế giới này từ sớm đã bị hủy diệt rồi. Ân đức của Phật Bồ Tát rất lớn, những 

người biết được không nhiều, Phật Bồ Tát quyết định sẽ không cho rằng chúng sanh 

đã tạo tác những tội nghiệp, không nghe sự giáo huấn của Phật Đà, Phật Đà đến bảo 

hộ họ, gia trì họ mà họ vẫn muốn hủy báng Ngài, vẫn muốn tiêu diệt Ngài, có phải là 

Ngài sẽ giận mà không đến hay không? Nếu như nổi giận mà không đến thì các Ngài 

không phải Phật Bồ Tát, mà chính là phàm phu. Các Ngài không hề nổi giận, các Ngài 

vẫn sẽ đến, vẫn cứ tận tâm tận lực giúp đỡ chúng ta. Vô số chúng sanh rồi sẽ có vài 

người giác ngộ được, rồi sẽ có vài người hiểu được. Chí ít chúng ta ở nơi đây giảng 

Kinh, các vị đồng tu ngồi ở đây đều là người hiểu rõ, đều là nhờ vào chư Phật Bồ Tát 

đến gia trì cho chúng ta, đều sẽ không phản đối, vẫn là có một ít người. Cho dù có một 

người gắng sức, Phật cũng đến. Đây là ở trên Kinh Phật nói,  “Phật thị môn trung, bất 

 xả nhất  nhân” .  Có một  người tâm  thiện,  Phật  Bồ  Tát  cũng đến. Phật  Bồ  Tát  đến thì 

mọi người đều được nhờ, cho nên chúng ta phải hiểu, chúng ta được oai thần Phật Bồ 

Tát  gia  trì, quyết  không  phải  bởi vì bản  thân  một  mình  ta. Thế  gian này  vẫn  còn  rất 

nhiều, rất nhiều người thiện tâm, những người có tâm thiện này cùng cảm ứng, chúng 

ta có cảm, Phật Bồ Tát liền có ứng. Chúng ta liền biết rằng, những người thiện tâm này 

có ân đức rất lớn đối với chúng ta. 

Vì sao Phật Bồ Tát không thể chuyển nghiệp báo của chúng sanh? Ở trên Kinh Phật 

thường nói:  “Tâm - Phật - chúng sanh, tam vô sai biệt” . Phật nói với chúng ta đạo lý 

- 360 - 

nhân  quả  báo  ứng,  chân  tướng  sự  thật  của  nhân  quả  báo  ứng.  Tất  cả  chúng  sanh  tự 

mình tạo nghiệp thì vẫn là phải tự mình thọ báo, Phật Bồ Tát không có cách nào thay 

chúng ta nhận quả báo. Phật Bồ Tát chỉ có chỉ dạy chúng ta, bảo chúng ta cách tu học 

như thế nào, cách tiêu nghiệp chướng như thế nào, làm sao chuyển biến quả báo của 

chúng ta. Các Ngài chỉ có thể làm đến chỗ này. Tất cả những Kinh điển đã nói trong 

49 năm, không cái nào không lấy việc này làm trọng điểm. Chỉ cần bản thân chúng ta 

hiểu  rõ,  giác  ngộ  rồi,  dừng  việc  tạo  ác  nghiệp,  chăm  chỉ  nỗ  lực  tăng  cường  tu  thiện 

nghiệp thì quả báo liền chuyển. Tại sao chúng ta phải như vậy? Được sự chỉ dạy của 

Phật Bồ Tát, nếu không phải Phật Bồ Tát dạy bảo, làm sao chúng ta chuyển được chứ? 

Đây là ân đức không thể nghĩ bàn của chư Phật Bồ Tát đối với chúng ta. Cuối cùng 

chúng ta phải hiểu, chỉ có hiểu rõ mới có tâm báo ân, biết ân thì mới có báo ân, không 

hiểu được cái ân đức này thì chúng ta không thể sanh khởi cái ý niệm báo ân. 

Chúng ta phải báo ân như thế nào? Phật ở trên Kinh thường hay nhắc nhở chúng ta: 

 “Thọ trì đọc tụng, vì người diễn thuyết” , như vậy mới có thể báo ân Phật, như vậy mới 

có thể báo cái ân dưỡng dục của cha mẹ, báo cái ân bảo hộ của đất nước, báo cái ân hỗ 

trợ của chúng sanh, báo cái ân dạy bảo của Phật Bồ Tát và sư trưởng, “trên đền bốn ơn 

nặng”. Quả nhiên có thể báo ân, nhất định là “dưới cứu ba đường khổ”. Một sự việc 

mà làm tốt thì lợi ích vô lượng vô biên. Chúng ta không thể không biết cái đạo lý này. 

Thế giới của chư Phật không giống với chúng ta. Tại vì sao tất cả chư Phật Bồ Tát lại 

khuyên chúng ta đi đến Cực Lạc Thế giới? Ở đây có một đạo lý, Thế giới Cực Lạc là 

một hoàn cảnh tu học tốt nhất, nơi đó là một ngôi trường học do Phật A Di Đà đã xây 

dựng, chúng ta vãng sanh qua bên đó là đi cầu học, ở bên đó có thể nói là việc học của 

chúng ta ngày đêm đều không gián đoạn, thành tựu rất nhanh. Tại vì sao nói ngày đêm 

đều không có gián đoạn? Người ở thế giới bên đó không có ngủ nghỉ, thân thể và sức 

khỏe của họ rất tốt, thân thể họ giống như Phật A Di Đà, là thân Tử Ma Chân Kim Sắc. 

Chúng  ta  nghe  câu  này  ở  trên  Kinh  sẽ  rất  khó  hiểu  được  ý  nghĩa  ở  chỗ này. Tử Ma 

Chân Kim là ý nghĩa gì vậy? Lẽ nào cái thân thể này không phải bằng xương thịt mà là 

thân bằng vàng sao? Vậy thân bằng vàng ấy có cảm giác biết đau hay không, có còn 

cảm  giác hay  không?  Phàm  phu  chúng  ta phiền  phức là  ở  tại  chỗ này, chính là  nhìn 

chữ mà đoán nghĩa, cho nên đã hiểu sai đi ý nghĩa mà Phật nói. Tử Ma Chân Kim là 

thứ tốt nhất của vàng, thứ thù thắng nhất. Vì sao pháp thế xuất thế gian đều xem vàng 

là  báo  vật?  Trong  Kinh  Phật  thường  nói  đến  bảy  báu,  thì  nó  xếp  thứ  nhất,  vật  bảo 

đương nhiên rất quý, đáng quý ở chỗ nào? Đáng quý ở chỗ nói vĩnh viễn không thay 

đổi, vàng không thay đổi. Phật lấy ví dụ này. 

Thân  thể  của  người  ở  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  vĩnh  viễn  không  thay  đổi.  Lại 

xem đến thế gian này của chúng ta, ở thế gian này thân thể của chúng ta có thay đổi, 

có  sanh  lão  bệnh  tử, có  sự  thay  đổi  của nóng  và lạnh, có  sự  thay  đổi  của  no  và đói, 

thay đổi quá nhiều. Thế giới Tây Phương Cực Lạc không có sự thay đổi, không những 

tâm là thường trụ chân tâm, mà thân cũng là thường trụ chân thân, không có sanh lão 

bệnh tử, không có từ nhỏ dần dần lớn lên. Từ nhỏ mà dần dần lớn lên, vậy thì có sự 

thay đổi. Thế giới Tây Phương Cực Lạc hóa sanh từ hoa sen, vĩnh viễn là bất hoại bất 

diệt, vĩnh viễn không sinh bệnh, vĩnh viễn không cần ngủ nghỉ, vĩnh viễn không cần 

ăn uống, đây mới gọi là Thân Tử Ma Chân Kim Sắc. Ý nghĩa của câu này là như vậy. 

So với thân thể này của chúng ta tốt hơn quá nhiều. Tác dụng của lục căn rộng lớn vô 

- 361 - 

biên  (điều  này  chúng  ta  đã  đọc  ở  trên  Kinh),  những  người  vãng  sanh  Thế  giới  Tây 

Phương thì thiên nhãn thấy suốt, thiên nhĩ nghe thấu, tha tâm đều biết, hiện tại chúng 

ta gọi đây là khả năng đặc biệt. Ở Tây Phương, người người đều có khả năng đặc biệt 

hạng nhất, họ ngồi bất động ở nơi đó mà tình trạng cuộc sống của chúng sanh trong 

mười phương, họ đều nhìn thấy rất rõ ràng, rõ như lòng bàn tay. Chúng sanh ở trong 

thế  giới  mười  phương  nói  chuyện  với  nhau,  họ  đều  nghe  thấy  rất  rõ  ràng.  Không 

những như vậy, chúng sanh trong mười phương thế giới khởi tâm động niệm, họ đều 

biết cả, vì họ có tha tâm thông. Thông tin này là Phật Thích Ca Mâu Ni đã truyền đạt 

với chúng ta ở trong bộ Kinh này. Chúng ta sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc 

thì  cũng  có  được  cái  thân  tướng  thù  thắng  như  họ,  cũng  có  được  khả  năng  đặc  biệt 

giống như họ, quả thật là thế giới tha phương, thế giới quá khứ, vị lai không gì không 

biết,  không  gì  không  thể.  Chúng  ta  đi  đến  Thế  giới  Tây  Phương  là  đi  học  khả  năng 

này, học trí tuệ, học khả năng, tu thành cái báo thân vĩnh hằng, bất sanh bất diệt. 

Ở trên Kinh Phật nói ba cái thân, báo thân có thủy mà không có chung, cái đại năng 

của chúng ta tùy theo tất cả chúng sanh mà thay đổi. Cũng giống như trong “Phẩm Phổ 

Môn”  nói   “đáng  dùng  thân  gì  để  độ  hóa  thì  sẽ  hiện  thân  ấy” ,  trên  “Kinh  Lăng 

Nghiêm” thì nói  “tùy chúng sanh tâm, ứng sở tri lượng” . Chúng ta đến Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc là vì một sự việc, giải quyết vấn đề của chính mình, sau đó hiệp 

trợ với tất cả chư Phật Như Lai phổ độ chúng sanh. Chúng ta đi là để làm sự việc 

này. 

“Chư Phật thế giới” chủng loại không thể nghĩ bàn, phía sau Kinh này có giới thiệu, 

phía  trước  cũng  đã  giới  thiệu  không  ít.  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  y  báo  trang 

nghiêm,  hiện  tại  chúng  ta  nói  là  hoàn  cảnh  vật  chất, hoàn  cảnh  nhân  sự  đều  đạt  đến 

cứu cánh viên mãn, một chút thiếu sót gì cũng không có. Vậy chúng ta sẽ thắc mắc, vì 

sao Thế giới Tây Phương lại thù thắng trang nghiêm như vậy? Đạo lý này không hề 

khó hiểu. Thế Tôn đã nói qua với chúng ta ở trong “Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo”, 

nhân  địa  của  Phật  A  Di  Đà  cùng  với  tất  cả  những  chúng  sanh  vãng  sanh  này  đều  là 

thuần  tịnh  thuần  thiện,  không  có  chút  gì  bất  thiện  xen  tạp,  cho  nên  thế  giới  bên  đó 

thanh tịnh thiện lành viên mãn như vậy, họ không có chút bất thiện. Ý nghĩa này rất 

quan trọng, đặc biệt là đối với việc chúng ta  muốn ngay trong đời này cầu sanh đến 

Thế giới Cực Lạc, chúng ta nhất định phải đoạn ác. Đoạn ác đoạn đến mức độ nào? 

Không để cho tâm mình có chút bất thiện nào xen tạp. Chúng ta phải lấy cái này 

làm tiêu chuẩn, như vậy mà niệm Phật mới khẳng định vãng sanh Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc, mới nắm chắc một trăm phần trăm, quyết định không có nghi 

hoặc. 

Đoạn ác tu thiện, dụng công phu ở chỗ nào? Chính là xử sự đối người tiếp vật ở ngay 

trong cuộc sống thường ngày. Cách tu như thế nào? Nếu từ trên sự mà nói thì phiền 

phức, vì sự thì quá nhiều. Người biết tu hành thì nắm cương lĩnh. Cổ đại đức thường 

thường dạy bảo chúng ta “tu từ căn bản”. Giống như một cái cây, bạn nắm được gốc 

thì không phải bạn đã nắm được cả cái cây rồi sao? Nếu bạn nắm ở cành lá, vậy thì 

uổng công rồi, vậy thì phiền phức rồi. Phải tu từ căn bản. Căn bản nghĩa là gì? Không 

ngoài việc rời khỏi vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, đây là căn bản thật sự. Ở trong 

cuộc sống thường ngày không phân biệt, không chấp trước; xử sự đối người tiếp vật 

cũng không phân biệt, cũng không chấp trước. 

- 362 - 

Các vị đang ngồi ở đây, các vị đồng tu từ nước ngoài đến Singapore, từ Trung Quốc 

đến, tôi hy vọng mọi người không nên viết thư cho tôi. Vì sao vậy? Tôi không phân 

biệt, không chấp trước, tôi không xem thư, các vị viết thư cho tôi chỉ mất công thôi. 

Cũng  không  nên  gọi  điện  thoại  cho  tôi,  sẽ  lãng  phí  rất  nhiều  tiền  điện  thoại.  Bởi  vì 

sao? Sẽ không thể tìm được tôi, không biết tôi đang ở đâu. Có những khi đúng lúc thì 

gọi được, vừa gọi điện đến thì tôi nhận được, đại đa số thì tôi không nhận được. Tôi có 

việc  thì  tôi  sẽ  tìm  các  vị,  tôi  có  một  chiếc  điện  thoại  di  động,  số  điện  thoại  thì  tôi 

không biết, cho nên tôi có thể gọi cho người khác, người khác thì không thể gọi cho 

tôi, bởi vì tôi không biết số điện thoại. Vả lại bình thường thì điện thoại di động của 

tôi luôn luôn tắt nguồn. Bạn xem, điện thoại di động của người ta mỗi ngày thì phải 

sạc pin một lần, còn tôi thì một tháng sạc một lần, rất ít dùng đến, một tuần dùng đến 

khoảng  một  hai  lần.  Tôi  làm  tấm  gương  cho  các  đồng  học,  tu  cái  tâm  thuần  tịnh, 

không nên để cảnh giới bên ngoài ảnh hưởng. Cuộc sống thường ngày tất cả hãy tùy 

duyên, người ta cho cái gì thì chúng ta ăn cái đó. Tôi không hề yêu cầu nhất định phải 

ăn thế này hay ăn thế kia. Phật Thích Ca Mâu Ni đi thác bát, người ta cho cái gì thì ăn 

cái nấy, bạn nói xem tự tại biết bao. Tùy duyên chứ không phan duyên, cả đời tôi đi 

con đường như vậy. Tôi lựa chọn con đường dạy học (giảng Kinh cũng là dạy học). 

Đây  là  giáo  dục xã  hội, đây  là  lớp  học  của  chúng  ta. Tôi  đời này  chính  là  làm  công 

việc  này,  vô  cùng  đơn  thuần,  giảng  Kinh  dạy  học,  những  thứ  khác  đều  không  nghe 

không hỏi. Có  thể  đem  công việc  bổn  phận  làm  cho  tốt, đây  chính  là  công đức viên 

mãn. 

Thế  nhưng  giảng  Kinh dạy  học  đều  phải  có  duyên  phần, duyên  phần  đó  chính  là hộ 

pháp. Nếu người hoằng pháp không có thiện hộ, cho dù bạn có trí tuệ hơn đi nữa, biện 

tài tốt hơn nữa, bạn cũng không có cơ hội để biểu diễn, cho nên hộ pháp quan trọng 

hơn bất cứ gì. Tất cả chúng sanh có thể được công đức Phật pháp lợi ích thù thắng là 

nhờ ai? Nhờ hộ pháp. Việc này chúng ta phải xem có thật sự được người hộ pháp đi lễ 

thỉnh pháp sư đến nơi này để mà hoằng pháp lợi sanh hay không? Tâm hạnh phải như 

lý như pháp, hộ pháp phải có đủ điều kiện nguyên lý nguyên tắc của hộ trì mà trong 

Kinh điển đã nói. Hoằng pháp cũng nhất định phải tuân thủ sự giáo huấn của Phật Đà, 

hoằng và hộ phải phối hợp mật thiết thì Phật pháp ở tại nơi này sẽ hưng vượng. Nơi 

này của chúng ta thật hiếm có, khi được cư sĩ Lý Mộc Nguyên hộ trì. Không có sự hộ 

trì  của ông,  chúng  tôi  làm  gì  có  duyên  phần  giảng  Kinh  ở  nơi  này,  làm  gì  có  duyên 

phần dạy học ở nơi này? 

Năm  nay,  chúng  tôi  dự định vào tháng  11  sẽ  tổ  chức một  đại hội  hoằng  pháp  ở  bên 

Malacca. Hai ngày trước đồng tu ở bên đó đến nói với tôi, Phật môn chúng ta bên đó 

có ba tông phái, ba phái này đang tranh nhau làm ban tổ chức, không ai nhường ai. Họ 

đến hỏi tôi. Tôi nói, cái việc này thì khó, nếu tôi mà nhận lời đơn vị này thì đắc tội với 

hai  đơn  vị  kia,  nếu  nhận  lời  đơn  vị  kia  thì  đắc  tội  với  hai  đơn  vị  này.  Con  người  ai 

cũng muốn làm người tốt, không muốn đắc tội với ai. Vậy phải làm sao? Ngưng lại, 

không làm nữa thì không đắc tội với ai hết. Họ đã đồng ý rồi, không làm nữa. Tranh 

luận thì không nên làm nữa, hòa kính thì sẽ làm. Đoàn thể nhà Phật là lục hòa kính, bất 

hòa  thì  chúng  ta  không  thể  đi,  hòa  kính  thì  chúng  ta  nhất  định  phải  đi,  chúng  ta  mà 

không đi thì có lỗi với Phật Bồ Tát, có lỗi với đồng tu. Không có hòa kính thì chúng ta 

phải mau chóng rời khỏi. Ví dụ cho việc này, xưa nay trong ngoài nước có rất nhiều. 

- 363 - 

Năm xưa, tôi ở tại Đài Loan, ở trung bộ có một đạo tràng, hình như là Thiền Lâm Tự ở 

Gia Nghĩa Mai Sơn. Ở đó có vài vị đồng học mời tôi đến giảng Kinh, mỗi một tháng 

giảng  một  tuần  lễ,  ở  trên  ngọn  núi  của  họ  một  tuần  lễ.  Thiền  Lâm  Tự  thì  tôi  giảng 

“Thiền Lâm Bảo Huấn”, rất là tốt. Tôi thăng tòa giảng “Thiền Lâm Bảo Huấn” hình 

như được hơn ba mươi mấy buổi, có lẽ là ba hay bốn tháng gì đó, sau đó thì trú chúng 

ở trong ngôi tự này ngày ngày cãi nhau, ồn ào làm mọi người bất an. Tại vì sao mà cãi 

nhau?  Vì  tranh  giành  chức vị, người  này  thì  muốn  làm  giám  tự,  người  kia  thì  muốn 

làm tri khách tăng, sư phụ chỉ có một người, sư phụ là một vị lão hòa thượng. Các đồ 

đệ tranh nhau. Vì sao phải tranh? Bởi vì ngôi tự miếu này xây dựng chưa bao lâu, các 

đồ đệ đi ra ngoài để hóa duyên, đồ đệ này thì nói con hóa duyên được nhiều tiền nhất, 

con  muốn  làm  giám  tự.  Đương  nhiên  trụ  trì  cũng  không  dám  nói  (trụ  trì  là  lão  hòa 

thượng), không dám tranh luận. Người kia thì nói con hóa duyên được bao nhiêu đó, 

con muốn làm chức vụ gì đó, ồn ào đến không chịu nổi. Tôi đến Đài Trung, đem sự 

việc này nói với lão sư Lý. Lão sư Lý liền nói với tôi:  “Không nên đến đó nữa” . Tôi 

nói:  “Bài giảng của con chưa có giảng xong” . Thầy nói:  “Không sao cả, chưa giảng 

 xong cũng không sao, không nên đến đó nữa”.  Phàm là nơi có sự tranh luận thì chúng 

ta phải tránh, để cho họ tự mình phản tỉnh, để cho họ tự mình sám hối. Tôi đã trải qua 

sự việc như vậy mấy lần rồi. Cho nên, Kinh không nhất định phải giảng cho hết, hoàn 

toàn  phải  xem  nhân  duyên.  Phật  pháp  nhân  duyên  sanh,  hoằng  pháp  cũng  là  nhân 

duyên sanh. 

Năm đầu dân quốc, chúng ta đã từng xem qua trong các văn tự ghi chép, Pháp sư Tín 

Từ mở Trường đại học Hoa Nghiêm, hình như chỉ mới được hơn một năm thì giải tán, 

duyên  không  đủ.  Âu  Dương  Cánh  Vô  được  xem  như  là  người  thành  công  nhất,  xây 

Học viện Chi Na Nội tại Nam Kinh, cũng chỉ được hai năm. Từ những việc này chúng 

ta  tỉ  mỉ  mà  quan  sát,  mới  thật  sự  hiểu  được  Phật  nói  ở  trên  Kinh   “thân  người  khó 

 được, Phật pháp khó nghe” , không phải thường hay có cơ duyên. Do vậy, nếu như gặp 

được cơ duyên nghe pháp tu học thì nhất định không thể bỏ qua một cách dễ dàng. Vì 

sao vậy? Vì cơ hội quá khó được. Lần sau còn có thể gặp được không? Ai cũng không 

dám nói trước, chỉ có người thật sự hiểu được thì mới trân quý mỗi ngày lên lớp. Tôi ở 

Đài  Trung  thân  cận  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam  10  năm,  tôi  hiểu  được,  bởi  vì  tôi  không 

phải  là  người  Đài  Trung,  không  có  chỗ  ở  tại  Đài  Trung,  cho  nên  đối  với  việc  nghe 

pháp thường rất trân quý. Lão sư Ngài bất luận là diễn thuyết ở thành phố Đài Trung 

hay là tại một nơi nào bên ngoài Đài Trung, tôi nhất định đều không bỏ qua, tôi đi theo 

Ngài. Vào lúc đó, đi theo lão sư có đến hai mươi mấy người, người ta nói chúng tôi là 

thường tùy chúng của lão sư Lý. Ngài đi đến đâu thì chúng tôi theo đến đó, biết trân 

quý cơ duyên, không bỏ qua cơ hội. Hiện tại, khoa học kỹ thuật phát triển đã đem lại 

cho chúng ta rất nhiều phương tiện, thế nhưng khoa học kỹ thuật cũng đem đến sự ảnh 

hưởng mặt trái, đó chính là nói, có thiếu đi buổi học lần này thì cũng không sao, vẫn 

còn có băng ghi hình. Dù một đống băng ghi hình đang để ở nhà, cũng không sao cả, 

tôi hôm nay không xem thì để ngày mai xem, năm nay chưa xem thì còn có sang năm, 

cứ luôn như vậy thì đã để lỡ đi mất. Đây là tác dụng mặt trái của nó. Vào lúc đó chưa 

có những thiết bị khoa học kỹ thuật này, ngay cả thiết bị thu âm cũng không có, cho 

nên nhất định phải đi theo để nghe, đem theo một quyển sổ để ghi chép, tập trung toàn 

bộ tinh thần, thực sự có chỗ lợi ích của nó. Nếu như thật sự có sự nhận biết này, có cái 

nghị lực tinh thần này mà học tập từ trên băng ghi âm, băng ghi hình thì cũng không 

có khác biệt, khẳng định sẽ thành công. Nếu như ý niệm mà sai, không phải chăm chỉ 

- 364 - 

đến như vậy, cho dù những băng ghi hình giảng Kinh này ở nhà mình tất cả đều có hết 

cả,  mình  hôm  nay  có  một  chút  việc,  người  ta  mời  mình  đi  chơi  thì  có  thể  đi  chơi, 

không cần vội, ngày mai rồi hãy nghe, có cái tâm thái như vậy thì bạn đã thất bại rồi. 

Nhất định phải giống như là đi theo lão sư vậy, không bỏ sót buổi học nào, mỗi ngày 

có bài khóa nhất định, bạn sẽ thành công. Cho nên, việc học tập ở trên mạng phải thù 

thắng hơn so với trên băng ghi hình, trên mạng thì rộng thời gian, đến lúc nào có bài 

giảng thì đến lúc đó bạn nhất định phải nghe. Vì kỹ thuật khoa học tiên tiến, hiện tại 

việc dạy học từ xa đã trở thành một phong trào, không cần phải đi đến trường, không 

cần phải lên lớp học, bạn ở tại nhà dùng mạng internet thì có thể học tập rồi. Dạy học 

từ xa, sớm nhất là ở Úc Châu. Úc Châu thật sự mà nói cũng là bất đắc dĩ, bởi vì đất 

rộng người thưa, thật không dễ gì mà có thể gom học sinh lại thành một lớp học, cho 

nên là nơi bắt đầu việc dạy học từ xa sớm nhất. Trong lịch sử của việc dạy học từ xa, 

thì  họ  là  người  sáng  lập. Họ  đã làm  rất  thành  công, rất  có  thành  tựu. Hiện tại  có  rất 

nhiều  quốc  gia  khu  vực  đều  áp  dụng  phương  pháp  này.  Phật  giáo  chúng  ta  hoằng 

dương  Phật  pháp  cũng  không  thể  bỏ  qua  biện  pháp  này.  Vào  tháng  trước,  tôi  giảng 

Kinh  ở  Hồng  Kông,  Đài  Loan  có  một  đài  truyền  hình  của  Phật  giáo  “Pháp  Giới  Vệ 

Tinh”,  Trưởng  đài  là  Pháp  sư  Hải  Đào  đi  đến  Hồng  Kông  tìm  gặp  tôi,  ông  đã  phát 

nguyện chuyên môn làm ngành nghề này. Tôi cũng rất là hoan hỷ tán thán. Ông không 

lập đạo tràng, mà ông lập đài truyền hình. Ông nói với tôi, hiện tại ông bồi huấn nhân 

tài kỹ thuật phát sóng, ở nơi ông bên đó có mười mấy người. Tôi nói:  “Quá tốt! Chúng 

 tôi tại nơi này có thiết bị mà không có người” . Tôi hy vọng hợp tác với ông, tương lai 

tại Hồng Kông, tại Singapore, tại Úc Châu, hy vọng họ có thể giúp đỡ chúng ta về mặt 

nhân lực. Đồng tu chúng ta nếu phát tâm theo sự nghiệp phát sóng này, có thể đi đến 

Đài  Loan  tham  gia  lớp  bồi  dưỡng  của  họ.  Ở  phía  bên  này  của  chúng  ta  là  bồi  huấn 

nhân  tài  giảng  Kinh  hoằng  pháp,  ở  nơi  họ  là  bồi  huấn  nhân  tài  kỹ  thuật  phát  sóng. 

Chúng ta phải hợp tác, cùng nhau đem hiệu quả giảng Kinh thuyết pháp của chúng ta 

phổ biến ra cả thế giới, quyết không phải là ở tại một cái lớp học, quyết không phải là 

ở tại một khu vực. Chúng ta phải có cái lý niệm này, phải hướng đến mục tiêu này để 

mà nỗ lực. Đây là bản thân chúng ta không có khả năng đặc biệt giống như Phật Bồ 

Tát, chúng ta chỉ có nhờ vào khoa học kỹ thuật, hy vọng những thiết bị này của chúng 

ta đều có thể làm được mức tốt nhất, hy vọng ở những nơi xa xôi, họ cũng có thể xem 

thấy hình ảnh được rõ ràng, âm thanh không đến nỗi bị gián đoạn. Phải đạt đến được 

cái hiệu quả như vậy, Phật pháp mới có thể phổ biến hoằng dương. Đồng tu chúng ta 

phải thay Phật Bồ Tát làm một việc tốt. Việc tốt gì vậy? Là chăm chỉ lắng nghe, đón 

nghe đúng giờ; lúc nghe đài có thể tập hợp gia đình quyến thuộc, bạn bè của bạn lại 

trước  máy  internet,  hoặc  là  trước  truyền  hình,  mạng  internet  có  thể  tiếp  sóng  truyền 

hình, đem những hình ảnh này phóng to, làm một buổi học tại nhà mình. Ngày ngày 

đều không nên gián đoạn, cứ như vậy sau nửa năm, tư tưởng con người sẽ chuyển trở 

lại,  cách  nhìn,  cách  nghĩ  đối  với  tất  cả  người  sự  vật  nhất  định  sẽ  có  chuyển  biến, 

chuyển ác thành thiện, chuyển mê thành ngộ. Chúng ta ở tại nhà mình, mỗi ngày đón 

xem đúng giờ, đây chính là hộ pháp. Mời các đồng tu mọi người cùng nhau đến xem, 

sau khi xem xong thì nghiên cứu thảo luận chính là hoằng pháp, nền giáo học của Phật 

pháp mới có thể thâm nhập vào trong xã hội. 

A Di Đà Phật… 



- 365 - 

Tập 259 

Người  học  tập  thì  nhiều,  người  và  người  biết  tôn  trọng  lẫn  nhau,  biết  kính  yêu  lẫn 

nhau, biết hợp tác lẫn nhau thì xã hội an định thế giới hòa bình. Từ trong nhà của mình 

mà bắt đầu làm. Công đức này không thể nghĩ bàn. Chúng ta ngày nay sống trong ngũ 

trược ác thế cũng có thể làm được công đức không thể nghĩ bàn. Các đồng học giảng 

Kinh, các đồng học lớp bồi huấn của chúng ta giảng Kinh ở tại nơi này, chúng ta phải 

nhiệt tình ủng hộ để thành tựu cho họ. Ủng hộ như thế nào? Là đến nghe, chỉ cần có 

thời gian thì hãy đến nghe, để cho những pháp sư trẻ tuổi này tăng thêm lòng tin ở trên 

giảng  đài.  Họ  nhìn  thấy  người  đến  nghe  cũng  không  ít,  bản  thân  sẽ  có  lòng  tin,  đại 

khái thấy  mình giảng cũng không tệ, nên có nhiều người đến tham dự như vậy. Nếu 

như nhìn thấy không có mấy người đến nghe, tinh thần liền sa sút, lòng tin không còn 

nữa, giảng Kinh sẽ rất khó,  “bạn xem, đâu có ai đến nghe, có lẽ tôi không phải người 

 làm  việc  này” ,  họ  liền  thoái  tâm.  Cho  nên  chúng  ta  đến  nghe  là  đã  cho  họ  một  sự 

khích lệ, đã cho họ một sự tin tưởng. Tương lai họ thành tài rồi, hoằng pháp lợi sanh 

tại thế gian này đều có một phần công đức hộ trì của chúng ta. Cơ hội kiểu như vậy ở 

nơi  khác đều  không  có, chúng ta  ở nơi  này  thì  có. Ở nơi này  không tổ  chức lớp bồi 

huấn thì cơ hội này bạn cũng sẽ không có. Bởi vì có lớp bồi huấn, đồng học luyện tập 

giảng Kinh ở tại nơi này. Singapore là có cơ hội như vậy. Cơ duyên này không thể để 

mất đi. Bạn đến nghe giảng Kinh sẽ có công đức rất lớn, đây là thành tựu cho pháp sư 

giảng Kinh, bồi dưỡng cho pháp sư giảng Kinh, dành cho pháp sư giảng Kinh sự tin 

tưởng, vả lại còn cho pháp sư giảng Kinh một sự góp ý. Bạn nghe họ giảng, sau khi 

nghe xong có chỗ nào nghi hoặc thì hỏi họ, đem sự nghi vấn của bạn viết ra tờ giấy, 

gửi lên cho họ để họ làm tham khảo, giúp đỡ họ cải tiến. Ở chỗ nào, những điểm nào 

mà  họ giảng sai  thì phải nhắc nhở họ, công đức sẽ vô  lượng vô biên. Chúng ta phải 

đem thế giới này chuyển biến thành Tịnh Độ của chư Phật. 

Kinh  văn:  “Kỳ  quốc  chúng  sanh,  công  đức  thiện  lực,  trụ  hạnh  nghiệp  địa,  cập 

Phật thần lực, cố năng nhĩ nhĩ”. 

Đây là phần tổng kết của đoạn này. “Kỳ quốc” là nói Thế giới Cực Lạc của Phật A Di 

Đà. Ở điểm này chúng ta phải chú ý,  “kỳ quốc chúng sanh” , chúng sanh của Thế giới 

Cực  Lạc  là  từ  đâu  đến?  Là  từ  thế  giới  chư  Phật  mười  phương  vãng  sanh  đến.  Phía 

trước tôi đã nói qua với các vị, Thế giới Cực Lạc là quốc độ thành tựu do nguyện lực 

của Phật A Di Đà, là quốc độ mới xây dựng, ở nơi này không có cư dân bản xứ, tất cả 

cư dân đều là từ thế giới mười phương niệm Phật mà vãng sanh đến. Mỗi một người 

niệm Phật tâm địa đều thanh tịnh. Tâm tịnh thì Phật độ tịnh. Nếu tâm không thanh tịnh 

thì nhất định không thể sanh Tịnh Độ. Không phải nói niệm Phật thì có thể vãng sanh, 

lời nói này vốn dĩ không có sai, chỉ là sợ bạn hiểu sai ý của nó. Tôi ngày ngày niệm “A 

Di Đà Phật, A Di Đà Phật…”, thì tôi khẳng định vãng sanh, vậy thì bạn đã hiểu sai cái 

ý của câu này. Dùng phương pháp niệm Phật để giúp đỡ chúng ta khôi phục tâm thanh 

tịnh. Niệm Phật là phương pháp, là phương tiện, mục đích là tâm thanh tịnh. Chúng ta 

ở trong cuộc sống thường ngày, xử sự đối người tiếp vật, trong tâm mà khởi một niệm 

tham là không thanh tịnh rồi, liền niệm “A Di Đà Phật” đem ý niệm này trừ bỏ; khởi 

một cái tâm sân hận là tâm không thanh tịnh, một tiếng “A Di Đà Phật” này đã trừ bỏ 

đi cái ý niệm sân hận. Câu “A Di Đà Phật” này là phương pháp, là một phương tiện 

đem tất cả ý niệm bất thiện, ý niệm không thanh tịnh hết thảy đều trừ bỏ, đây gọi là 

- 366 - 

niệm  Phật,  đây  gọi  là  biết  niệm.  Tâm  tịnh  thì  Phật  độ  tịnh,  như  vậy  mà  cầu  nguyện 

vãng  sanh  cùng  với  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  hoàn  toàn  tương  ưng.  Cho  nên, 

chúng  ta  dùng  một  câu  Phật  hiệu  này  để  tu  tâm  thuần  tịnh, tu tâm  thuần  thiện, chân 

thật là không để chút bất thiện nào xen tạp, không để cho chút bất tịnh nào xen tạp. 

Dụng  công  là  cái  công  phu  này,  đây  gọi  là  biết  dụng  công.  Cho  nên  phàm  là  người 

vãng sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, mỗi một người bất luận họ sống ở quốc 

độ nào, họ là phẩm  vị như thế nào, nói  cho cùng đều là  “phát  tâm Bồ  Đề, một lòng 

 chuyên niệm” . 

Ý nghĩa của câu  “một lòng chuyên niệm”  nhất định phải rõ ràng, phải thấu đáo, chính 

là quyết định không để cho một chút bất tịnh, bất thiện xen tạp, thì công phu niệm Phật 

của chúng ta sẽ đắc lực. Đây là chánh hạnh. Còn các loại trợ hạnh đều là ở trong cuộc 

sống  thường  ngày,  khởi  tâm  động  niệm,  lời  nói,  việc  làm,  Phật  dạy  chúng  ta  làm, 

chúng ta chăm chỉ nỗ lực mà làm; Phật dạy chúng ta không thể làm, thì chúng ta quyết 

định không thể vi phạm. Đệ tử Phật, bất luận tại gia hay xuất gia nên biết, nhất định 

phải tu thuần tịnh thuần thiện. Thuần tịnh - không có ô nhiễm, thuần thiện - không có 

ác niệm. Ác niệm còn không có thì làm gì có cái hành vi ác chứ? Phải làm đến thân 

tâm hoàn toàn trong sạch, đây mới là không còn giống người ở thế gian này. Người ở 

thế gian này thân tâm không trong sạch, đó là cái gì? Là tâm luân hồi. Thân luân hồi 

tạo  nghiệp  luân  hồi.  Hiện  nay  cả  thế  giới  đều  đang  tôn  sùng  sự  riêng  tư,  pháp  luật 

chính phủ nước ngoài có luật quyền riêng tư, riêng tư thì liền không còn trong sạch, 

không dám thấu tỏ ra bên ngoài. Chư Phật Bồ Tát hoàn toàn trong sạch, không có một 

việc gì mà không thể nói với người khác, trong cả cuộc đời không hề có một bí mật gì, 

tâm địa quang minh chính đại. Chúng ta phải đi con đường như vậy. Nếu như chúng ta 

vẫn còn điều không thể nói cho người khác nghe, còn việc không thể để người khác 

thấy,  vậy  thì  chúng  ta  phải  biết  rằng,  đời  sau  của  chúng  ta  vẫn  là  luân  hồi  sáu  cõi. 

Người không học Phật thì không hiểu, người học Phật thì hiểu rất rõ ràng, luân hồi sáu 

cõi  còn  có  thể  tiếp  tục  sao?  Thật  sự  không  muốn  tiếp  tục  luân  hồi  sáu  cõi  nữa  thì 

chúng ta phải làm trái ngược với những điều mà người thế gian đang làm. Người thế 

gian tự tư tự lợi, ta thì đại công vô tư. Người thế gian mưu cầu danh lợi, chúng ta thì 

không chiếm lấy một chút danh lợi gì. Người thế gian tham đồ hưởng thụ ngũ dục lục 

trần,  chúng  ta  đối  với  hưởng  thụ  ngũ  dục  lục  trần,  tất  cả  đều  tùy  duyên,  tuyệt  đối 

không phan duyên. Người thế gian tham - sân - si - mạn, chúng ta thì nhất định phải 

làm được không tham - không sân - không si, đối người đối việc thì cung kính khiêm 

nhường. Cách làm này chúng ta có thể làm được như vậy, đây chính là giáo hóa chúng 

sanh, là thân giáo, hiện thân thuyết pháp. Phật Thích Ca Mâu Ni năm xưa còn tại thế, 

phương pháp giáo hóa chúng sanh quan trọng nhất là thân giáo, lấy thân làm gương. 

Ngài  làm  không  được  thì  Ngài  tuyệt  đối  không  nói,  những  gì  Ngài  nói  Ngài  đều  đã 

làm được rồi, hay nói cách khác, mỗi câu mỗi chữ nói ở trên Kinh Ngài đều đã làm 

được rồi. Chúng ta ngày nay học tập tại nơi này, đương nhiên quan trọng nhất là hiểu 

được ý nghĩa chính xác của Kinh văn, đây là quan trọng nhất, sau khi hiểu rồi thì phải 

thật  làm, phải thật  sự học  tập  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni, học  tập  chư Phật  Bồ  Tát. Các 

Ngài có cái tâm thế nào, các Ngài suy nghĩ như thế nào, các Ngài ngôn luận như thế 

nào, làm việc xử sự đối người tiếp vật như thế nào, đều đã có ghi chép ở trong Kinh 

điển, đây là việc mà chúng ta phải học tập. 

- 367 - 

Sự hình thành của Thế giới Cực Lạc, mặc dù là bổn nguyện của Phật A Di Đà, nhưng 

cũng là “công đức thiện lực” của tất cả chúng sanh vãng sanh đến. Cái công đức thiện 

lực này chính là học tập ở Phật A Di Đà. Có thể nói đích chỉ bản Kinh này, một đời 

này của chúng ta, chuẩn mực về tư tưởng, kiến giải, ngôn hành chính là tại bộ Kinh 

này. Nhất thiết phải đem những đạo lý đã nói trong bộ Kinh này làm thành chuẩn mực 

quy tắc tư tưởng của chúng ta, những giáo huấn đã nói ở trong Kinh điển là tiêu chuẩn 

hành  vi  của  chúng  ta,  chăm  chỉ  nỗ  lực  mà  làm,  đây  chính  là  “công  đức  thiện  lực”. 

Chúng ta có đủ “công đức thiện lực” như vậy, đương nhiên sẽ được vãng sanh. Quả 

nhiên đã đầy đủ rồi, hiện tại vẫn chưa vãng sanh, vẫn còn chưa đi, nhưng đã được ghi 

tên, đã được đăng ký ở nơi đó rồi, bất cứ lúc nào cũng có thể đến đó, Thế giới Cực Lạc 

luôn chào đón. Nếu bạn không có “công đức thiện lực” thì làm sao được? 

Phía sau nói đến  “trụ hạnh nghiệp địa” . Trụ hạnh nghiệp địa, “nghiệp địa” này là cách 

nói như thế nào? Địa là hành nghiệp chi địa, Phật nói là sự thành tựu đại nguyện - đại 

hành  -  đại  nghiệp  của  Ngài,  xây  dựng  Thế  giới  Cực  Lạc  đó  là  sự  nghiệp  lớn,  đại 

nguyện - đại hạnh - đại nghiệp của Di Đà. Tất cả chúng sanh Thế giới Cực Lạc vì có 

vô lượng “công đức thiện lực” tương ưng với nguyện lực - thiện lực - nghiệp lực của 

Phật A Di Đà, cho nên họ mới có thể an trụ trong Di Đà nguyện hạnh đại nghiệp thành 

tựu chi địa. Cái địa này chính là Thế giới Cực Lạc. Vì vậy, nói “trụ hạnh nghiệp địa”, 

hạnh nghiệp địa chính là Phật A Di Đà xây dựng thế giới. Vậy chúng ta suy nghĩ hàm 

nghĩa của nó trong Kinh văn này, tư tưởng của chúng ta, kiến giải của chúng ta, lời nói 

hành vi của chúng ta, nếu như đi ngược lại với Phật A Di Đà, thì bạn sao có thể vãng 

sanh? Đại nguyện - đại hạnh - đại nghiệp của Phật A Di Đà là ở đâu? Đều đã được ghi 

chép ở trong bộ Kinh này, phía trước chúng ta đã đọc qua. Nhất định phải thật làm, cơ 

duyên quá khó gặp được, trên “kệ khai Kinh” đã nói không quá đáng một chút nào. 

“Kệ khai Kinh” trong nhà Phật là do Võ Tắc Thiên làm ra. Võ Tắc Thiên trong lịch sử 

tuy rằng có rất nhiều người phê bình bà, nhưng bài kệ này của bà thật sự mà nói, từ 

xưa đến nay các vị Đại đức muốn làm một bài khác cũng làm không ra, có không ít 

người đã viết kệ khai Kinh nhưng không bằng bài kệ của bà, vẫn là dùng bài kệ này 

của bà, không thể nói bà không có trí tuệ. Lai lịch của bà như thế nào, chúng ta không 

biết rõ, nhất định không phải là người thông thường.  “Nguyện giải Như Lai chân thật 

 nghĩa” , câu nói này  quan trọng.  “Bách thiên vạn  kiếp  nan tao ngộ” , không nên  cho 

rằng gặp được Phật pháp là rất dễ dàng, cái ý nghĩ này là sai lầm. Gặp Phật pháp là 

việc vô cùng không dễ dàng, sau khi gặp được, nhất định không thể bỏ lỡ, nhất định 

phải nắm chắc lấy cái cơ duyên này, chăm chỉ nỗ lực học tập. 

Quyển “Kinh Vô Lượng Thọ” này là vô thượng pháp bảo, chúng ta có mấy người biết 

quý trọng nó? Đã xem quyển Kinh này như những quyển sách thông thường, tuy rằng 

niệm  Phật, tuy  rằng học tập, mà  chỉ  kết pháp duyên  với  Phật A  Di  Đà, với  Thế  giới 

Cực Lạc, trong đời này muốn vãng sanh đến Tây Phương Cực Lạc Thế giới thì rất khó 

nói,  không  đáng  tin.  Chân  thật  đem  nó  xem  thành  vật  chi  bảo,  từng  giờ  từng  phút 

không rời, có thời gian thì mở ra đọc tụng. Cho nên chúng tôi cũng đã cho in ra thành 

rất nhiều những quyển nhỏ, thuận tiện cho mọi người mang theo, có thể bỏ ở trong túi, 

có thể để trong ví tiền, mang theo bên mình, có thời gian thì mở ra đọc thuộc. Khi đọc 

tụng thì lập tức phải nghĩ đến câu nói này của Phật ta đã làm được hay chưa? Thời thời 

khắc khắc xem quyển Kinh này, kiểm điểm tâm hành của chính mình, đây là tu hành 

- 368 - 

thật sự, là đệ tử Phật thật sự. Đọc thuộc, đọc nhuần nhuyễn rồi cũng không thể rời bỏ, 

mỗi  ngày  ít  nhất  ôn  lại  một  lần.  Khi  đọc  thuộc  rồi  thì  dễ  tu  hành,  trong  cuộc  sống 

thường ngày mặc áo ăn cơm, từng li từng chút trong cuộc sống thường ngày đều phải 

tương ưng với Kinh giáo, như thế bạn mới có tâm hoan hỷ, pháp hỷ sung mãn. Hoan 

hỷ là từ đâu mà đến? Khởi tâm động niệm, lời nói, việc làm, từng li từng tí đều tương 

ưng với giáo huấn của Phật, vậy mới hoan hỷ, không có nghi hoặc, không có do dự, 

không  có  phiền  não.  Phật  dạy  ta  làm  thế  nào  ta  đều  lão  lão  thật  thật  làm  theo.  Thời 

gian làm  được lâu  rồi  thì tâm  của  bạn  sẽ định. Tâm  như thế nào?  Không khởi  phiền 

não, không sanh vọng niệm. Chúng ta ngày nay, nếu nói hoàn toàn không sanh vọng 

niệm  thì  khó,  mà  là  vọng  niệm  ít  rồi,  trí  tuệ  sẽ  tăng  trưởng.  Trí  tuệ  tăng  trưởng  rồi, 

cuộc sống của chúng ta tự tự nhiên nhiên liền tự tại, liền viên dung, biểu hiện ra ngay 

trong cuộc sống thường ngày rất rõ ràng, bạn làm việc sẽ rất viên dung, làm người rất 

viên  dung,  lời  nói  rất  viên  dung.  Nếu  như  những  người  bạn  này  của  bạn  thường 

thường ở cùng với bạn, họ sẽ bày tỏ sự cảm động, bạn không còn giống như bạn một 

hai năm về trước, thật sự không còn như trước. Vì sao vậy? Hai năm trước tùy thuận 

phiền não, tùy thuận tập khí, tùy thuận thế duyên, hiện tại hai năm này học Phật đã có 

được công phu, công phu đắc lực rồi, không còn tùy thuận phiền não nữa, không tùy 

thuận thế tục nữa, tùy thuận giáo huấn của Phật Bồ Tát, vả lại, càng làm càng tự tại. 

Khi  bắt đầu làm  thì miễn  cưỡng, miễn  cưỡng  mà  học, càng học  càng tự  nhiên, càng 

học càng tự tại, như vậy mới có thể trụ Di Đà đại hạnh - đại nghiệp - đại nguyện chi 

địa. Đây chính là vãng sanh Tịnh Độ. 

Kinh văn: “Cập Phật thần lực, cố năng nhĩ nhĩ”. 

Phía sau lại thêm một câu, không nên cho rằng toàn là thiện lực của chúng sanh, “công 

đức thiện lực” bên trong nó đích thực là có oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia 

trì. Việc này chúng ta phải cảm kích đối với ân đức của Phật. Những người vãng sanh 

ấy đã vãng sanh bằng cách như vậy. 

Hiện tại xã hội động loạn bất an, trong xã hội có rất nhiều bệnh tật nghiêm trọng, có 

thể  nói  là  không  có  cách  gì  trị  khỏi,  chư  Phật  Bồ  Tát  có  đến  cũng  không  có  cách. 

Chúng ta phải nhìn cho rõ ràng, chúng ta phải có sự cảnh giác cao độ. Quan trọng nhất 

là phải độ mình trước, bản thân chúng ta mới có thể tránh khỏi tai nạn. 

Làm sao mới có thể thật sự tránh khỏi kiếp nạn này?  “Y giáo phụng hành” . Tịnh Tông 

đích thực rất thù thắng, cái này thì không phải giả, chúng ta ở trong “Tịnh Độ Thánh 

Hiền  Lục”, trong  “Vãng  Sanh  Truyện”  đều  đã  xem  thấy, chỉ  sợ  bạn  không  thật  làm. 

Chúng tôi đã làm một sự thống kê khái lược, người tu học Tịnh Độ cần thời gian bao 

lâu để thành tựu? Có đến gần một nửa số người từ 3 năm đến 5 năm liền thành công. 

Vậy chúng ta hiện tại có người đã tu mấy mươi năm mà cũng không thể thành công, 

rốt cuộc là vì sao? Vì không thật làm. Giống như phương pháp tôi vừa mới nói, bạn 

quả nhiên thật làm, 3 đến 5 năm nhất định sẽ có thành tựu. “Thật làm” thì các vị phải 

nhớ,  tổng  nguyên  tắc  là  phải  khiến  tâm  hành  của  chúng  ta  thuần  tịnh,  thuần  thiện, 

không để chút bất tịnh, bất thiện gì xen tạp, bạn mới có thể thành công. Vậy phải dùng 

phương  pháp  gì  để  đạt  được  mục  tiêu  này?  Chính  là  niệm  Phật.  Trong  cuộc  sống 

thường ngày, ý niệm vừa khởi lên, liền niệm “A Di Đà Phật” để dẹp bỏ nó đi. Các Đại 

đức trong Tông Môn đã nói:  “Không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm” . Câu Phật hiệu 

- 369 - 

này của Tịnh Độ tông chúng ta chính là giác. Không sợ niệm khởi, ý niệm vừa khởi 

lên, ý niệm thứ hai liền niệm A Di Đà Phật, liền đem ý niệm trước loại trừ đi. Vì vậy 

nhất định phải ở ngay trong cuộc sống thường ngày, mỗi một chỗ nhỏ nhặt nào cũng 

nhất định không thể để cho có một chút bất thiện bất tịnh nào xen lẫn. Lúc ăn cơm thì 

cũng không được quên, thấy món ăn này ngon hơn một chút thì liền “A Di Đà Phật”, 

vì sao vậy? Cái “ngon” đó chính là tâm tham đã khởi lên. Món ăn này nấu không hợp 

khẩu vị, tâm sân hận đã khởi lên. Cái ly trà này thì nóng quá, có phải bạn muốn tôi bị 

phỏng không? Cái ly trà này quá lạnh, cũng khởi tâm động niệm. Cái ý niệm đó vừa 

khởi liền A  Di  Đà Phật, mau  chóng  đè nén ý  niệm  đó xuống.  Bạn không  dụng công 

như vậy thì sao được? Dụng công được như vậy thì hai ba năm thì sẽ thành tựu. Nếu 

không dùng cách dụng công như vậy thì 20 năm, 200 năm cũng không thể thành tựu. 

Vì sao vậy? Không biết dụng công, bạn không biết niệm Phật, việc niệm Phật đó của 

bạn là hữu khẩu mà vô tâm. Người ta biết cách dụng công, niệm Phật là tâm và khẩu 

tương  ưng, chân  thật  là  đoạn  phiền  não, chân  thật  là  phá  vô  minh. Bạn  phải  giỏi  thì 

mới  được. Vô  minh, nghiệp  chướng tập  khí  của  chúng  ta nặng như vậy, biểu  hiện ở 

chỗ nào? Biểu hiện ở trên thân thể, trên thân thể thì bị nhiều bệnh, tinh thần không thể 

phấn  chấn,  đặc  biệt  là  mùi  ở  trên  cơ  thể  rất  khó  ngửi,  đây  là  nghiệp  chướng.  Chính 

mình đối với bản thân còn bất tri bất giác. Quả thật có tu hành, công phu đắc lực, thì 

cái thể chất này sẽ thay đổi. 

Khi tôi còn là thanh niên, còn chưa học Phật, lúc mới bắt đầu học cũng đi giảng Kinh 

thuyết pháp ở bên ngoài, có một vị đồng học cũ là người Phúc Châu, tuổi tác đã cao, 

vào lúc đó dáng vẻ đại khái cũng khoảng 70 tuổi, chúng tôi thì mới hơn 30 tuổi, còn 

chưa tới 40 tuổi. Khi tôi được thế độ xuất gia, ông có nhìn thấy. Thư viện của chúng ta 

được thành lập, việc xây dựng thư viện, là tôi đã giảng Kinh 20 năm mới có một cái 

“Thư viện Hoa Tạng”. Ông đã đến thư viện thăm tôi, nói với tôi một câu:  “Pháp sư à, 

 mấy năm giảng Kinh tu hành này của pháp sư, đại khái công phu cũng khá lắm” . Tôi 

hỏi:  “Sao ông biết được?” . Ông nói:  “Khi pháp sư vừa mới xuất gia tại chùa Lâm Tế, 

 mùi  ở  trên  thân  thể  của  pháp  sư  khi  ấy  rất  khó  ngửi,  nhưng  bây  giờ  thì  hoàn  toàn 

 không còn nữa” . Chính bản thân tôi cũng không biết, người khác thì đều biết. Lão cư 

sĩ là người có tu dưỡng nên không nói ra. Đến khi tôi thật sự đã thay đổi (mà tôi cũng 

không biết mình đã thay đổi), ông mới nói tôi biết. Việc này ở trong nhà Phật nói là 

hiệu ứng hiệu quả, đích thực là đã thay đổi dung mạo, thay đổi thể chất. Chúng ta cũng 

không nên tác  ý, cũng không nên tu  hành vì  cái việc này,  một  mực thành  tâm  thì sẽ 

thay đổi trở lại một cách tự nhiên mà không hề hay biết. Cố ý để mà chuyển thì e rằng 

sẽ khó. Vô ý mà lại cảm ứng một cách tự nhiên, chân chánh phát tâm. Hai câu nói này 

đã nói quả thật rất hay. 

 “Cập Phật thần lực” , chúng ta hiện tiền thì được thần lực của Phật gia trì. Nếu chúng 

ta không được thần lực của Phật gia trì thì làm sao chuyển được nhanh như vậy chứ? 

Làm sao lại chuyển được rõ ràng như vậy? Cho nên từ từ khế nhập cảnh giới, bản thân 

chúng ta sẽ cảm nhận được sự hộ niệm của chư Phật, sự giúp đỡ của Long Thiên Thiện 

Thần, bản thân sẽ cảm thấy được điều đó. 

Chúng ta xem tiếp phần cuối cùng của đoạn này, đây là đoạn sau cùng của phẩm Kinh 

này. 

- 370 - 

Kinh văn: “A Nan bạch ngôn: “Nghiệp nhân quả báo, bất khả tư nghị. Ngã ư thử 

pháp, thật vô sở hoặc, đản vị tương lai chúng sanh phá trừ nghi võng, cố phát tư 

vấn””. 

A Nan tôn giả rất là dễ thương, những câu này đã biết mà vẫn hỏi. Ngài nêu ra không 

phải Ngài không biết, mà ai không biết vậy? Vô vàn chúng sanh đều không biết, Ngài 

thay chúng ta nêu câu hỏi. Cái lý của nghiệp nhân quả báo thì quá sâu quá dày, cái sự 

của nghiệp nhân quả báo thì quá rối rắm, phức tạp. 

 “Ngã ư thử pháp, thật vô sở hoặc” , chúng ta liền biết được A Nan không phải là người 

thông thường. Sự việc này, chúng ta có thể nói Thanh Văn, Duyên Giác, Quyền Giáo 

Bồ Tát đều không thể lý giải được thấu triệt, A Nan có thể biết. Nếu như A Nan không 

phải chư Phật Như Lai thị hiện, thì cũng nhất định là Pháp Thân Đại Sĩ tái lai, đây là 

khẳng định. Pháp Thân Đại Sĩ “phá một phẩm vô minh chứng một phần pháp thân”, 

thì đối với sự việc này mới rõ ràng mới tường tận được. Người không phá vô minh thì 

không có cách nào. Trong mười pháp giới, chúng ta nói pháp giới bốn Thánh: Thanh 

Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát,  Phật,  Phật  ở  trong  mười  Pháp  giới  cũng  chưa  có  phá  vô 

minh, chưa có chứng pháp thân, đối với sự việc này hiểu biết chưa đủ thấu triệt, không 

thể triệt để. Câu nói này của A Nan cũng là đã ngầm để lộ ra thân phận của Ngài. 

Ngài là vì chúng ta mà hỏi:  “Đản vị tương lai chúng sanh phá trừ nghi võng” . Hiện 

nay có thể nói là con người trên toàn thế giới đối với sự việc này cũng đã đưa ra để 

thảo  luận.  Chúng  ta  hiện  nay  nhìn  thấy  có  rất  nhiều  những  loại  sách  được  xuất  bản, 

sách triết học, sách khoa học, sách tôn giáo, đều nêu ra sự việc luân hồi nhân quả báo 

ứng. Sự việc luân hồi nhân quả báo ứng này được nêu ra sớm nhất là Bà La Môn giáo. 

Về sau, Ấn Độ giáo và Phật giáo đều nói đến rất nhiều. Chúng ta xem tôn giáo khác 

như Do Thái giáo, Ki Tô giáo, Thiên Chúa giáo, Hồi giáo, Singapore chúng ta còn có 

Thần Lửa giáo, Đạo giáo, hầu như cả thế giới mỗi một tôn giáo đều có cách nói khẳng 

định về luân hồi nhân quả, chỉ là nói rõ ràng và giản lược có khác nhau. Khác nhau ở 

chỗ xem trọng vấn đề này mà làm trước hay là làm sau, nhưng đều có nói tới. Hiện tại, 

khoa học kỹ thuật phát triển, công thương nghiệp phát triển, đời sống vật chất của con 

người trở nên sung túc, đời sống tinh thần thì trống rỗng, cho nên người nghiên cứu 

thảo  luận  vấn  đề  này  càng  ngày  càng  nhiều. Phật  dạy  chúng  ta  không  những  nghiên 

cứu thảo luận vấn đề này, mà còn muốn chúng ta thực chứng. Từ chỗ nào có thể chứng 

minh? Từ thiền định. Ngày nay người nghiên cứu thảo luận nhiều, nhưng họ không có 

công phu thiền định, hay nói cách khác, cái tâm họ không thể đạt đến thuần tịnh, thuần 

thiện. Thuần  tịnh, thuần  thiện  chính  là  thiền  định. Thuần  tịnh là  định, thuần  thiện  là 

tuệ. Tuệ khởi dụng nhất định là thuần thiện. Tâm  địa đạt được thuần tịnh, nói các vị 

biết, giới hạn của mười pháp giới liền đột phá được, tình trạng ở trong mười pháp giới, 

bạn sẽ nhìn thấy, bạn sẽ biết rõ ràng. 

Người thế gian thường nói đến ma quỷ, vậy rốt cuộc là có hay không? Hầu hết chúng 

ta  đối  với  sự  việc  này  đều  nửa  tin  nửa  ngờ,  không  dám  khẳng  định.  Vài  người  bạn 

đồng tu của chúng ta thì họ khẳng định. Vì sao vậy? Họ đã nhìn thấy, thường xuyên 

nhìn thấy. Một vị lão đồng tham khi xưa của tôi là Pháp sư Minh Diễn, ông học Mật 

Tông. Mật Tông chú trọng việc ngồi thiền nhập định, ngồi thiền để tu tâm thanh tịnh. 

Ông đã học được khoảng ba năm, có thể nhìn thấy quỷ, ông đến nói với tôi. Đối với 

- 371 - 

việc hoằng pháp lợi sanh, ông rất là coi trọng. Ông thấy tôi giảng Kinh giảng vất vả 

như vậy, ông nói:  “Cái này ông không học” . Tôi hỏi:  “Vậy ông tính làm sao?” . Ông 

nói ông học thần thông, ông dùng thần thông vừa biến hiện thì mọi người đều tin, còn 

tôi thì giảng đến đau cả lưỡi  mọi người đều không tin, ông dùng thần thông để giáo 

hóa chúng sanh, cho nên chúng tôi đi hai con đường khác nhau, tôi thì học giáo với lão 

cư sĩ Lý Bỉnh Nam, ông thì học Mật với thượng sư Âu Dương Quang. Quả nhiên chỉ 

trong thời gian 3 năm, ông nói với tôi, mỗi ngày buổi chiều khoảng chừng 5 giờ, mặt 

trời còn chưa lặn, lúc mặt trời sắp sửa lặn xuống, thì trên đường đã có ma quỷ đi lại 

rồi, người và ma lẫn vào nhau, nhưng lúc này thì rất ít, đây là buổi sáng sớm của quỷ 

mà, sáng sớm thì người thức dậy rất ít, có một số quỷ đã đi lại ở trên đường rồi; đến 

chừng 9 - 10 giờ đêm thì đầy hết cả đường đi, rất náo nhiệt. Ông là người bạn thân của 

tôi, con người này rất thành thật, trì giới rất nghiêm, nhất định không hề nói vọng ngữ. 

Lúc mới đầu ông nhìn thấy thì sợ hãi, sau này xem lâu rồi, ngày ngày đều nhìn thấy 

nên  cũng  không  còn  thấy  sợ  nữa,  lại  còn  có  thể  qua  lại  với  quỷ,  cũng  có  thể  nói 

chuyện. Ông đến nói với tôi những sự việc này. Tôi nói, ông thần thông vẫn còn chưa 

học xong  mà  quỷ  thông thì học được  rồi,  vẫn  là  như câu nói trong nhà  Phật:   “Nhân 

 không chánh thì quả không tròn” . Mục tiêu của ông không phải là tu giới định tuệ, mà 

mục tiêu là cầu thần thông, cái ý niệm này sai rồi, cái nhân địa đã sai, tuy rằng việc tu 

trì rất tốt. Tôi thấy tướng của ông mập có vẻ bủng beo, thân thể không có rắn chắc, vả 

lại trên mặt lại có phần u ám, đại khái là vì đã tiếp xúc lâu dài với quỷ. Tôi đến Đài 

Trung  đem  tình  hình  của  ông  báo  cáo  với  lão  sư  Lý,  lão  sư  Lý  lắc  đầu  nói  với  tôi: 

 “Mỗi người một nhân duyên, nếu đã vậy thì hết cách, nhân duyên mỗi người mà” . Tôi 

khuyên ông đến Đài Trung học giáo, ông không chịu nghe. Ông bằng tuổi với tôi, vận 

mạng cũng tương đồng, 45 tuổi thì ông đã mất rồi. Vào lúc đó rất nhiều người đoán 

mạng nói ba người chúng tôi (ba người cùng tuổi) đều nói sẽ không thể qua khỏi tuổi 

45. Có một vị, là Pháp sư Pháp Dung, vào năm 45 tuổi đó đã mất vào tháng hai, còn 

ông thì khoảng chừng tháng 4 là mất, đến tháng 7 thì tôi lâm bệnh. Tôi nghĩ chắc là 

đến phiên tôi rồi, đâu còn cách nào khác, số mạng tới rồi, cho nên tôi cũng không đi 

tìm bác sĩ, cũng không uống thuốc. Tôi đã suy nghĩ thấu đáo, bác sĩ chỉ có thể trị bệnh 

chứ không thể trị mạng, số mạng tới rồi thì còn gì để nói nữa? Cho nên đóng cửa lại để 

niệm Phật, cầu sanh Tịnh Độ. Vào năm đó, tôi ở tại Cơ Long Đại Học Tự an cư kiết 

hạ,  giảng  “Kinh  Lăng  Nghiêm”.  Tôi  đã  giảng  được  ba  quyển  trong  bộ  “Kinh  Lăng 

Nghiêm”  thì bị bệnh, trở về đóng  cửa phòng niệm  Phật. Niệm  được một  tháng  cũng 

chưa chết mà bệnh thì lại khỏi. Tôi không có cầu sống lâu, không có muốn sống lâu, 

niệm được một tháng thì bệnh liền khỏi. 

Thấy quỷ thì không khó, các vị nếu muốn thấy quỷ thì rất dễ, tôi chỉ cho các vị một 

phương pháp, bạn học cho tốt trong ba năm, bảo đảm bạn ngày ngày đều thấy quỷ. Ở 

Đài Trung, chúng tôi có một cái Phật Đà Giáo Dục Cơ Kim Hội, tổng cán sự nhiệm kỳ 

trước là cư sĩ Giản Phong Văn. Trước kia, khi ông còn chưa gặp tôi, ông cũng học Mật 

tông, ông cũng học Thiền, ngày ngày tọa thiền. Lúc ông vừa nhập định thì nhìn thấy 

quỷ,  ông  nhìn  thấy  Diêm  La  Vương,  Thập  Điện  Diêm  Vương  ông  đều  đã  thấy  qua. 

Ông  nói  Diêm  La  Vương  dáng  người  không  cao  lắm,  cao  cũng  khoảng  chừng  ba 

thước, ông cũng thường hay qua lại với họ. Về sau học Phật với tôi, tôi nói việc này 

không thích hợp, cảnh giới này của ông không tốt, nếu cứ như vậy lâu dài về sau, e 

rằng sẽ đi con đường giống như Pháp sư Minh Diễn. Ông hỏi tôi phải làm sao? Nếu 

như  ông  trong  lúc  ngồi  thiền  nhập  định,  cảnh  giới  như  vậy  hiện  tiền,  thì  ông  có  thể 

- 372 - 

xuất định, thì ông không nên tọa thiền nữa, ông hãy nhiễu Phật hoặc là đi lạy Phật, hãy 

dùng cách như vậy. Tôi chỉ ông dùng phương pháp này sửa lại, đại khái sau khoảng 

nửa năm thì cảnh giới này không còn nữa. Không có cảnh giới nào là tốt, trong định 

thường hay thấy quỷ thấy thần thì không phải là việc tốt, đến cả việc thường hay nằm 

mộng  nhìn thấy  những người đã  chết thì cũng không phải  là việc tốt. Vì vậy, đây  là 

chúng ta nói đến quả báo, nói đến luân hồi, đó là thật không phải giả, những sự việc 

như  vậy  chúng  ta  có  thể  thông  qua  thiền  định.  Đối  với  người  niệm  Phật  chúng  ta, 

chúng ta niệm Phật cũng là tu thiền định, niệm cho đến tâm địa thanh tịnh, chúng ta 

nói là công phu thành phiến, cảnh giới này liền có thể hiện tiền. Công phu thành phiến 

thì cũng là có sự định công nhất định rồi, có thể nhiếp tâm, sẽ không phan duyên với 

bên  ngoài. Quỷ  đạo, Thiên  đạo, Dục  Giới thiên, những giới hạn  này  rất  dễ dàng đột 

phá, bạn có thể qua lại với người của trời Dục Giới, có thể qua lại với ngạ quỷ đạo, 

không phải là một việc khó. 

Từ đây mà biết, A Nan là Bồ Tát thị hiện, có quyền lực thị hiện để giúp đỡ Phật Thích 

Ca Mâu Ni giáo hóa chúng sanh, thay chúng ta nêu ra vô vàn những sự nghi vấn. Nói 

đến  “bất  tư  nghị”,  có  thể  nói  bản  Kinh  này  từ  đầu  đến  cuối,  mỗi  câu  mỗi  chữ  đều 

không thể nghĩ bàn. Chúng ta phải tỉ mỉ mà thể hội. 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. 

A Di Đà Phật… 



Tập 260 

ĐỆ THẬP NHỊ: 

QUANG MINH BIẾN CHIẾU  

Kinh văn giảng đến chỗ này giới thiệu Thế giới Tây Phương chánh báo trang nghiêm. 

Kinh văn phân thành hai đoạn, đoạn thứ nhất là chủ, đoạn thứ hai là bạn. Chủ là Phật 

A Di Đà giáo chủ Tây Phương. 

Kinh văn: "Phật cáo A Nan: “A Di Đà Phật oai thần quang minh, tối tôn đệ nhất. 

Thập phương chư Phật, sở bất năng cập, biến chiếu Đông phương hằng sa Phật 

sát. Nam, Tây, Bắc phương, tứ duy thượng hạ, diệc phục như thị”". 

Chúng ta xem đoạn Kinh này, đoạn Kinh này trong 48 nguyện chính là sự thành tựu 

của nguyện thứ 13 và 14. Nguyện thứ 13 là  “nguyện quang minh vô lượng” , nguyện 

14 là  “nguyện xúc quang an lạc” . Thế Tôn ở tại chỗ này đã gọi A Nan và nói với ông, 

gọi đích danh người đương cơ thì phía sau nhất định là khai thị rất quan trọng, đặc biệt 

nhắc nhở ông chú ý. Chúng ta biết A Nan tôn giả ở trong pháp hội là người đại biểu 

cho chúng ta, Phật gọi A Nan, cái ý này chính là gọi đích danh mỗi một người trong 

mỗi chúng ta, khiến chúng ta cảm thấy vô cùng thân thiết. Đoạn Kinh văn này, những 

đồng tu mới học đọc tới thì không có vấn đề, người tu hành lâu đọc đến đoạn Kinh này 

thì khó tránh sanh hoài nghi. Vì sao vậy? Thế Tôn trước giờ dạy bảo chúng ta đều nói 

- 373 - 

rằng Phật pháp là bình đẳng, mười phương ba đời tất cả chư Phật trí huệ bình đẳng, 

đức năng bình đẳng, tướng hảo bình đẳng, không có gì là không bình đẳng, vậy tại sao 

mà  Phật  A  Di  Đà lại  trở  thành tối  tôn  đệ nhất?  Cái vấn đề  này  thật  sự  hỏi  rất  có  lý, 

không phải không có đạo lý. Không những người hiện tại có vấn đề này, mà đã có từ 

xưa rồi. Từ xưa chư Tổ sư Đại đức thường nói, chúng sanh tu hành chứng quả đoạn 

phiền  não  đều  như nhau, kiến  tư phiền  não  đoạn  tận, trần  sa  phiền  não  đoạn  tận, vô 

minh phiền não cũng đoạn tận, như vậy mới chứng được quả vị cứu cánh viên mãn, do 

đó quả thật là tương đồng, không có sai biệt, Phật Phật đạo đồng, nhưng mà trong sự 

tương đồng vẫn có sự bất đồng. Bất tương đồng ở chỗ nào? Hạnh - nguyện bất tương 

đồng. Mỗi một vị Phật đều phát nguyện khác nhau, do đó mà thấy, trong tương đồng 

cũng có dị biệt, trong bất đồng cũng có tương đồng. Những đạo lý những chân tướng 

sự thật này, chúng ta đều phải nên đem chúng làm cho rõ ràng, cho minh bạch thì mới 

có thể đoạn nghi sanh tín. Ở trong số tất cả chư Phật, thực tại hoằng nguyện mà Phật A 

Di Đà đã phát không hề giống với những vị Phật khác. Sự việc này chúng ta không hề 

thấy khó hiểu. Ví dụ như ở thế gian này của chúng ta, có một số người rất giàu sang 

phú  quý,  địa  vị  của  họ  tương  đồng,  trí  tuệ  cũng  tương  đồng,  năng  lực  cũng  tương 

đồng, của cải cũng tương đồng, thế gian này của chúng ta, những người như vậy có thể 

tìm được, nhưng mà nguyện vọng của mỗi một người không giống nhau, cũng chính là 

nói, tuy là đức năng và trí huệ của họ có thể đều tương đồng, nhưng sự cống hiến của 

họ đối với xã hội thì không tương đồng. Trong xã hội chúng ta đều có thể nhìn thấy. 

Đương nhiên chư Phật Như Lai đều không có tự tư tự lợi, đều viên mãn chứng được 

chúng sanh quốc độ trong hư không pháp giới là chính mình, đây là khẳng định đều đã 

chứng được. Do vậy, chư Phật Như Lai bất luận các Ngài đã phát nguyện gì thì cũng 

không  ngoài  việc  vì  chúng  sanh  mà  phục  vụ,  cũng  chính  là  chúng  ta  thường  nói  tứ 

hoằng  thệ  nguyện.  Tứ  hoằng  thệ  nguyện  là  đại  nguyện  chung  của  hết  thảy  chư  Phật 

Như Lai, thật sự là bình đẳng, không có sai biệt. Phật A Di Đà phát 48 thệ nguyện đó 

chính là biệt nguyện, đây là hoằng nguyện đặc biệt của vị tôn Phật này, có một chút 

khác biệt so với các vị khác, người thông thường chúng ta gọi là đại đồng tiểu dị. Phật 

A Di Đà đã phát cái nguyện này quá viên mãn, mười phương ba đời tất cả chư Phật 

Như Lai đều tán thán, đều cổ vũ cho Ngài, thế là Ngài đã trở thành tối tôn đệ nhất, sự 

tình  chính  là  như  vậy.  Vậy  thì  chúng  ta  thắc  mắc,  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai  mười 

phương  có  phát  cái hoằng  nguyện  của Phật  A  Di  Đà hay  không?  Khẳng  định  là đều 

phát, nhưng mà chung quy là Phật A Di Đà dẫn đầu, Ngài phát trước tiên, Ngài phát 

đầu  tiên  hết, sau  đó mới  phát nguyện theo  Ngài, cho nên  Ngài  vẫn là  “Quang  trung 

 cực tôn, Phật trung chi vương” , đạo lý là ở chỗ này. 

Vậy chúng ta sẽ thắc mắc, hết thảy chư Phật Như Lai nói với tất cả chúng sanh, nói rất 

nhiều những loại pháp môn với chúng sanh trong mười phương thế giới, sau cùng có 

phải là dẫn về Thế giới Cực Lạc hay không? Trong tưởng tượng của chúng ta, việc này 

nhất quyết khẳng định là như vậy, mà Phật Thích Ca Mâu Ni là một ví dụ. Thế Tôn 

xuất hiện ở thế gian này, giảng Kinh thuyết pháp 49 năm là vì chúng sanh ở thế giới 

này của chúng ta, tất cả pháp đã nói ra trong 49 năm, đến sau cùng dẫn quy về Cực 

Lạc. Bạn muốn hỏi, những lời này là ai nói vậy? Tôi không dám nói những lời này, mà 

lịch đại Tổ sư Đại đức bất luận là ở tông phái nào cũng đều đã công nhận. Có lẽ bạn sẽ 

nói  “cũng chưa chắc” , nếu bạn nói  “còn chưa chắc”  thì là bạn học giáo đã qua loa đại 

khái.  Bạn  để  tâm  mà  quan  sát  tỉ  mỉ  thì  bạn  sẽ  nhìn  thấy.  Sự  quy  túc  sau  cùng  của 

84.000 pháp môn, mọi người đều hiểu được Nhất Chân Pháp Giới và Hoa Tạng Thế 

- 374 - 

giới. Cho nên, Đại đức thời Tùy Đường đã làm một nghiên cứu quan sát hết sức tỉ mỉ, 

mọi  người  công  nhận  trong  tất  cả  Kinh  điển  thì  “Hoa  Nghiêm”  là  số  một,  “Hoa 

Nghiêm” là pháp luân căn bản, tất cả Kinh đều là quyến thuộc của “Hoa Nghiêm”, là 

cành lá của “Hoa Nghiêm”. Các vị nghĩ xem, có chiếc lá, có cành nhánh nào mà không 

nối  liền  với  gốc?  Lá  rụng  thì  về  cội,  tự  quy  về  gốc  thì  đều  quy  về  “Hoa  Nghiêm”. 

“Hoa Nghiêm” thì quy về đâu? “Hoa Nghiêm” đến sau cùng, Phổ Hiền Bồ Tát Thập 

Đại Nguyện Vương dẫn quy về Cực Lạc. Các vị nghĩ xem, việc này không phải đã quá 

rõ ràng rồi sao? Bất luận bạn tu học pháp môn nào, đến sau cùng hết thảy đều quy về 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Ở chỗ này thì chúng ta phải hiểu được, Tịnh Độ là trực 

tiếp quay về Thế giới Cực Lạc, những pháp môn khác đều không tránh khỏi việc phải 

đi vòng vèo, làm việc ở ngoài cành ngoài lá phải lòng vòng quanh co, đến cuối cùng 

vẫn phải quay về cái cội này, không có ngoại lệ. Phật Thích Ca Mâu Ni độ hóa chúng 

sanh như vậy, thì chúng ta nghĩ đến mười phương ba đời tất cả chư Phật độ hóa chúng 

sanh không có ngoại lệ. Chúng sanh trong thế giới mười phương căn tánh không tương 

đồng,  cho  nên  chư  Phật  nói  pháp  môn  đương  nhiên  không  như  nhau,  nhưng  mà  bất 

luận là vị Phật nào, bất luận ở tại pháp môn nào, thuyết pháp với một chúng sanh nào, 

không ai không giảng Tịnh Độ tam Kinh, cũng chính là nói, ba Kinh Tịnh Độ khẳng 

định  là  phải  thuyết  giảng,  “Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh”  khẳng  định 

cũng phải giảng. Việc này trở thành như thế nào? Đã trở thành khóa mục chung để cho 

hết thảy chư Phật giáo hóa chúng sanh. Nếu như chúng ta có thể thể hội được ý nghĩa 

này thì bạn mới biết sự thù thắng của Tịnh Độ, trực tiếp vãng sanh Thế Giới Cực Lạc, 

vì thế mà oai thần quang minh của Phật A Di Đà là “tối tôn đệ nhất”. 

Cái “tối tôn đệ nhất” này của Ngài là từ đâu mà đến? Nếu bạn nói là Ngài tự mình tu 

lấy, Ngài mạnh hơn những người khác, vậy thì lời nói đó nói sẽ không thông, sự “bình 

đẳng” của Phật pháp sẽ nói không thông. Đại nguyện, đại hạnh của Phật A Di Đà nhận 

được sự tán thán của chư Phật Như Lai, nhận được sự ủng hộ của chư Phật Như Lai, 

cho nên quang minh oai thần của Ngài là chư Phật đã gia trì cho Ngài, là như vậy mà 

ra. Cũng như thế gian có một người lãnh đạo rất tốt, được người dân cả đất nước ủng 

hộ, uy đức của người đó là từ đâu mà có? Người cả nước ủng hộ người đó uy đức mới 

có, nếu không thì người đó cũng như người thông thường mà thôi, người đó thì có gì 

khác đâu chứ? Oai đức quang minh của Phật A Di Đà là được sự ủng hộ của tất cả chư 

Phật Như Lai. Làm sao chúng ta biết được? Bởi vì chúng ta đã xem thấy Phật Thích 

Ca Mâu Ni ủng hộ Phật A Di Đà. Các vị nghĩ xem, Phật Thích Ca Mâu Ni không có 

dạy chúng ta niệm danh hiệu của Ngài, tại vì sao chúng ta không niệm Nam Mô Bổn 

Sư Thích Ca Mâu Ni Phật? Tại vì sao phải niệm Nam Mô A Di Đà Phật? Ở chỗ này 

chúng ta phải chú tâm mà thể hội, Thích Ca Mâu Ni Phật dạy chúng ta niệm A Di Đà 

Phật, chúng ta niệm A Di Đà Phật thì Thích Ca Mâu Ni Phật hoan hỷ, vì chúng ta nghe 

lời. Nếu bạn cứ khăng khăng giãy nảy với Phật Thích Ca Mâu Ni rằng:  “Phật Thích 

 Ca Mâu Ni là bổn sư của chúng con, Phật A Di Đà là của thế giới tha phương, ở cách 

 chúng ta quá xa, chúng ta tại vì sao không lạy lão sư của chính mình mà đi lạy lão sư 

 của người khác?” . Những lời này tôi đã nghe rất nhiều, không phải là cư sĩ nói với tôi 

mà là pháp sư nói với tôi. Họ niệm Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật, họ không 

niệm A Di Đà Phật, trong Phật đường của họ cúng dường tượng của Thích Ca Mâu Ni 

Phật, cúng A Nan, cúng Ca Diếp, họ không cúng Tây Phương Tam Thánh. Quả thực có 

một hàng đệ tử Phật chấp trước như vậy. Vậy trong sự tưởng tượng của chúng ta, nếu 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  nhìn thấy  những  hàng  học trò này, nhất  định  cũng  chau  mày 

- 375 - 

nhíu mặt, cũng hết cách đối với họ, cũng đành tùy họ mà thôi. Nhưng chúng ta hiểu 

được, họ đi đó là một con đường quanh co vòng vo, xem họ đến lúc nào thì lá rụng về 

cội. Nếu như mà lỡ đánh một vòng rất lớn, sự chấp trước kiên cố này không thể nào 

buông bỏ được, họ cũng có thể thành tựu, sau cùng họ sanh đến Nhất Chân Pháp Giới, 

sanh đến Hoa Tạng Thế giới, thời gian rất dài, không phải ngắn. Sanh đến Hoa Tạng 

Thế giới, chúng ta xem thấy trên “Kinh Hoa Nghiêm”, Sơ  Trụ Bồ  Tát đã nhập Nhất 

Chân Pháp Giới, bắt đầu tính từ ngày chứng được Sơ Trụ, ở Hoa Tạng Thế Giới thành 

Phật phải tu hành ba đại A Tăng Kỳ kiếp. Các vị đồng tu phải nhớ kỹ, ba đại A Tăng 

Kỳ kiếp không phải nói với chúng ta, mà là từ khi bạn sanh đến Hoa Tạng Thế Giới, 

tính từ ngày bạn chứng được Viên Giáo Sơ Trụ, chúng ta hiện tại tu hành chưa được 

tính. 

A Tăng Kỳ kiếp thứ nhất chứng được ba bậc hiền vị là thập trụ, thập hạnh, thập hồi 

hướng. Đến A Tăng Kỳ kiếp thứ hai chính là “Địa Thượng Bồ Tát” của Hoa Tạng Thế 

Giới, chứng được Sơ Địa. A Tăng Kỳ kiếp thứ hai chứng bảy bậc, từ Sơ Địa đến Thất 

Địa. Đến A Tăng Kỳ kiếp thứ ba chứng thêm ba bậc là Bát Địa, Cửu Địa và Thập Địa, 

là Bồ Tát Pháp Vân Địa. Tu mãn ba đại A Tăng Kỳ kiếp rồi thì mới là Bồ Tát Pháp 

Vân Địa, tu mãn rồi liền chứng được Đẳng Giác, vẫn chưa có thành Phật. Chúng ta ở 

trên  “Kinh  Hoa  Nghiêm”,  đọc  đến  đoạn  Bồ  Tát  Địa  Thượng  ở  Hoa  Tạng  Thế  Giới 

“thủy chung bất ly niệm Phật”, họ đã quay về cội. “Thủy” là Sơ Địa, “chung” là Đẳng 

Giác, 11 tầng bậc này, Thế giới Hoa Tạng từ Sơ Địa đến Đẳng Giác, không một người 

nào không niệm A Di Đà Phật. Phải đi một vòng lớn đến như vậy, phải dùng thời gian 

lâu đến như vậy mới tìm được gốc rễ. 

Phải biết rằng Tịnh Tông là cội gốc. Người tu hành chứng được Viên Giáo Sơ Trụ Bồ 

Tát, trí huệ đã khai rồi, chân tướng vũ trụ nhân sanh minh bạch rồi thì sẽ không hoài 

nghi nữa, vào lúc này chân chánh niệm Phật vãng sanh Tịnh Độ. Ai là người dẫn đầu? 

Phổ Hiền và Văn Thù dẫn đầu. Chúng ta ở trên “Kinh Hoa Nghiêm” xem thấy hai vị 

đại Bồ Tát này phát nguyện vãng sanh đến Tây Phương Cực Lạc Thế giới, làm cho các 

Pháp Thân Đại Sĩ của Hoa Tạng Hải Hội xem. Những vị Pháp Thân Đại Sĩ này, tính từ 

Sơ Trụ Bồ Tát 41 vị Pháp Thân Đại Sĩ; người có căn lợi nhìn thấy Văn Thù, Phổ Hiền 

thì liền lập tức tiếp nhận, hay nói cách khác, họ sanh Hoa Tạng chính là sanh Cực Lạc; 

Bồ Tát căn tánh độn nhìn thấy Văn Thù, Phổ Hiền vãng sanh Thế giới Cực Lạc, họ vẫn 

chưa thấy động lòng, vẫn chưa có khởi lên cái ý niệm này, vậy từ từ đợi đến khi họ tu 

hành được một A Tăng Kỳ kiếp, đến A Tăng Kỳ kiếp thứ hai, họ chứng được quả vị 

“Địa  Thượng  Bồ  Tát”  nhất  định  giác  ngộ  được,  họ  đã  phá  được  31  phẩm  vô  minh, 

được rồi, Văn Thù, Phổ Hiền khuyên họ vãng sanh Tây Phương Cực Lạc Thế giới, lúc 

này  thì  sẽ  không  có  vấn  đề  gì.  Những  đại  Kinh  đại  luận  này  chúng  ta  hãy  tỉ  mỉ  mà 

tham cứu, thì chúng ta mới hiểu được, mới rõ ràng được, đoạn nghi sanh tín. 

Hiện tại chúng ta là phàm phu sát đất, một phẩm phiền não cũng chưa phá, nhưng mà 

duyên  phần  của  chúng  ta  tốt,  rõ  là  như  Thiện  Đạo  Đại  Sư  đã  nói   “chín  phẩm  vãng 

 sanh chung quy là do gặp duyên không đồng” . Những lời này nói rất hay. Cửu phẩm 

có  thượng  thượng  phẩm  vãng  sanh.  Những  người  thượng  thượng  phẩm  đó,  những 

người hạ hạ phẩm này vì sao mà không đồng vậy? Gặp duyên không đồng, không phải 

nguyên nhân nào khác. 

- 376 - 

Cái  duyên  mà  chúng  ta  gặp  ngày  nay  là  vô  cùng  thù  thắng,  thành  thật  mà  nói,  mọi 

người  phải  chăm  chỉ  nỗ  lực  học  tập.  Chúng  ta  gặp  được  là  duyên  gì  vậy?  Duyên 

thượng phẩm thượng sanh, không phải thượng phẩm trung sanh. Nhân duyên vô cùng 

hiếm  có,  chỉ  cần  bạn  nghe  hiểu  được  hết  những  loại  Kinh  giáo  Đại  thừa  này,  nghe 

được rõ ràng, chân thật phát tâm, Phật dạy cho chúng ta phải buông xả mà chân thật 

buông xả được, sau đó  “phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm” , thì chúng ta lấy 

được thượng phẩm thượng sanh. Cái cơ duyên này phải trân trọng. 

Bộ  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ” này  lần  này  giảng  tại  Singapore  là  lần  thứ  mười  một  rồi, 

trước đây tôi đã giảng qua mười lần rồi, đây là lần thứ mười một rồi. Lần này bởi vì 

không bị hạn chế về thời gian, chúng tôi sẽ giảng tường tận. Các vị đồng tu cũng hoan 

hỷ với cách làm này, thời gian không gấp gáp, vậy từ từ mà làm. 

Người  niệm  Phật  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  Thế  giới  phải  ghi  nhớ,  “Kinh  Vô 

Lượng Thọ” là giấy bảo đảm mà Phật A Di Đà, Phật Thích Ca Mâu Ni đã trao truyền 

cho chúng ta, bảo đảm cho bạn ngay trong một đời vãng sanh bất thoái thành Phật, là 

giấy  bảo  đảm.  Bảo  đảm  bạn  đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  Thế  giới  là  phẩm  vị  như  thế 

nào? Tôi đã từng nói qua rất nhiều lần, bạn có thể đem những đạo lý đã nói ở trong 

“Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  thật  sự  biến  thành  tư  tưởng  kiến  giải  của  chính  mình,  đem 

100% những giáo huấn mà Phật đã nói ở trên Kinh, có nghĩa là, những việc nào Phật 

dạy  chúng  ta  làm,  thì  chúng  ta  cần  phải  làm  được toàn  bộ; những  việc  nào  Phật  nói 

không thể làm, thì một điều chúng ta cũng không phạm, vậy thì bạn vãng sanh thượng 

thượng phẩm, giấy bảo đảm vãng sanh thượng thượng phẩm. Nếu như bạn vẫn chưa 

thể nào đoạn được sạch sẽ phiền não tập khí, những lý luận phương pháp giáo huấn ở 

trong  bộ  Kinh này  có  thể  làm  được đến  90%, còn 10% làm  không  được, có  thể  làm 

được 90% thì đã khá lắm rồi, thì bạn vãng sanh thượng phẩm trung sanh. Nếu như bạn 

chỉ có thể làm được 80%, thì thượng phẩm hạ sanh. Có thể làm được 70%, còn 30% 

không làm được, thì trung phẩm thượng sanh. Chiếu theo tiêu chuẩn như vậy mà giảm 

xuống, hạ phẩm hạ sanh thì phải làm được bao nhiêu? Có thể làm được 20%, còn 80% 

làm không được, bạn có thể làm được 20% thì hạ hạ phẩm vãng sanh. Nếu 20% mà 

cũng  không  làm  được  thì  bạn  sẽ  không  thể  vãng  sanh,  trong  đời  này  chỉ  có  thể  kết 

pháp duyên cùng với Phật A Di Đà, với “Kinh Vô Lượng Thọ”, quyết định không thể 

vãng sanh. Do đó, các đồng tu chúng ta cần phải có lòng cảnh giác cao độ, chúng ta 

không  thể  đặt  tiêu  chuẩn  là  20%,  mục  tiêu  20%  quá  nguy  hiểm,  nếu  lỡ  làm  không 

được vậy thì xong rồi, cuộc đời này sẽ luống uổng. Tiêu chuẩn đó tốt nhất là phải đặt 

80%, cho là trừ hao một nửa vẫn còn 40%, bạn vẫn còn là trung phẩm trung sanh hoặc 

bạn vẫn còn là hạ phẩm thượng sanh, 40% thì được hạ phẩm  thượng sanh. Cho nên, 

tiêu chuẩn thấp nhất chúng ta phải đặt đến 80%. 

Cách tu như thế nào? Ngày ngày phải đọc Kinh, ngày ngày phải nghe Kinh, ba ngày 

không nghe Kinh thì bạn đã thoái lui không biết là bao nhiêu. Vì sao chứ? Phiền não 

tập  khí  nặng,  sức  mê  hoặc  của  ngũ  dục  lục  trần  quá  lớn,  bạn  không  thể  nào  không 

thoái chuyển. Lúc trước, cư sĩ Hứa Triết ở bên này đã nói với chúng tôi, người thông 

thường như chúng ta mà nổi giận một phút thì cái thân thể này mất ba ngày mới có thể 

hồi phục. Chỉ nổi giận một phút thôi, mà sự tổn hại đối với cơ thể đến ba ngày sau mới 

hồi phục trở lại. Bà nói lời này là thật, không phải giả. Chúng ta ba ngày không đọc 

Kinh, tùy thuận những phiền não tập khí này thì e rằng 30 ngày sau cũng không thể 

- 377 - 

chuyển  trở  lại.  Đây  là  thật,  một  chút  cũng  không  giả.  Bạn  bình  thường  công  phu  đã 

đắc lực, Tịnh Tông thì gọi là công phu thành phiến, thành phiến là được đắc lực, tâm 

địa thanh tịnh, đem công phu tu hành của ba năm gác lại, đi nghỉ mát ba ngày, chỉ đi 

nghỉ mát ba ngày, bạn không tin, bạn trở về xem, trong một tháng có thể khôi phục trở 

lại như cũ hay không? Lời tôi nói không phải giả dối. Người tu hành không thể đi nghỉ 

mát,  vừa  đi  nghỉ  mát  thì  liền  xong  rồi.  Thường  thường  đi  nghỉ  mát  thì  cả  cuộc  đời 

cũng không thể hồi phục trở lại. Người không dụng công thì không biết, người dụng 

công thì đều hiểu. 

Phật Thích Ca Mâu Ni đã làm cho chúng ta một sự thị hiện, trong cả cuộc đời không 

hề có nghỉ ngơi. Đến khi nào thì có thể nghỉ ngơi tham học? Cái đó thì không phải là 

nghỉ ngơi, mà là tham học. Trên “Kinh Hoa Nghiêm” đã nói cho chúng ta một cái tiêu 

chuẩn,  “phá một phẩm vô minh, chứng một phần pháp thân” , đến lúc này thì có thể 

tham  học.  Vì  sao  vậy?  Bạn  đi  nghỉ  dưỡng  thì  cũng  không  sao  cả,  vì  bạn  tuyệt  đối 

không bị tiêm nhiễm bởi hoàn cảnh bên ngoài. Họ có cái bản lĩnh này, có cái định huệ 

như vậy. Đây là địa vị gì vậy? Vừa lúc nãy đã nói là địa vị Viên Giáo Sơ Trụ, “phá 

một phẩm vô minh chứng một phần pháp thân”, bạn mới đủ tư cách bước ra đi tham 

học. Hiện tại người trẻ tuổi làm sao có thể hiểu được đạo lý này? Khi tôi còn trẻ thì tôi 

cũng  không  biết,  đến  khi  tôi  đi  cầu  học  với  lão  sư  Lý,  đại  khái  cũng  khoảng  chừng 

năm đến sáu năm, tôi xuất gia ba, bốn năm thì có một cơ duyên. Trong đạo tràng có 

một vị cư sĩ có một cái biệt thự ở trên núi, không có ai ở, là ngôi nhà kiểu Nhật Bản, 

xây dựng vào thời thế chiến thứ hai, xây dựng trên một ngọn núi ở thôn quê, phía sau 

nhà là một cái hầm trú ẩn, vào lúc đó để nấp bom do quân Liên Minh ném, có lẽ là vào 

lúc người Nhật Bản còn đang thống trị. Sau khi chiến tranh kết thúc, nơi đó của họ thì 

không có ai đi đến nữa. Ngôi nhà được xây dựng rất tốt. Ông muốn đem ngôi nhà đó 

cúng dường cho chúng tôi (chúng tôi có mấy người đã xuất gia). Tôi liền đem sự việc 

này báo cáo với lão sư Lý, tôi nói chúng tôi lên núi ở, cũng giống như ở lều tranh trên 

núi tu hành vậy, hoàn cảnh rất thanh tịnh, hiện tại có cái duyên này. Lão sư Lý cũng 

không nói với tôi một lời nào cả. Lúc giảng Kinh, thầy tuyên bố với tất cả mọi người 

(trên thực tế thì là nói đối với tôi), thầy đã nói điều gì? Nói việc bế quan và tu ở núi, 

trong Phật pháp là phải có điều kiện, không phải là không có điều kiện. Bế quan ở núi 

thì rất tốt, hưởng thanh phước. Lão sư lấy ví dụ của người xưa, “Triệu Châu 80 tuổi 

còn vân du”. Hòa thượng Triệu Châu, lần trước Pháp sư Tịnh Huệ đã có đến nơi này, 

đạo tràng Bạch Vân Tự của Pháp sư Tịnh Huệ chính là Hòa thượng Triệu Châu kiến 

lập.  Hòa  thượng  Triệu  Châu  80  tuổi,  tại  vì  sao  ông  lại  không  bế  quan,  vì  sao  ông 

không cất  lều tranh? Vì  không đủ điều kiện. Điều kiện gì vậy?  Lão sư  Lý nói, tham 

thiền đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh  mới có đủ tư cách ở lều tranh, mới có tư 

cách bế quan. Giáo hạ nghiên cứu Kinh giáo được đại khai viên giải mới có tư cách. 

Tịnh Độ Tông thì phải niệm đến lý nhất tâm bất loạn, sự nhất tâm thì vẫn chưa được, 

vẫn chưa đủ tư cách. Lão sư đã nói như vậy, đương nhiên chúng tôi chưa đủ tư cách, 

vẫn  còn  kém  rất  xa.  Tiếp  đến  lão  sư  nói  với  tôi, sau  khi  bản  thân  thành  tựu  thì  phải 

giáo hóa chúng sanh, làm gì còn có thời gian để bế quan ở lều tranh? Vậy thì bạn đã đi 

ngược lại bổn nguyện  “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”  của mình, bạn không độ 

chúng  sanh  rồi,  bạn  lo  chạy  đi  hưởng  thanh  phước  của  mình  rồi.  Vậy  rốt  cuộc  điều 

kiện là gì mới có thể bế quan, mới có thể lên núi ở? Sau khi triệt ngộ, sau khi đại khai 

viên  giải  mà  không  có  pháp  duyên,  hay  nói  cách  khác,  không  có  ai  mời  bạn  giảng 

Kinh  thuyết  pháp,  lúc  này  thì  phải  làm  sao?  Lúc  này  thì  bế  quan,  cất  lều  tranh  ở. 

- 378 - 

Những  người  đi  tham  học  trong  thiên  hạ  thường  nói  là  tầm  sư  học  đạo.  Ai  là  chân 

thiện tri thức? Những người này đi dò hỏi người nào sống ở lều tranh, người nào bế 

quan, thì người đó là chân thiện tri thức, đến thân cận họ, đi khắp nơi nghe ngóng xem 

nơi nào có người sống ở lều tranh. Nếu như thân cận họ, họ không phải chân thật khai 

ngộ, không  có  năng  lực  dạy  bạn, bạn  mở  cửa  của  họ  ra,  “ra  đây,  ra  đây  cùng  nhau 

 tham học với tôi,  bạn vẫn chưa có tư cách bế quan” . Bế quan ở lều tranh là bậc thầy 

trời người, đây chính là tuyên bố với xã hội đại chúng, đạo nghiệp của họ thành tựu 

rồi, đã minh tâm kiến tánh rồi, là tuyên bố với đại chúng:  “Các vị nếu như muốn cầu 

 pháp  thì  đến  chỗ  của  tôi.  Tôi  ở  nơi  này  chờ  các  vị,  đợi  đến  khi  nhân  duyên  thành 

 thục” , là sự việc như vậy. Nếu không thì Phật Thích Ca Mâu Ni tại vì sao không bế 

quan? Phật Thích Ca Mâu Ni tại vì sao không ở lều tranh? Chúng tôi mới hoát nhiên 

đại ngộ, về sau ở trước mặt lão sư Lý không còn dám nhắc đến việc này nữa. 

Hiện tại người trẻ tuổi không có thân cận thiện tri thức, không có ai chỉ dạy họ, tuổi 

còn trẻ xuất gia chưa bao lâu thì liền bế quan, liền lên ở núi, liền ở nhà tranh, họ sẽ có 

được thành tựu gì? Nghe Kinh chưa minh bạch được ý nghĩa ở trong Kinh điển, nghe 

suông thôi. 

Năm xưa, tôi ở Đài Loan tham gia buổi giảng tọa Từ Quang đại chuyên của lão cư sĩ 

Lý Bỉnh Nam. Lão sư Lý muốn tôi đứng thay một tiết học, giúp các đồng học giải đáp 

vấn đề, mỗi ngày trả lời câu hỏi hai giờ. Giảng tọa có khoảng hơn 100 đồng học, tôi 

còn nhớ rất rõ ràng, có sáu người học trò ở sở nghiên cứu. Mỗi ngày tôi ở trên giảng 

đài để cho họ hỏi hai giờ đồng hồ, nhưng cũng không hề gì, nếu tôi không trả lời được, 

có lão sư Lý ở phía sau chống đỡ. Tôi thay lão sư để giải đáp, tôi có thể giải đáp thì tôi 

trả lời, tôi không thể giải đáp thì để lại cho lão sư. Thời gian chúng tôi học tập là bốn 

tuần. Bốn tuần lễ này, hơn 100 người mỗi ngày hỏi tôi hai giờ đồng hồ, lại chưa có ai 

hỏi khó được tôi, không có một vấn đề nào là khó đối với tôi. Tôi rất cảm thán. Người 

xưa thường nói:  “Hậu sinh khả úy” , tôi nói xem ra các vị đều chẳng khả úy. Có một 

lần, họ nêu ra một vấn đề, cũng là có liên quan với chúng ta ở nơi này, các đồng học 

mới học Phật đều tránh không khỏi, đặc biệt là thành phần trí thức thì vấn đề đặc biệt 

nhiều, có  một  số  vấn đề  chúng tôi  cũng  không  ngờ  tới. Do vậy, nghi  nhất  định  phải 

đoạn, phải hỏi, học hỏi, đoạn nghi sanh tín, giữ vững lòng tin của mình, “lòng tin là 

mẹ đẻ của mọi công đức”. 

Lòng tin phải xây dựng từ chỗ nào? Nhất định phải thân cận thiện tri thức mới có thể 

đoạn  nghi  sanh  tín.  Pháp  môn  Tịnh  Tông  vì  sao  lại  được  tất  cả  chư  Phật  xưng  tán? 

Chính là vì không cần đoạn phiền não, đới nghiệp vãng sanh. Hầu hết các pháp môn, 

nếu  như không đoạn phiền não  thì nhất định không thể thành tựu, kiến tư  phiền  não 

không  đoạn  thì  nhất  định  không  thể  siêu  vượt  sáu  nẻo  luân  hồi,  trần  sa  phiền  não 

không  đoạn  thì  nhất  định  không  thể  siêu  vượt  mười  pháp  giới,  vô  minh  phiền  não 

không  đoạn  thì  nhất  định  không  thể  sanh  Nhất  Chân  Pháp  Giới.  Đây  là  đạo  lý  nhất 

định. Không đoạn phiền não thì tự tánh trí huệ Bát Nhã của bạn làm sao có thể hiện 

tiền. Chúng ta hiện tại trí huệ chưa khai. Tại vì sao chưa khai? Phiền não đã che mất 

tâm tánh, phiền não đã mê hoặc tâm trí, chính là sự việc như vậy. 

Tổ sư Đại đức dạy cho chúng ta một phương pháp:  “Nhất môn thâm nhập, trường kỳ 

 huân  tu” .  Mở  lớp  giảng  tọa  Phật  học  đại  chuyên  mục  đích  là  gì?  Chỉ  là  để  cho  các 

- 379 - 

đồng học trồng một chút thiện căn mà thôi. Thiện căn nếu như đã sâu dày thì cái cơ 

duyên này sẽ khởi phát thiện căn của họ dậy, thiện căn của họ tăng trưởng. Có những 

đồng học này không? Có, số người không nhiều, tỉ lệ không lớn, chỉ 2% đến 3%, đại 

đa số đều không được, chỉ có trồng thiện căn cho họ. Sau bốn tuần, đến lúc tốt nghiệp 

cũng tổ chức một buổi tốt nghiệp. Lão sư Lý ở tại buổi lễ tốt nghiệp này đã rất cảm 

khái mà nói, các vị đã đi đến nơi này hết bốn tuần, ngày ngày đều tập trung học tập, 

quả thật đã thay đổi dáng vẻ, không bồng bột, xốc nổi giống như lúc vừa đến đây, đã 

có một chút quy củ, có một chút dáng vẻ. Lão sư Lý nói, nếu như hôm nay tốt nghiệp 

mà ngày mai đi xem vài bộ phim điện ảnh thì hỏng hết, bốn tuần lễ trở thành bọt bong 

bóng. Đây là thật, không phải giả, xem hai bộ phim thì chúng ta đã xong rồi, hoàn toàn 

lui sụt, đạo tâm liền không còn. Từ đó cho thấy, sự việc này của chúng ta không bỏ để 

đi nghỉ dưỡng được. Đại Thế Chí Bồ Tát ở trong “Niệm Phật Viên Thông Chương” đã 

dạy  cho  chúng  ta  phương  pháp  niệm  Phật  là   “Thâu  nhiếp  sáu  căn,  tịnh  niệm  tương 

 tục” , chúng ta có hiểu hay không? “Tương tục” chính là không gián đoạn, “tịnh niệm” 

chính là không hoài nghi, không xen tạp. Niệm Phật mà xen tạp vọng niệm thì đã đem 

công phu niệm Phật phá hỏng hết. Vì vậy, thân tâm thế giới tất cả buông xuống. Công 

phu đáng quý nhất chính là không xen tạp, không gián đoạn, không ai mà không thành 

tựu. Hiện tại, khoa học kỹ thuật phát triển đã đem lại cho xã hội nhiều thứ tốt mà cũng 

có nhiều mặt xấu của nó, mấu chốt là chúng ta lợi dụng như thế nào. Kinh phải có thể 

liễu giải thấu triệt, chân thật làm được đến không còn nghi hoặc, phiền não nhẹ thì trí 

huệ tăng. 

A Di Đà Phật… 

























- 380 - 





cover_image.jpg
Vo-Luong-Tho-
Giang-Giai-
Lan-Thu-10-
Tap-211-260






